Introduction a Esaie

[Echo du témoignage 1863 p. 425-449]

En lisant Matthieu 1 et 2, nous apprenons entre autres choses comment il faut se servir de la prophétie;
mais nous y voyons aussi comment la traite I'intelligence charnelle : de sorte que ces chapitres nous présentent
a la fois un modele précieux et un avertissement salutaire dans nos meéditations sur la parole prophétique.

L’évangéliste lui-méme, sous la direction du Saint Esprit, nous montre I’'un des vrais usages de la prophétie.
Dans le cours de ces deux chapitres, il rappelle a I'esprit, a diverses reprises, les paroles des prophetes, a
mesure que I'accomplissement de ces paroles passe successivement devant lui. Dans le chapitre 1 il rappelle
Esaie 7, lorsque I'ange annonca a Joseph de quelle maniére s’opérerait la naissance de I'enfant. Dans le
chapitre 2 il cite Osée 11, quand il nous dit que Joseph dut emmener I'enfant en Egypte. Il en use de méme
pour Jérémie 31, a I'occasion du massacre des petits enfants de Bethléem par Hérode. Et puis, aprés que
I'enfant eut été ramené d’Egypte et conduit & Nazareth pour y demeurer, il résume, pour ainsi dire,
I'enseignement de tous les prophetes en un témoignage qu’ils auraient tous rendu en commun en touchant un
pareil sujet, et, comme en leur nom a tous, I'exprime en ces termes : « |l sera appelé Nazaréen » [Matt. 2, 23],

Cela, je le répéte, fait ressortir un des usages selon Dieu des portions prophétiques de I'Ecriture.
Naturellement, je sais que tout cela se faisait dans I'évangéliste et par lui, par le moyen de I'Esprit de Dieu;
mais nous y voyons comment la Parole devrait étre soigneusement conservée dans le coeur des saints, de
maniere a en sortir aisément et a sceller, comme avec I'autorité divine, événement aprés événement, a mesure
gu’ils se présentent. C’est la un précieux exercice d’un esprit renouvelé ; c’est la juger de nous-mémes ce qui
est juste, c’est discerner le temps comme nous discernerions les apparences du ciel (Luc 12, 56, 57). Ce soin
d’identifier ainsi, avec une sainte intelligence, les anciens oracles de I’ Esprit de Dieu avec les actes actuels de
la main de Dieu, constitue une des formes de I'obéissance et du service de la foi et du culte.

Mais autre chose. Dans ces mémes chapitres, nous apprenons des hommes de I'orient un autre usage de la
prophétie. lls 'avaient gardée dans leur cceur, pourrions-nous dire, quoique prononcée depuis des siecles. lls
avaient attendu son accomplissement quoiqu’il tardat, sachant qu’il aurait lieu t6t ou tard. lls en avaient vécu,
selon que je puis m’exprimer encore, depuis le jour de Balaam jusqu’au jour de Christ, et dans leur estime ils lui
avaient tout subordonné : car aussitét que le vieil oracle est accompli et que I'étoile promise [Nomb. 24, 17] gst
apparue, ils obéissent a la vision céleste, et, conformément au signal qu’elle donne, entreprennent dans la foi et
dans I'espérance un voyage tout nouveau pour eux.

C’était la assurément un autre pieux usage de la prophétie, un usage fort noble et fort beau, le meilleur et le
plus élevé. Il est beau, comme nous I'avons déja remarqué, de voir I'évangéliste lui-méme, le coeur tout plein,
par le Saint Esprit, de souvenirs scripturaires, capable d’en faire usage et de les appliquer avec une sainte
intelligence ; mais c’est une chose plus belle encore d’agir ainsi en payant de sa personne, sur la foi de
communications scripturaires ou prophétiques. Tel est 'usage que firent en leurs jours Abraham et Daniel de la
Parole de Dieu. Lorsque le jugement tout prochain de Sodome est annoncé a Abraham, il agit aussitdt d’apres
ce qu’il venait d’apprendre, et intercede pour cette méchante cité a cause des justes qui pouvaient se trouver
dans ses murs[Gen. 18, 23-33], Lorsque Daniel apprend par les livres prophétiques que les soixante-dix années
que devait durer la captivité arrivaient précisément a leur terme, il s’applique par la priere et par le jelne a



implorer les miséricordes de Dieu pour son pays et pour son peuple[Pan- 9, 1-19] C’est de cette maniére que les
hommes de I'orient que nous trouvons ici, se servent de la Parole de Dieu que les prophétes avaient laissée
parmi eux, et c’est ainsi, bien-aimés, que nous devrions nous en servir. La Parole ne doit pas étre dans
lintelligence comme une lettre morte, et il ne faut pas que la téte en soit plus occupée que le cceur et la
conscience, quoique cette Parole soit certainement de nature a en reprendre plusieurs; mais nous devons
savoir I'appliquer et lui laisser prouver sa valeur.

Tout cela renferme de I'instruction pour nous ; mais ces chapitres nous donnent aussi de saints et sérieux
avertissements.

Les scribes de la cour d’'Hérode possedent I'intelligence claire et parfaite de la parole prophétique ; ils sont
capables de I’enseigner aux autres; elle est dans leur mémoire avec netteté et précision. Mais quoi qu’il en soit
ainsi, quoiqu’ils puissent I'enseigner aux autres, ils n’en font point usage eux-mémes. Spectacle solennel en
verité ! lls mettent les hommes de I'orient sur leur voie de Jérusalem a Bethléem a la brillante lumiére du
prophéte Michée[Matt. 2, 5-6] maijs ils ne font pas eux-mémes un seul pas sur cette route. lls sont plutét
moralement dans la compagnie de ce Balaam qui avait fait entreprendre a ces mémes hommes de I'orient leur
long voyage, de leur pays lointain a Jérusalem. Balaam, de méme que ces scribes, et ces scribes de méme que
Balaam, étaient instruits de la voie de Dieu, mais elle demeura absolument sans influence sur eux. Balaam
aimait le monde tout en annongant le jugement qui devait I'atteindre, et ces scribes restérent a la cour des rois
quoique I'étoile brillat a Bethléem, conformément a la Parole de Dieu a laquelle ils faisaient profession de croire
et qu’ils préchaient.

J’ai donc bien raison de dire que ces chapitres renferment un sérieux avertissement pour nos ames, aussi
bien que des instructions et des exemples encourageants. Il nous faut prendre garde que les Ecritures ne soient
pas simplement un objet d’activité pour notre esprit, et veiller plutét a ce que notre coeur et notre conscience,
chacun a sa place, soient sous les effets de la lumiére des oracles de Dieu.

Mais je continue.

Les prophétes parurent en Israél a I'occasion de la corruption de la sacrificature. lls furent un moyen
extraordinaire de grace que Dieu, dans Sa souveraineté, employa pour maintenir Ses relations avec le peuple,
quand eurent manqué toutes les institutions du systeme établi.

Les propheétes étaient, soit qu’ils parlassent, soit qu’ils écrivissent, les ministres de I'Esprit. C’est Samuel
qui commence leur série réguliere comme nous 'apprenons par Actes 3, 24, quoique leur ministere elt été
employé parfois antérieurement. Esaie occupe cependant la premiére place parmi les prophétes qui ont écrit.

lIs étaient pour le peuple d’Israél ce que les évangélistes sont maintenant pour le monde. lls censuraient ou
demandaient qu’on changeét, qu'on se convertit. lIs invitaient a la repentance. Mais, parmi les traits qui les
distinguent, le plus éminent c’est que I'Esprit parlait par eux. lls n’étaient rien d’autre, rien de moins, rien de
plus, que ce que le Saint Esprit les faisait.

C’était la une haute et honorable distinction. Il n’en était pas ainsi de la sacrificature. Aaron et ses fils,
sacrificateurs selon la loi d’'un commandement charnel, servaient dans leur charge en vertu du titre gqu’ils
tenaient de la chair. lls n’étaient rien de moins ni de plus que ce que la chair les faisait. lls étaient la postérité
d’Abraham, et de la famille d’Aaron. lls servaient dans la chair, et non dans la présence et I'énergie de I'Esprit.
Dans les prophétes, c’est I'Esprit qui parle a Israél, quoique ce ne f(t pas I'Esprit qui servit en Israél par les
sacrificateurs.



C’était la certainement une distinction. C’était aussi un pas en avant dans le déroulement des voies de Dieu.
C’était un important jalon sur la route que s’était tracée la sagesse divine pour la manifestation de ses desseins
et de ses trésors.

Il'y a plus. Par la parole de prophétie, le Seigneur traite Ses élus comme des amislJean 15, 15], C’est la une
vérité trés précieuse. Dans I'évangile de la grace de Dieu, je sens que Dieu s’adresse a moi en tant que
pécheur. Le salut de Dieu est annoncé, et moi, pécheur que je suis, je suis appelé a en prendre connaissance
et & le saisir. Quand je lis les portions de I'Ecriture relatives & la pratique, qui contiennent des exhortations, qui
me donnent des conseils quant a ma marche et a ma conversation, m’instruisent des devoirs et des services
que j'ai a remplir, et ont pour but de régler mon cceur, je me crois I'objet des soins de Dieu en vue de mon
éducation et de ma préservation comme saint. Mais dans les Ecritures prophétiques, jai lieu de me considérer
comme un ami : le Seigneur me révele Ses secrets, Il me traite comme quelqu’un qui a droit aux privileges de
I'intimité personnelle. A ce point de vue, quel merveilleux et excellent caractére les écrits des prophétes ne
revétent-ils pas pour nous !

Ne sommes-nous pas, puis-je demander, enfants et freres dans les divins conseils de la grace ? Oui,
certes, et aussi serviteurs, adorateurs et héritiers. Mais au milieu de toutes ces relations, nous nous trouvons
aussi amis. Béthanie nous offre, dans une grande mesure, le tableau de ces c6tés divers de notre bénédiction.
La Marthe servait, la Marie adorait, et la aussi Lazare occupait la place d’un ami, assis a table avec son
Seigneur comme en intimité personnelle avec LuilJean 12, 2-3],

Abraham était I'ami de Dieu; il est appelé ainsi dans la Parole[Jaca. 2, 23] et Dieu lui communiqua ce qu’ll
allait faire[Gen. 18, 17] quoique cela ne concernat pas personnellement Abraham lui-méme. Moise parlait a
I'Eternel face & face, comme un homme parlerait avec son amilEx. 33, 111, Jérémie parlait & I'Eternel de Ses
jugements[Jér. 12, 1] en Lui exprimant son étonnement et ses difficultés au sujet de quelques-uns d’entre eux.
David était assis devant I'Eternel [2 Sam. 7, 18] comme Lazare. Moise et Elie, quoique dans la gloire, étaient dans
une intimité semblable, s’entretenant avec Jésus sur la sainte montagnelluc 9, 30-31] montrant ainsi de la
maniere la plus éclatante et la plus sdre, que I'intimité et I'amitié commencées sur la terre se continuaient dans
le ciel.

Car, nous pouvons bien véritablement nous dire, bien-aimés, qu’il n’y a pas moralement une grande
distance entre la terre et le ciel, ou entre la condition présente et la condition future des saints de Dieu. Sans
doute, c’est dans I'avenir céleste que se trouve la perfection de ce que nous possédons maintenant en esprit ou
en principe ; mais nous n’en sommes pas moins entrés des a présent dans la vie de I'éternité. Si dans le voyage
d’Elie en 2 Rois 2, Béthel vint aprés Guilgal, Jéricho aprés Béthel, et le Jourdain aprés Jéricho, le ciel vient, de
la méme naturelle maniére, aprés le Jourdain. Le voyage eut ses stations, Elie alla de Guilgal & Béthel, de
Béthel a Jéricho, de Jéricho au Jourdain et sur sa rive orientale, et de la au ciel. Mystérieuses voies dans la
grace surabondante du Seigneur qui nous disent toujours cette méme intimité personnelle ! Le chariot d’Israél
et sa cavalerie se rendaient auprés du prophéte ; Elisée avait été son compagnon de voyage jusque-la, et
maintenant c’est la cavalerie céleste d’Israél qui le sera. Dans les jours anciens, I'Eternel dirigeait Sa marche
vers Sodome; mais Il a besoin de se détourner dans la direction de la plaine de Mamré pour communiquer a
Abraham ce qui L’amenait la. Il en est précisément de méme dans la prophétie. Le Seigneur est en marche
vers le jugement du monde et les gloires du royaume qui doivent suivre; mais Il s’arréte en route pour faire
connaitre a Ses €élus ce qu’ll se propose de faire. Il est possible que cela ne les concerne en aucune maniere,
ainsi qu’Abraham, comme je I'ai fait observer, n’était personnellement concerné en rien dans ce que I'Eternel



allait faire a Sodome ou de Sodome. Le Seigneur lui en parla cependant, et méme se détourna de Son chemin,
et s’arréta pour le faire. C’était le privilege de la relation dans laquelle Abraham était avec Lui; c’était le secret
de Celui qui I'avait pris pour ami. « Car le Seigneur, I'Eternel ne fera aucune chose, qu’il n’ait révélé son secret
aux prophetes ses serviteurs » (Amos 3, 7).

Mais je voudrais ajouter encore une autre remarque. Parfois la personnalité du prophéte se montre. Nous
sommes initiés aux exercices de son propre cceur, a mesure qu’il poursuit son sujet sous la main de Dieu. C’est
la quelque chose de tres heureux pour nous. Nos cceurs prennent plaisir a étre ainsi rendus capables de
comprendre les expériences de ces hommes privilégiés. Dans le livre de Jérémie, cette personnalité dont je
parle apparait et prédomine partout.

Il est presque superflu d’ajouter qu’il est fort bon, dans I'’étude des prophetes, de prendre connaissance de
I’histoire ou des circonstances des temps dans lesquels ils exergaient leur ministére, et cette connaissance, il
nous faut naturellement la chercher dans les livres historiques de I'Ecriture pareillement inspirés.

Il nous faut aussi remarquer soigneusement les citations faites dans le Nouveau Testament du livre
prophétique qui peut nous occuper, et considérer I'intérét avec lequel le méme Esprit qui fit jadis ces
communications, les emploie la, dans quelle connexion Il les place, et quelle application Il en fait.

Je voudrais montrer en peu de mots comme ces remarques conviennent a fous les écrits prophétiques du
Nouveau Testament aussi bien qu’a ceux de I’Ancien; mais je désire a présent consacrer un petit moment de
plus & parler plus particuliérement d’Esaie, le premier dans la série des prophétes qui ont écrit — le premier,
non dans I'ordre des temps, nous le savons, mais dans l'ordre des livres.

Lorsque nous nous disposons, par la grace de Dieu, a méditer le volume des communications divines que
nous avons recues du Saint Esprit par le prophéte que je viens de nommer, la premiere chose que nous avons
a faire est de reconnaitre I'étendue de chaque charge, de chacun des chants, dirai-je, dont le livre se compose;
de découvrir, jentends, de nous rendre bien compte nous-mémes, ou chaque partie commence et ou elle finit.
Et comme direction générale dans cette recherche, je voudrais faire remarquer que la gloire ou le royaume,
sous une forme ou sous une autre, se trouvera a /a fin, et les reproches adressés au peuple sur la corruption,
les menaces du jugement et choses pareilles, au commencement. Naturellement, il y a des exceptions a cette
regle, mais c’est une indication dont on se trouvera bien de tenir compte.

Quant aux matiéres générales, aux sujets que traite Esaie, nous trouverons, je crois, les cing suivants d’une
maniere bien distincte ; ou du moins ces cing époques successives dans I'histoire de la terre, sont envisagées
par le prophéete, généralement, dans toutes les parties de sa prophétie, mais sous une grande variété de formes
et de connexions.

12 Les temps mauvais, les jours de la corruption en Israél, soit dans le temps méme du prophéte, soit en
d’autres temps.

2° Le jugement de cette corruption par I’Assyrien ou par d’autres.
3? Le siécle présent, «les temps des Gentils », I'intervalle durant lequel Israél n’est pas reconnu.

42 | a crise, comme on I'appelle quelquefois, «les temps de la fin », la derniere des soixante-dix semaines de
Daniel[Pan. 9, 24 o(y Dieu a affaire de nouveau avec Israél, et prélude au jugement final de la terre et des
nations.

5¢ La gloire, ou le royaume qui suit cette crise ou ce jugement, époque désignée communément par le



millénium!"’,

Tels me semblent étre, d’une maniére générale, les sujets traités par Esaie, les périodes successives qu'il
considére. En s’en occupant, il introduit trés certainement et de toute nécessite, le Messie ainsi que le résidu ou
les élus d’Israél préservés dans les jours de jugement ; mais I'Eglise n’apparait nullement : elle était un mystére
caché en Dieu, et non le sujet de la prophétie. Les prophétes, comme je 'ai déja fait observer, avaient été
suscités par suite de la corruption et de I'infidélité de la sacrificature (voir 1 Sam. 1 a 7; Act. 3, 24); et c’est a
eux et par eux que sont révélés et communiqués les conseils divins concernant Israél, et la terre et ses nations.
Mais le mystére caché en Dieu, et qui constitue un conseil divin qui ne concerne point Israél, ni la terre et ses
nations, comme tels, ne leur fut pas révélé comme il est maintenant révélé par I'Esprit aux apbtres et aux
prophétes du Nouveau Testament (Eph. 3, 1-9).

Mais que je fasse remarquer encore qu’en lisant Esaie, nous devons nous attendre a le voir parfois passer
completement par-dessus le long intervalle actuel, ou, ainsi que le Seigneur s’exprime, «les temps des
Gentils ». Car il rattache son propre jour ou le jour de la corruption en Israél sous I’Ancien Testament, a la crise,
ou «jour du Seigneur »; — c’est-a-dire, la premiere a la quatriéme des cing époques que j'ai comptées. On
dirait que c’est une histoire non interrompue qu’il écrit; et cependant les parties en peuvent étre séparées I'une
de l'autre par des siecles nombreux et d’étranges et étonnantes révolutions sur la terre. Mais, dans le sens
moral, tout cela est dans une merveilleuse harmonie : car lorsque, au jour de la crise, le Seigneur reprend Ses
voies avec Israél, Il le retrouve précisément dans le méme état de corruption qu’il était au commencement :
chronologiquement, Israél forme de nombreuses générations ; moralement, il n’en forme qu’une.

En outre, en Esaie, comme dans les autres prophétes, il nous est donné de suivre I'ceuvre de I'Esprit de
Dieu a I'égard des ames, aussi bien que celle de la main de Dieu a I'’égard des circonstances ou se trouve le
peuple. Je puis dire méme que ces deux cbtés des choses pénétrent nécessairement tous ses écrits : mais on 'y
trouvera une grande et belle variété dans la maniere de les traiter et de les présenter, et sans que d’ailleurs il y
ait la moindre confusion. D’ordinaire on lit Esaie, il m’est permis de le supposer, comme si son volume n’était
gu’une masse de matieres difficiles a distinguer ou a ramener a quelque ordre — quoique on y voie briller
beaucoup de lumiere, et qu’on y découvre révélées bien des anticipations merveilleuses de I'avenir. Tout cela a
réjoui et guidé les élus de Dieu dans tous les ages, et les a fortifiés dans la foi et 'espérance ; mais tout cela
n’est point rendre justice a ce précieux ouvrage de I'Esprit de Dieu, ce n’est point 'apprécier d’'une maniere
digne de Lui. Car la lumiére de Dieu qui rayonne dans ses pages est une lumiére sdre, et la voix de Dieu qui s’y
fait entendre ne rend que des sons certains et d’'un parfait accord. Il faut que le lecteur cesse de ne considérer
ce livre que comme une masse confuse de matériaux, ou bien dans son travail de méditation sur lui, il ne lui
rendra pas une pleine justice, non plus gu’il ne se la rendra a lui-méme.

Je me propose tout simplement de diviser ce livre en ses différentes parties, telles que j’ai cru les voir et que
jai déja appelées chants ou charges : chacune d’elles est comme un souffle distinct de I'Esprit de sagesse et
de révélation, de I'Esprit de vérité, du Saint Esprit. Puis, aprés avoir ainsi séparé les sections I'une de l'autre, je
donnerai un titre a chacune, selon que la section peut elle-méme le suggérer naturellement.

Une réflexion que je désire ajouter encore, car j’en sens la vérité, c’est qu'’il est tout particulierement
opportun et utile pour I’édification, de méditer la vérité prophétique au temps actuel, temps certainement d’une
grande signification. Le monde marche rapidement a grands pas vers ce comble d’orgueil et d’iniquité qu’ont
annoncé d’avance tous les prophétes et qui doit étre jugé au jour du Seigneur, avant que la gloire puisse étre
révélée et le royaume établi”. Mais la gloire n’en sera pas moins révélée et le royaume n’en sera pas moins
établi; car la terre entiere, toute corrompue qu’elle sera, passera a travers la crise dans la gloire. Dieu jugera;



mais Son jugement sera a purification, et non a destruction : la terre lui survit. C’est ce dont I'arc-en-ciel est le
gage, I'arc-en-ciel de Genese 9, et de Apocalypse 4 et 10 — deux portions du divin volume bien éloignées I'une
de l'autre, qui se réunissent pour tenir le méme langage de miséricorde et de salut envers cette terre que Dieu
donna au commencement aux enfants des hommes, et qu’ll aime encore si bien Lui-méme. Voici en effet ce
que nous lisons : « Que les cieux se réjouissent, et que la terre s’égaie, que les champs s’égaient, avec tout ce
qui est en eux. Alors tous les arbres de la forét chanteront de joie. Que la mer bruie avec tout ce qu’elle
contient, et que la terre avec ceux qui y habitent fassent éclater leurs cris ; que les fleuves frappent des mains,
et que les montagnes chantent de joie, au-devant de I'Eternel » (Ps. 96 ; Ps. 98). Alors il sera dit & I'Eternel, au
Créateur, et aussi de Lui, dans les paroles d’'un autre psaume : « Envoies-tu ton Esprit, elles sont créées, et tu
renouvelles la face de la terre. Que la gloire de I'Eternel soit & jamais; que I'Eternel se réjouisse en ses
ceuvres ! » (Ps. 104).

J’ajoute maintenant ce dont j'ai déja parlé, une espéce d’index ou «une table des matieres », décrivant les
parties diverses dans lesquelles, a ce qu'’il m’a paru, on peut diviser ce grand et précieux écrit de I'Esprit de
Dieu.

On y trouvera indiqués dix-huit sujets distincts ; et une remarque intéressante a faire, c’est que chacune de
ces divisions est citée dans le Nouveau Testament®, le Saint Esprit apposant ainsi une seconde fois Son
sceau, si c’était nécessaire, a Ses propres réveélations faites des siecles auparavant.

Les sujets

La préface — Chapitre 1

Le jour du Seigneur — Chapitres 2-4

La vigne — Chapitre 5

Le tréne de la gloire judiciaire — Chapitre 6

La confédération ; ou, Emmanuel et les enfants — Chapitres 7a 9, 7
L’Assyrien — Chapitres 9,8 a 12

Le foulage des nations — Chapitres 13-27

Les cing malheurs — Chapitres 28-35

L’intermede historique — Chapitres 36-39

Israél a Babylone — Chapitres 40-48

Jésus et Jérusalem — Chapitre 49

Jésus ressuscité et le résidu — Chapitres 50 a 52, 12
La croix et ses vertus — Chapitres 52, 13 a 55

Le résidu manifesté — Chapitres 56-57

L’éducation d’lsraél pour le royaume — Chapitres 58-60
Les deux avénements — Chapitres 61 a 63, 6

Priére d’Israél et réponse du Messie — Chapitres 63, 7 a 65



La conclusion — Chapitre 66

J’ajouterai maintenant une note sur chacune de ces divisions ; mais simplement dans I'espérance d’aider le
lecteur a découvrir, si c’est nécessaire, la pensée principale qu’elle renferme.

Notes

Le chapitre 1 contient tous les principaux sujets du livre — la corruption, le jugement et la gloire, ou le
royaume; il signale aussi le résidu et le siecle présent ou la parenthése des Gentils. C’est pour cela et parce
qgu’il est complet par lui-méme, que je I'appelle «la préface ».

Chapitres 2 a 4. — Ici le royaume, sous la figure d’«une montagne », est anticipé au commencement et
présenté dans quelques-unes de ses gloires a la fin. Mais la corruption et le jugement n’en constituent pas
moins la grande matiére de cette charge. Toutefois le résidu y apparait un moment (chap. 3, 10). L’état de
vertige, qui, d’ordinaire, dans les voies de Dieu, préceéde la destruction, est décrit chapitre 3, 1 a 9. Le jugement
de Dieu est désigné par le nom qu'’il a ordinairement dans I'Ecriture : «le jour du Seigneur », et en conséquence
je le donne pour titre a cette section.

Chapitre 5. — Cette figure d’une vigne est employée dans le méme sens par le Seigneur en Matthieu 21.
Nous trouvons ici la corruption et le jugement — le jugement comme a présent durant «les temps des Gentils » ;
mais il n’y a aucune allusion au royaume, ce qui est tout a fait extraordinaire : précisément comme c’était trés
extraordinaire que le Seigneur parlat de Sa mort, sans parler aussi de Sa résurrection. Le titre de «la vigne » se
présente nécessairement de lui-méme.

Chapitre 6. — Ce tréne-ci est un tréne de jugement ou de gloire judiciaire. Cela ressort du chapitre lui-méme
comme aussi des allusions qu’il y est fait dans le Nouveau Testament (voyez Matt. 13; Jean 12; Act. 28). On
peut dire que le prophéte représente en un sens le résidu. Il fait la méme expérience que Jean en Apocalypse 1.
Ici, comme dans le chapitre 3, I'état de vertige précéde aussi la destruction. Cette portion est naturellement
appelée, «le trébne de gloire ».

Chapitre 7 a chapitre 9, 7. — Ici nous voyons I'incrédulité en Israél suivie aussitdét du jugement. Mais les
confédérations de leurs ennemis doivent étre finalement toutes dissipées (ce dont il est donné un gage
immédiat), un résidu doit étre réservé et élevé, et la gloire dans le royaume réalisée. Emmanuel et ses enfants
mystiques en sont le signe certain. Des signes ou des gages analogues sont donnés dans la Genése (voyez
aussi Osée 1). C’est une chose toute naturelle d’appeler cette charge «la confédération, ou Emmanuel et les
enfants ».

Chapitre 9, 8 a chapitre 12. — Nous apprenons ici qu’apres plusieurs chatiments plus légers, Israél (non
pas Juda) est finalement chéatié de Dieu par I’Assyrien (2 Rois 18). Mais I’Assyrien lui-méme est jugé — son
orgueil et sa folie sont décrits d’avance. La chute de I’Assyrien meéne toutefois au royaume ; et cela montre que
I’Assyrien n’est pas seulement celui qui a fait Israél captif, comme dans les temps anciens, mais est I'ennemi
d’'Israél dans les derniers jours, comme on le voit en Michée 5, 5 (comp. chap. 10, 22, et Rom. 9,27 a 11, 10, et
Rom. 15, 12). En conséquence cette section est bien appelée «I’Assyrien». Le royaume ou la gloire, est
célebre dans le chapitre 12, comme en Exode 15 — il avait été plutdt decrit dans le chapitre 4.

Chapitres 13-27. — Ceci nous présente le jugement ou le foulage (pour employer le langage prophétique)
de toutes les nations qui s’étaient mélées des affaires du peuple de Dieu; et cet acte de jugement ouvre la voie
a la délivrance d’lsraél et au royaume. Il faut considérer les conquétes de Nebucadnetsar dans les jours



anciens, comme des gages typiques de ces jugements nationaux des derniers jours qui introduisent ainsi dans
le royaume. Les chapitres 25 a 27 montrent dans le résidu des exercices d’ame, et des principes de vérité qui
conviennent a une époque et a une action telles que celles-la. La chrétienté ayant eu affaire avec le Seigneur
d’Israél, comme ces nations avaient eu affaire jadis avec Israél lui-méme, doit avoir sa place et sa part dans
ces jugements (voyez I’Apocalypse). Le titre «le foulage des nations » s’indique de lui-méme pour cette charge.

Chapitres 28-35. — Différente des charges qui précedent, celle-ci ne s’adresse pas aux nations, mais au
peuple de Dieu. Les malheurs sont successivement prononcés sur Samarie — sur Jérusalem — sur les enfants
revéches qui prenaient conseil de I'Egypte — sur ceux qui descendaient en Egypte pour avoir du secours — et
ensuite, mais non jusqu’a ce moment-la, en cinquiéme et dernier lieu, sur celui qui fourrage Israél, le grand
ennemi des derniers jours. Mais graduellement, a mesure que nous avangons a travers ces malheurs, la
délivrance promise et la joie se dessinent plus pleinement — jusqu’a ce qu’a la fin tout est gloire, fruit béni de la
promesse. Nous I'appelons simplement «les cing malheurs ».

Chapitres 36 a 39. — Voici «I'intermeéde historique ». Nous I'avons dans les livres historiques — non, cela
va sans dire, comme un épisode a cette place-la, mais comme partie intégrante du sujet principal (voir 2 Rois et
2 Chroniques). Nous savons que I'Ecriture renferme des paraboles historiques, aussi bien que des paraboles
fictives. Elles portent le nom d’'«allégories» en Galates 4 : et je crois que les fragments d’histoire de ces
chapitres-ci sont des allégories. Mais je n’en dis pas davantage, sauf ceci que je désire ajouter. L’écrit
d’Ezéchias est comme le cantique chanté a la mer Rouge[Ex- 15, 1-19] comme le cantique de DeboralJug. 5], |e
cantique d’Anne (1 Sam. 2, 1-10] ' |es lamentations de Jérémie, et le cantique de Marie en Luc 1 : c’est-a-dire, qu'il
a un deuxiéme sens. Sa maladie a de méme un deuxiéme sens — comme le naufrage de JonaslJon. 1,12, 15] '|g
joug de Jérémie[Jér- 27 et 28] |e mariage d’Osée(Os- 1. 2-3] ou la ceinture de Paul[Act- 21, 1],

Chapitres 40-48. — Dans cette section de la prophétie d’Esaie, Israél, le peuple de Dieu, est vu comme a
Babylone ; et la chose étant ainsi, Dieu, le Seigneur d’lsraél, est présenté par le prophéte comme faisant trois
choses.

12 Il plaide Sa propre cause avec Babylone et ses idoles, les convainquant de leurs crimes et les
confondant.

2° |l plaide Sa propre cause avec son peuple qui est la a Babylone, lui faisant des reproches et I'instruisant.
3?2 Il plaide la cause de Son peuple avec Babylone, le délivrant de cette prison de fer.

C’est une action parfaite. Telle fut pareillement la marche que Dieu suivit jadis lorsque Son peuple était en
Egypte, comme nous le voyons en Exode 1 & 15. Et ce sont 1 des images des voies de Dieu dans et avec ce
monde ou se trouvent Ses élus. Nous appelons simplement cette partie « Israél a Babylone ».

Chapitre 49. — Dans ce magnifique chant du prophéte, on entend le Messie réciter Sa propre histoire,
depuis le sein de la vierge jusqu’au tréne du royaume. Mais Sion, comme si elle avait écouté ce récit, se plaint
d’avoir été oubliée, ne se trouvant pas a sa place dans cette histoire. Le Messie répond a cette plainte par de
bonnes paroles et des paroles consolantes. Je puis donc appeler ce chapitre « Jésus et Jérusalem ».

Chapitre 50 a chapitre 52, 12. — Ici le Seigneur, comme ressuscité, récite Sa propre histoire comme depuis
le temps de la fin de Matthieu 23, lorsqu’ll met de cété Israél (en sortant de Jérusalem) jusqu’au jour de Sa
résurrection ou Dieu Le justifia. Puis, en conséquence de cette histoire, Il conseille et instruit le résidu, Son
Israél, au milieu des nations : et sous I'effet de cet enseignement, le résidu est conduit sur le terrain de la grace
et de la vérité. Une grande partie de la doctrine de I’épitre aux Romains se fait entrevoir ici. On y anticipe le jour
de la délivrance; le titre de « Jésus ressuscité et le résidu » semble bien approprié a cette section.



Chapitre 52, 13 a chapitre 55. — Dans celle-ci, c’est la croix, ou Jésus crucifié, que considérent
alternativement Jéhovah et le véritable Israél — Israél au jour de sa foi et de son réveil. Et sur I'autorité de la
croix, I'Esprit s’adresse a Jérusalem pour lui faire entendre le langage des plus riches promesses, et aux
pécheurs pour ouvrir devant eux les voies les plus larges de la grace : tout cela nous disant, comme nous le
savons, a quelles merveilles de grace et de gloire la croix peut servir de fondement. Cette charge n’a pas le
caractére général des autres, et ne traite pas de la corruption, du jugement, et de la gloire. Elle a plut6t son
objet propre et peut étre justement appelée «la croix et ses vertus ».

Chapitres 56 et 57. — Celle-ci peut se diviser en trois parties.

1. La nation est sommée de produire du fruit pour Dieu d’'une maniere convenable a I'alliance sous laquelle
elle est; et des bénédictions sont promises aux étrangers et aux eunuques s’ils veulent se joindre au Dieu
d’'Israél (56, 1-8).

2. L'iniquité de la nation pleinement démontrée, les bétes des champs (les empires Gentils) sont invitées a
venger sur elle la querelle de Dieu (56, 9 a 57, 13).

3. Au milieu de la nation apostate, le résidu est manifesté sous des traits d’'une trés grande beauté morale
(57, 13-21).

Nous apprenons, incidemment, que quelques membres du résidu seront martyrisés, comme il est dit dans
le psaume 79 et dans I’Apocalypse.

C’est la matiére générale dont traite Esaie que nous avons ici, mais nous donnons & cette section le titre
de : « Le résidu manifesté ».

Chapitres 58 a 60. — Nous pouvons diviser ces chapitres en cing parties :

1. La nation, par le commandement de Dieu, est solennellement sommée de reconnaitre ses péchés (chap.
58);

2. Le résidu se rend a cette sommation. Il s’identifie avec le péché de la nation, comme Esdras[Esdr- 9, 13],
Néhémie [Neh. 1, 6] Daniel [Dan. 9, 5] et d’autres, en leur jour (59, 1-15) ;

3. En réponse, le Seigneur se prépare & rétablir Son Israél ainsi que toute I'Ecriture, puis-je dire, nous
I'enseigne (59, 15-20);

4. L’Eternel s’adresse alors au Messie comme dans les termes de la nouvelle alliance (59, 21);
5. Alors vient la description en détail de la dispensation glorieuse du royaume (chap. 60).
Titre : « L’éducation d’Israél pour le royaume ».

Chapitre 61 a chapitre 63, 6. — Je crois qu’un jour de vengeance elt accompagné le premier avenement du
Seigneur s’ll e(t été regu; elle serait tombée alors sur les oppresseurs gentils d’lsraél. Mais le Messie ayant été
rejeté, la vengeance n’a pas été exécutée, ni Israél délivré. Et maintenant, lorsque la vengeance viendra,
comme ce sera le cas au second avénement, les Juifs devront y avoir leur part. Ainsi ils se sont attirés des
maux a eux-mémes, comme nous faisons tous parfois, et comme ils I'ont fait auparavant quand ils cheminaient
par le désert. En conséquence, leur marche vers le royaume, dans les chapitres 62 et 63, est différente de ce
gu’elle aurait été, comme dans le chapitre 61. Le Seigneur s’associe des sentinelles comme nous voyons dans
les Psaumes et en Luc. Voyez d’autres sentinelles chapitre 52, 8. Nous pouvons appeler cette charge : «Les
deux avénements ».



Chapitre 63, 7 a chapitre 65. — Ces chapitres nous offrent un exemple des exercices de coeur du résidu, qui
sont décrits avec tant d’étendue dans les Psaumes. lls forment un appel et une réponse, comme entre le résidu
et Jéhovah-Messie. L’Esprit a retracé ces expériences de saints de Dieu comme les livres chrétiens le font si
habituellement de nos jours. Car le résidu se compose des saints de cette époque-la; seulement ils portent le
nom de «résidu» parce qu’ils sont le reste préservé du jugement de la nation pour les bénédictions du
royaume. Cette charge constitue un dialogue, et nous lui donnons pour titre : « Priére d’lsraél et réponse du
Messie ».

Chapitre 66. — Ce dernier chapitre, de méme que le premier, renferme toutes les matiéres qui font en
général le sujet des charges d’Esaie : la corruption de la nation, le jugement, la préservation d’un résidu élu, la
gloire ou le royaume, et «les temps des Gentils». «La miséricorde» et «le jugement» composent ici
alternativement le sujet (Ps. 101, 1). Mais, au verset 19, il présente I'évangile de la gloire, comme d’autres
parties de I'Ecriture nous donnent I'évangile de Canaan (Héb. 4), I'évangile de la vocation céleste, comme elle
est maintenant pour nous (Héb. 4), I'’évangile du royaume (Matt. 24, et Apoc. 14). On peut rapprocher Zacharie
14 de ce chapitre-ci, et le discours de Paul a Athenes (Act. 17), de son premier verset. Cette charge, étant
compléte en elle-méme, comme le chapitre premier, nous I'appelons simplement «la conclusion », comme nous
avons appelé celui-la «la préface ».

Ces notes sont tres courtes. J’ai désiré gu’elles le fussent autant que possible, mais qu’elles servissent
pourtant a faire ressortir dans chacune de ces charges, au moins quelgu’une de leurs pensées principales. Je
ne me suis proposé rien de plus que de donner une table des matiéres du livre d’Esaie, et ensuite un léger
apercu, d’aprés mon jugement, de leur portée et de leur signification générales.

Conclusion

J’ai donc désiré et entrepris de faciliter un peu et de rendre plus profitable I'étude de ce premier des
prophétes qui ont écrit, comme je puis appeler Esaie.

Ce n’est qu’un petit service dans cette voie que cet article a rendu; mais quelle délicieuse tache que de
faire ressortir les gloires et les perfections de I'Ecriture précisément au temps ou nous sommes; car
aujourd’hui, I'insolence de quelques hommes dépasse toutes limites, et leur manque de coeur est égal a leur
insolence. Comme il faut qu’ils prennent peu souci des pauvres gens sans instruction, qui marchent dans la
crainte de Dieu a la lumiere de la foi et dans les consolations de I'Esprit, pour attaquer tous les fondements de
leur paix et envoyer leur &me flotter a I'aventure ! Et quelle insolence d’Amalékite n’est-ce pas que de s’avancer
et de braver ainsi la gloire a sa propre face! Car le volume sacré est-il autre chose, je le demande, que, sous
une forme différente, une colonne de nuée (la demeure de la gloire) qui accompagne le camp des élus en
marche & travers le désert de ce monde ? La gloire n’y demeure-t-elle pas ? L’Ecriture n’est-elle pas un dépét,
un tabernacle de gloires morales innombrables ? Et n’est-ce pas son heureuse affaire d’illuminer le sentier de
I'lsraél de Dieu d’aujourd’hui? N’est-elle pas tout cela? Et s’il en est ainsi, n’est-ce pas une insolence
d’Amalékite que de s’avancer, et de la braver a sa face, en résistant au camp de Dieu qui met sa confiance en
elle et qui marche a sa lumiere (Ex. 17) ?

Quel solennel proceés doit avoir le Seigneur avec ces hommes, quand nous lisons a la fin de ce chapitre une
déclaration comme celle-ci : « Parce que la main a été levée sur le trone de I'Eternel, I'Eternel aura la guerre
contre Amalek d’age en age » [Ex. 17, 16],



Et tout cela, c’est de fait I'iniquité qui doit signaler les derniers jours du monde de ’'homme; c’est le coeur
des enfants de 'homme s’exercant a cet esprit qui doit mdrir 'audacieuse incrédulité de «la béte » et de ses
confédérés ; car ils combattront contre le cavalier et son armée quoique venant du ciel, comme jadis Amalek
combattit contre Israél quoique la colonne de gloire brillat en ce moment sur lui (Apoc. 19). Mais nous chantons
encore, et nous continuerons de chanter :

Comme le Livre saint resplendit de clarté !
Il ressemble au soleil qui, plein de majesté,
Projette autour de lui sa royale lumiére,
Eclaire I'univers, et n’a rien qui I'éclaire.

1. T Ces deux derniéres époques sont appelées par tous les prophétes, puis-je dire, «le jour du Seigneur ». Car ce
jour-la agit d’abord par le jugement, ensuite par le gouvernement. Il embrasse la crise et le royaume. Précisément
comme le jour naturel qui d’abord juge les ténébres en les repoussant de la création, et ensuite la gouverne le temps
qui lui est assigné.

2. T La chrétienté, en ces temps des Gentils, s’étant corrompue précisément comme I'a fait Israél avant elle, sera
amenée sous cette action judiciaire du jour du Seigneur. L’Apocalypse constitue expressément le grand témoignage
de ce fait. De méme que les anciens prophétes, elle traite de la corruption, du jugement, et de la gloire.

3. T L’interméde historique n° 9 peut faire exception — et encore c’est & peine une exception; car ¢’est un morceau
d’histoire, et non un chant prophétique proprement dit.



