La nouvelle naissance

J.N. Darby

[Echo du témoignage 1863 p. 323-343]

Je me propose de méditer un peu le chapitre 3 de I'évangile de Jean et ses rapports avec quelques autres
portions de I'Ecriture, plus particuliérement en vue de la nouvelle naissance, et dans I'espérance qu'il résultera
de cette méditation une meilleure intelligence, une intelligence profitable de ce que le nouvel homme est, et de
ce qu’est la position dans laquelle nous sommes établis par le fait que nous en sommes rendus participants en
Christ, comme c’est maintenant notre privilege. En traitant un pareil sujet, je reviendrai nécessairement sur un
terrain familier aux chrétiens, mais je ne puis faire autrement afin d’y rattacher les développements nouveaux et
les considérations qui m’aménent a le traiter.

Plusieurs crurent en Christ lorsqu’ils virent les miracles qu’ll faisait, mais Jésus ne se fiait pas a eux... |l
connaissait ce qui était dans ’lhomme (chap. 2, 23-25). Leur conclusion relativement a Jésus était juste, mais
c’était une conclusion tirée par ce qui était dans 'homme. Elle était absolument sans valeur; elle laissait
I’'homme dans sa propre nature et sous I'action des motifs, des influences, et des passions auxquels il était
assujetti avant; elle ne le faisait pas sortir non plus de 'empire de Satan qui avait puissance sur la chair et sur
le monde. La conclusion était juste, mais ce n’était qu’une conclusion : ’homme restait ce qu’il était — non
changé. Jésus, qui savait ce que la chair était, ne s’y fiait pas, ne pouvait pas s’y fier.

Mais Nicodeme (chap. 3) fait, sous la direction de Dieu, pour notre instruction, un pas de plus. Les autres
croyaient au nom de Jésus et Le laissaient la. Mais quand le Saint Esprit est a I'ceuvre, il produit toujours des
besoins dans I'ame, des désirs ardents apres ce qui est de Dieu, et par la le sentiment de ce qui nous manque.
Il'y a aussitdt, instinctivement aussi, la conscience que le monde sera contre nous, et que nous encourrons son
mépris. Nicodéme vient de nuit. Son @me soupirait apres quelque chose de mieux; mais comme il était un des
chefs, et spécialement un chef ecclésiastique, il lui était plus difficile d’aller a Christ : la dignité de docteur n’est
pas une facilité pour devenir disciple. Cependant la conscience le presse et il va; la crainte des hommes le rend
timide, et il va de nuit. Quelle pauvre dignité que celle qui tend a empécher un homme d’apprendre de Christ !
Quoique de pressants besoins spirituels I'eussent conduit & Jésus, Nicodéme se place dans sa recherche sur
le méme terrain que ceux qui N’en éprouvaient absolument aucun : « Rabbi, nous savons que tu es un docteur
venu de Dieu; car personne ne peut faire les miracles que tu fais, si Dieu n’est avec lui» (v. 2). C’était une
conclusion déduite de preuves, et parfaitement juste; mais c’était tout. |l avait néanmoins besoin de quelque
chose de la part de Celui en qui ces preuves se montraient, mais il partait du principe qu’il était, en qualité de
Juif, enfant du royaume, et demandait d’étre instruit. Le Seigneur répond sur-le-champ a sa pensée (car
Nicodéme était sincere et connu de Lui), en déclarant que son principe était entierement faux. Il n’enseignait
point la chair, et ce n’était pas pour I'enseigner qu’ll était venu. Dieu établissait un royaume a Lui. Pour étre
capable de voir ce royaume, il fallait étre né une seconde fois, complétement de nouveau. Le royaume n’était
pas encore venu visiblement, ni de maniére a attirer I'attention [Luc 17, 20]; il était la au milieu d’eux, mais pour le
voir, il fallait qu'on elt une nature entierement nouvelle. Nicodéme, arrété par le langage qu’il entend, ne



comprend pas comment cela pouvait se faire, en reste, comme un raisonneur humain quoique sincere, a la
difficulté présente, et véritablement, ne voit pas le royaume.

Mais deux grandes vérités ressortaient déja de cet entretien. D’abord Dieu n’enseigne pas et n’améliore pas
non plus ’'homme — tel qu’il est. Il établit un royaume, une sphére de puissance et de bénédiction a Lui : c’est
la qu’ll agit. Et secondement, il faut que ’homme posséde une nature ou une vie nouvelle; il faut qu’il soit né de
nouveau, pour avoir affaire avec Dieu qui travaille de cette maniére : la chair ne peut méme pas avoir quelque
idée du royaume. Il est établi un systéme divin nouveau ou se trouve la bénédiction ; — une nouvelle nature est
nécessaire pour y avoir part.

Mais le Seigneur ne borne pas la Son enseignement a Nicodeme. |l montre d’'une maniere précise le moyen
d’entrer dans le royaume : « il faut qu’on soit né d’eau et de I'Esprit» (v. 5) — de la Parole et de I'Esprit de Dieu.
La Parole de Dieu — la révélation des pensées de Dieu — doit opérer par la puissance de I'Esprit, jugeant tout
ce qui est dans ’homme — remplagant les pensées de ’homme par celles de Dieu — et introduisant une vie
absolument nouvelle qui procéde de Dieu, et dans laquelle ces pensées ont leur siége et leur réalité vivante —
une nature nouvelle et une nouvelle vie. Ce n’est pas que deux naissances nous soient signalées ici", mais il y
a deux aspects importants, deux réalités dans la nouvelle naissance. « Il nous a de sa propre volonté engendrés
par la parole de vérité » (Jacq. 1, 18); «afin qu’il la sanctifiat en la purifiant par le lavage d’eau par la parole »
(Eph. 5, 26) : «vous étes déja nets a cause de la parole que je vous ai dite» (Jean 15, 3). Elle consiste non
dans I'enseignement de la chair qui a ses pensées propres, mais dans la substitution des pensées de Dieu a
celles de la chair : nous sommes nés d’eau. Ensuite, c’est une nature qui vient de I'Esprit : « Ce qui est né de la
chair est chair; ce qui est né de I'Esprit est esprit» (Jean 3, 6). Tout ce qui nait participe de la nature de ce qui
'engendre. Il en est de méme ici. L’eau agit sur ’'homme en tant qu’lhomme et ne change pas sa nature ; mais
I’Esprit communique une vie nouvelle qui procéde de Lui-méme — absolument comme la nature de la chair est
chair dans ce qui est né d’elle. Ce que nous avons ici, c’est donc non pas la chair enseignée, mais les pensées
de Dieu agissant d’'une maniere efficace, et la participation a la nature divine communiquée par I'Esprit. En
d’autres termes, la pensée et la nature de Dieu nous sont communiquées d’une maniére vitale. C’est la ma vie,
comme avant c’était simplement la chair qui la constituait. Mais ceci ouvrira évidemment aux Gentils 'accés a
la bénédiction. « Ne t’étonne pas », dit le Seigneur a Nicodeme, «de ce que je t’ai dit : il vous faut (vous, Juifs)
étre nés de nouveau. Le vent souffle ou il veut, et tu en entends le son... il en est ainsi de quiconque est né de
I'Esprit» (8, 7-8). La communication par Dieu, dans Sa souveraineté, d’'une nouvelle nature (nécessaire au Juif
autant qu’au Gentil, quand nous en venons a ce qu'il est par nature) comme une chose entierement nouvelle,
comme une nouvelle nature donnée et dans laquelle ’lhomme vit désormais avec Dieu, est aussi applicable a
un Gentil gu’a un Juif. Car par la un homme, pour ce qui concerne sa vie, n’est ni 'un ni I'autre (ni Juif, ni
Gentil) : «il est né de Dieu ». Cette vérité n’est pas développée ici; seulement le fondement en est posé. Ce qui
est nettement enseigné, c’est la vérité bien autrement profonde du fait de la communication de la vie divine, et
de sa communication par un acte souverain de Dieu ; seulement, 'autre vérité est directement impliquée.

Cela encore arréte Nicodeme. Il ne s’avance pas pourtant avec un : « Nous savons »; il doit se taire pour
apprendre. Et maintenant, nous sommes initiés a quelques autres vérités qui nous associent avec le ciel. Mais
d’abord, le Seigneur fait voir, ce que Nicodeme aurait di connaitre, que, méme pour les promesses terrestres,
Dieu avait clairement révélé qu’lsraél devait naitre de nouveau, naitre d’eau et de I'Esprit. Le chapitre 36
d’Ezéchiel est fort clair sur ce point.

« Mais j'ai épargné le nom de ma sainteté, lequel la maison d’Israél avait profané parmi les nations au milieu
desquelles ils étaient venus. C’est pourquoi dis & la maison d’Israél : Ainsi a dit le Seigneur I'Eternel : Je ne le



fais point a cause de vous, 6 maison d’lsraél! mais a cause du nom de ma sainteté que vous avez profané
parmi les nations au milieu desquelles vous étes venus. Et je sanctifierai mon grand nom, qui a été profané
parmi les nations et que vous avez profané parmi elles; et les nations sauront que je suis I'Eternel, dit le
Seigneur, I'Eternel, quand je serai sanctifié en vous, en leur présence. Je vous retirerai donc d’entre les nations,
je vous rassemblerai de tout pays, et je vous ramenerai en votre terre. Et je répandrai sur vous des eaux nettes,
et vous serez nettoyés ; je vous nettoierai de toutes vos souillures et de toutes vos idoles. Je vous donnerai un
nouveau coeur, je mettrai au-dedans de vous un esprit nouveau, j'6terai de votre chair le cceur de pierre, et je
vous donnerai un cceur de chair. Et je mettrai mon Esprit au-dedans de vous, je ferai que vous marcherez dans
mes statuts, et que vous garderez mes ordonnances, et les ferez. Et vous demeurerez au pays que j'ai donné a
vos peres, et vous serez mon peuple, et je serai votre Dieu. Je vous délivrerai de toutes vos souillures,
jappellerai le froment, je le multiplierai, et je ne vous enverrai plus la famine. Mais je multiplierai le fruit des
arbres, et le revenu des champs, afin que vous ne portiez plus I'opprobre de la famine parmi les nations. Et
Vous vous souviendrez de votre mauvaise voie et de vos actions qui n'étaient pas bonnes, et vous détesterez
en vous-mémes vos iniquités et vos abominations. Je ne /e fais point pour 'amour de vous, dit le Seigneur
I'Eternel, afin que vous le sachiez. Soyez honteux et confus de votre faute, & cause de votre voie, 6 maison
d’'Israél ». C’est-a-dire que, pour jouir dans le pays de la bénédiction des promesses de Dieu, il faut qu’lsraél
soit né d’eau et de I'Esprit, il faut qu’il soit purifié selon les pensées de Dieu, et renouvelé par I’'Esprit de Dieu.
La déclaration du Seigneur est plus simple, plus compléete et plus absolue, parce qu’ll pose la vérité en elle-
méme sur la question : Comment un homme peut entrer dans le royaume ? Et en conséquence, Il fait ressortir la
nécessité de la communication d’'une vie entierement nouvelle dans ses conditions, avec I'assurance bénie que
c’est la étre né réellement de I'Esprit, de telle sorte que I'on est participant de la nature de Celui dont nous
sommes nés. « Ce qui est né de la chair est chair, et ce qui est né de I’'Esprit est esprit» (v. 6). Mais Nicodeme,
en sa qualité de docteur d’Israél, aurait d0 savoir qu’un pareil changement était nécessaire a Israél pour jouir
avec Dieu des bénédictions terrestres promises.

Mais cela fait ressortir la différence entre les instructions du Seigneur et le caractere qu’elles revétent ici, et
la maniére dont le prophéte avait parlé de ce point. Ezéchiel I'avait présenté d’'une maniére prophétique,
comme |'opération effective de la grace de Jéhovah; et cela était parfaitement juste et a sa place. Mais le
Seigneur possédait une autre espéece de connaissance. L’autorité de la prophétie était parfaite, divine, parce
que ce que le prophéte disait, il était inspiré pour le dire. Mais le Seigneur connaissait les choses en elles-
mémes, dans leur vraie nature. Il pouvait dire, d’'une maniere absolue, ce qui était nécessaire pour Dieu, parce
gu’ll était Dieu et venait de Dieu. C’est Ia, certes, un enseignement divin, un enseignement d’un prix infini. Nous
apprenons de Celui qui le savait essentiellement, ce qui est nécessaire pour Dieu. Cela nous dit ce qu’est le
chrétien. Il a la connaissance de Dieu, recue de Dieu Lui-méme, selon la propre nature de Dieu, et est
participant — afin de la connaitre et d’étre capable d’en jouir — de cette nature sans laquelle il ne la connait
point. Et tout cela apporté ici-bas, a nous, dans 'homme. Mais de méme que le Seigneur disait ce qu’ll
connaissait, Il rendait aussi témoignage de ce qu’ll avait vulv- 111, Il pouvait parler de la gloire céleste et de ce
qui lui convenait, de ce qui était nécessaire pour y avoir part. L’homme ne recevait point ce témoignage.
L’esprit humain comprenait les choses humaines, il he comprenait absolument pas les choses célestes et
spirituelles. Pour lui, ce qui était céleste et spirituel n’était que folie et ténébres. Ceux qui recevaient ce
témoignage étaient nés de nouveau (1, 12-13).

Que nos cceurs s’arrétent un peu sur cette vérité bénie. Nous avons en Christ Celui qui révele pleinement
Dieu Lui-méme. Ses paroles disaient Sa nature, la nature de Dieu Lui-méme — la disaient a ’'homme — de
maniere a révéler ce qui devait se trouver en ’hnomme pour qu’il pat avoir affaire avec Dieu en bénédiction, mais



la disaient directement et pleinement. Ses paroles étaient une révélation de la nature divine qu’ll connaissait.
Nous sommes dans la pleine lumiéere, avec Dieu Lui-méme. Nous n’avons pas simplement des messages,
quelque vrais qu’ils soient et tout précieux gqu’il est de les avoir de la part de Dieu, mais nous avons ce qui ne
laisse rien derriére, la révélation de Dieu Lui-méme et dans Sa nature ; de sorte que c’est ce qui est parfait en
bénédiction qui est révélé. Ce que nous avons dans ce verset, ce sont avant tout les choses dans leur nature,
ensuite c’est le fait de ce que Jésus a vu, mais c’est la compétence du témoignage qui est spécialement
exprimée ; toutefois, cela conduit nécessairement a la nature des choses. Nul prophete ne pouvait dire : « Nous
disons ce que nous savons, et nous rendons témoignage de ce que nous avons vu» (v. 11). Dieu leur révélait
les choses a venir, ou envoyait par eux des messages au peuple; et ils annoncaient les unes et les autres. Mais
si Christ annoncait ce qu’ll savait et témoignait de ce qu’ll avait vu, c’étaient nécessairement les choses
célestes. Il va sans dire qu’ll connaissait ce qui avait été prédit de Dieu; mais en parlant de la nature
indispensable pour avoir affaire avec Dieu et de ce qu’ll savait et avait vu, Il va au-dela de ces choses, a ce qui
est en haut. C’est la, en conséquence, qu’ll nous conduit. « Personne n’est monté au ciel, sinon celui qui est
descendu du ciel : le Fils de ’lhomme qui est dans le ciel » (v. 13). Nul n’était monté pour apporter en bas la
nouvelle de ce qu’il y avait. Mais Lui en était venu, et Il pouvait dire parfaitement ce qui y était et y était toujours,
car Il était Dieu. Mais cette connaissance divine était une connaissance pour ’homme; car c’était le Fils de
I’'homme qui I'avait. Le ciel et ’'hnomme étaient réunis dans la personne de Christ. Si ’'homme hors de Christ —
comme tous I'étaient encore — n’était, en aucun sens, entré dans le ciel, il y avait quelqu’'un néanmoins qui
était dans sa personne méme le révélateur des choses célestes. Mais comment ’homme — qui ne pouvait pas,
lors méme que ce fOt un docteur d’lsraél, comprendre la réalité d’'une nouvelle nature (méme dans sa nécessité
pour les choses terrestres connues), car il la cherchait dans la vieille nature — comment, dis-je, I’'hnomme
pourrait-il comprendre les choses célestes ? Ceci donnait lieu a la manifestation d’'une autre vérité, la porte
indispensable de ce qui appartenait au ciel; mais s’il en est ainsi, c’est une porte ouverte a quiconque croirait.
Non seulement il fallait naitre de nouveau, méme en vue des bénédictions terrestres, mais il y avait en outre les
conseils de Dieu.

Selon les conseils de Dieu et les besoins de 'homme, il faut que le Fils de 'homme — car Jésus était plus
que le Messie — soit élevé, rejeté de cette terre. Mais cette élévation était Sa réjection par le monde. Christ ne
pouvait point, car ’homme était pécheur, prendre Sa place comme Messie en bénédiction a Israél. Il devait
souffrir dans le caractére dans lequel Il avait a dire a tous les hommes : « Comme Moise éleva le serpent au
désert» (v. 14); ainsi, au lieu d’'un Messie vivant, ils devaient avoir un Fils de ’homme rejeté, mis a mort. La
croix était la puissance de guérison, de salut, pour ’lhomme. Quiconque croyait en Lui ne périrait pas, mais
aurait la vie éternelle — car Dieu a tellement aimé le monde — vérité immense alors, et qui ouvrait la voie a la
plus compléte manifestation de Dieu et de la grace, si on ne doit pas dire plutot qu’elle était elle-méme cette
manifestation. C’était une ceuvre efficace de Dieu, non pas simplement pour accomplir les promesses
prophétiques, mais pour amener a Dieu, «afin que quiconque croirait en Lui (en ce Fils de ’'homme) e(t la vie
éternelle ». Cette ceuvre était nécessaire. Il faut qu'il y ait expiation — il faut qu’il y ait rédemption — si ’homme
pécheur doit avoir affaire avec un Dieu saint. S’il y avait une révélation de la nature divine et que, pour y
participer, I’'hnomme dat entrer en rapports avec Dieu, il fallait qu’il y elt expiation aussi bien que nouvelle
naissance; il fallait que le Fils de ’'homme, Celui qui, comme homme, devait avoir, dans la nature de I’homme,
I’héritage de toutes choses, et qui s’était chargé de la cause de ’homme, flt élevé comme le serpent au désert,
fat fait péché pour nous, afin que les hommes pussent regarder a Lui et vivre. Cela répondait au besoin de
’lhomme, mais c’était seulement un c6té de la vérité. Lorsqu’on s’arréte ici, on voit ce qui répond a la nature
sainte et au jugement de Dieu; mais Dieu se présente comme un juge saint, et, par conséquent, cela ne place



pas I'ame dans une pleine liberté; c’est le c6té propitiatoire, nécessaire de la mort de Christ. Mais de quelle
maniere cela arrive-t-il ? C’est que Dieu a tant aimé le monde, que le Fils de ’homme, qui devait étre élevé, était
le Fils de Dieu que Dieu avait donné par amour. Dieu a tant aimé qu’ll a donné. Ainsi, quoique la propitiation fOt
nécessaire, 'amour était la source de tout : la sainteté de la nature de Dieu, Son juste jugement, maintenus a
I’égard du péché — mais Son amour manifesté. Le Fils de ’'homme était le Fils de Dieu, et tous les deux en vue
d’'un but merveilleux — afin que ’'homme pécheur, lequel que ce fit qui croirait en Lui, et la vie éternelle. En
méme temps, cela constituait aussi la derniére épreuve de ’homme. Ce que nous avons dans ce précieux
entretien qui nous occupe, c’est donc la révélation de la nature de Dieu, et 'accomplissement d’une ceuvre
double, qui, tout en rendant ’'homme capable de jouir de cette nature par le fait qu’il est né d’elle, la glorifie
aussi dans tout ce qui la caractérise ; de sorte que le don de la vie éternelle maintient et manifeste 'amour, la
sainteté et la justice de Dieu. Et c’est la ce qui est essentiel et béni. Mais le plein caractere, le caractére spécial,
celui qui lui appartient en propre comme accompli en grace, n’est pas présente ici, et c’est ce que je désirerais
faire ressortir maintenant avec le miséricordieux secours du Seigneur.

Si le Fils de ’'hnomme a été élevé et est mort pour nous amener a Dieu, ou la vie se trouve-t-elle et comment
I'avons-nous ? C’est une vie de résurrection. Et cela aussi nous méne a une autre vérité importante. Si je suis
ressuscité, je suis ressuscité des morts. Je suis mort en Christ : fait qui, nous le verrons, a un double caractere.
Je puis m’envisager comme ne possédant pas la vie spirituelle, par conséquent comme mort dans mes fautes
et mes péchés; ou bien je puis m’envisager comme vivant dans le péché et dans la chair, et alors je dis que j’ai
a y mourir. Christ pouvait parler de la nécessité d’'une nouvelle nature pour entrer dans le royaume ; mais |l ne
pouvait pas inviter quelqu’un a se tenir lui-méme pour mort. Il pouvait rattacher cette nature a Dieu directement,
dans la déclaration de ce qu’elle était et de ce que Dieu était; cela convenait particulierement, c’est évident, a
Sa personne, puisqu’ll était un révélateur divin de ce gqu’ll savait ainsi que de la participation de 'homme a la
nature divine. C’était la, certes, la partie principale. Mais pour notre délivrance, une autre vérité devait y étre
rattachée : la mort et la résurrection du Seigneur Jésus Christ. Nous recevons Christ comme notre vie apres
gu’ll est mort et ressuscité. Il est un esprit vivifiant. Parce qu’ll vit, nous vivons[Jean 14, 19]_ || est notre vie, cette
vie éternelle qui était avec le Pére et qui nous a été manifestéel[! Jean 1, 2], Mais pour que des pécheurs puissent
y avoir part justement et selon Dieu, il faut que Christ fasse propitiation, il faut qu’ll meure. Il est mort une fois
pour toutes au péché; et maintenant, vivant en résurrection, Il vit a Dieu[Rom. 6, 10]. Nous Le recevons par
I’Esprit dans nos coeurs, et nous avons la vie. « C’est ici le témoignage : que Dieu nous a donné la vie éternelle,
et cette vie est dans son Fils. Celui qui a le Fils, a la vie ; celui qui n’a pas le Fils de Dieu, n’a pas la vie » (1 Jean
5, 11, 12). Mais Celui que nous recevons, est Celui qui est mort et ressuscité, notre vie — le vrai « moi» dans
lequel je dis du péché : Ce n’est plus moi. « Je suis crucifié avec Christ, mais je vis — non plus moi, mais Christ
vit en moi »[Gal. 2, 20], C’est la en nous la vie de Christ en tant que ressuscité des morts : I'efficace de la vie en
résurrection. Nous sommes vivants, pour la foi, seulement en Lui et par Lui, quoique de fait la chair soit Ia ; mais
je ne la reconnais pas comme vivante et faisant partie de moi; je ne la considere que comme un ennemi que j’ai
a vaincre. C’est ainsi que nous lisons en Romains 7 : « Quand nous étions dans la chair » (v. 5) ; en Romains 8 :
«Vous n’étes pas dans la chair, mais dans I'Esprit, si du moins I'Esprit de Dieu habite en vous» (v. 9). En
poursuivant notre sujet, nous verrons beaucoup d’autres passages qui mettent ce point en lumiére.

J’ai dit plus haut que cette vue de la vie divine en résurrection nous est présentée dans I'Ecriture de deux
maniéres. L’hnomme peut étre envisagé soit comme vivant dans le péché, soit comme mort dans le péché. Sa
chair est vivante et active pour le mal; elle est entierement morte pour ce qui regarde Dieu; dans ’homme tel
gu’il est par nature, il n’y a pas un seul mouvement de I'dme vers Lui. L’épitre aux Romains présente le premier
aspect; celle aux Ephésiens le dernier. Elles s’unissent pour présenter 'homme comme ressuscité avec Christ,



quoique I'épitre aux Romains aborde a peine ce sujet. Elle enseigne pleinement que Christ a été ressuscité par
Dieu le Pére; mais quant a ce point, que nous sommes vivants a Dieu, elle ne fait juste que le toucher. Quant
aux Ephésiens, pour ce qui est de la doctrine de leur épitre sur ce point, ils voyaient Christ comme mort, et le
pécheur comme mort dans le péché (2, 1), et tous les deux comme ressuscités ensemble. Cela découle du fait
que Christ est vu comme exalté en haut, et que I'Eglise Lui est unie. Dans I'enseignement doctrinal, 'homme
n’y est pas contemplé comme vivant méchamment dans le péché (quoique le fait soit reconnu), mais dans toute
la réalité de son état par rapport & Dieu. — Il est mort dans le péché. Toute la condition de I'Eglise est le résultat
de I'exercice de la méme puissance qui a ressuscité Christ Lui-méme, et chaque croyant spirituellement (chap.
1et2)

Dans I'épitre aux Romains, Christ est considéré comme ressuscité d’entre les morts, mais non comme
monté au ciel (sauf une allusion dans un verset du chap. 8) parce que le but de I'auteur est de montrer, non pas
les résultats glorieux de I'ceuvre de Christ, sauf en espérance, mais que c’en est fini de I'ancien état, et que
nous sommes introduits dans le nouveau vivants et justifiés. Le péché de 'lhomme est largement démontré.
Christ est mort pour nous, mais Christ est aussi ressuscité pour notre justification ; nous sommes justifiés —
morts au péché et vivants a Dieu — affranchis de la loi.

L’épitre aux Colossiens est pour la doctrine entre les deux précédentes. Elle envisage 'homme comme
vivant dans le péché, mais le chrétien comme ayant subi la mort, et étant maintenant vivifié avec Christ. Notre
nouvelle nature, comme nés de Dieu, recoit la son caractére, lorsque notre condition est pleinement décrite, du
fait que nous sommes morts et ensuite ressuscités avec Christ, et méme du fait que nous sommes assis dans
les lieux célestes en Lui.

Mais mon sujet est maintenant notre condition dans la vie. Rappelons-nous que Christ, en tant qu’ainsi
ressuscité, est notre vie. Il faut que I'ceuvre de I'expiation ait été accomplie, ou bien aucun pécheur n’aurait pu
étre uni avec Christ; Christ n’aurait pu donner la vie a qui que ce soit, selon Dieu : le grain de froment serait
demeuré seullJean 12, 24]; non que la vie et la puissance de vie ne fussent pas en Lui, mais parce que la justice
de Dieu e(t été laissée de coté.

Mais cette ceuvre a été accomplie, et maintenant c’est Christ — non pas le premier Adam — qui est ma vie
en qualité de croyant. Mais alors je dis : Lorsque jétais dans la chair; je ne suis pas dans la chair, mais dans
I'Esprit. Ce qui donne a ma position devant Dieu son vrai caractére, ce n’est en aucune maniere le premier
Adam dans son péché et sa responsabilité, mais bien le second Adam qui est devenu ma vie. Je suis en Lui
comme en Celui qui est ma justice; Il est en moi comme ma vie. Maintenant, voici de quelle maniére je parle :
Je suis mort au péché, je suis crucifié avec Christ, je suis vivant a Dieu en Jésus Christ. « En ce qu’il est mort, il
est mort une fois pour toutes au péché ; mais en ce qu’il vit, il vit a Dieu. Vous aussi tout de méme, tenez-vous
vous-mémes » (Rom. 6, 10, 11).

C’est sur cela que Paul insiste dans le sixieme chapitre de I'épitre aux Romains. « Nous avons été baptisés
pour sa mort» (v. 3); «identifiés avec lui dans la ressemblance de sa mort» (v. 5). Nous sommes morts au
péché. «Si nous sommes morts avec Christ, nous croyons que nous vivrons aussi avec lui» (v. 8). En
conséquence (car, comme je I'ai dit, I'apdtre ne fait que toucher a peine ce point), nous devons nous tenir nous-
mémes pour vivants a Dieu en Christ (v. 11). De méme dans I'épitre aux Galates, « Christ vit en moi» (chap. 2,
20), «I'Esprit est vie a cause de la justice » (Rom. 8, 10). Mais il n’y est point dit que nous sommes ressuscités
avec Christ.

Et remarquez que méme dans les passages ou cette doctrine est présentée d’'une maniere élémentaire,
nous ne sommes pas appelés, nécessairement en vertu méme de sa nature, a mourir au péché. La pensée que



nous avons a mourir au péché, est complétement étrangére a I'Ecriture. Nous sommes exhortés, comme
vivants en Christ, a mortifier tout mouvement du péché, mais non pas a y mourir. Nous sommes vivants en
Christ qui est mort, et nous sommes considérés comme morts, et exhortés a nous considérer nous-mémes
comme morts, parce que Christ, qui est notre vie, est mort. « Je suis crucifié avec Christ» (Gal. 2, 20). « Ceux
qui sont du Christ ont crucifié la chair» (5, 24). «Tenez-vous vous-mémes pour morts» (Rom. 6, 11).
« ldentifiés avec lui dans la ressemblance de sa mort» (v. 5); «ensevelis avec Lui pour la mort» (v. 4). « Vous
étes morts » (Col. 3, 3). Tel est le langage uniforme de I'Ecriture. Tout ce que I'on dit de la crucifixion comme
signifiant une mort lente, ne fait que mettre de c6té le sens manifeste et catégorique de ces passages. « Je suis
crucifié avec Christ, et je ne vis plus moi, mais Christ vit en moi» (Gal. 2, 20). Nous sommes morts en Christ :
telle est la doctrine de I'Ecriture.

Les épitres aux Galates, aux Romains et aux Colossiens, etc., I'enseignent toutes également, et insistent
sur elle aupres des chrétiens. Je suis entierement délivré de tout le systeme dans lequel je vivais comme vivant
dans la chair. Aussi 'apbtre s’adresse-t-il en ces termes aux Colossiens : « Si vous étes morts avec Christ...
pourquoi établissez-vous des ordonnances comme si vous étiez encore en vie dans le monde ?» (Col. 2, 20,
21). Telle est donc la vie procédant de Dieu en tant que possédée par le chrétien, maintenant que Christ est
mort et est devenu sa vie comme ressuscité.

L’épitre aux Ephésiens fait un pas de plus. Comme je I'ai dit, elle n’envisage pas Christ comme vivant dans
I'amour et la piété, et ’homme comme vivant dans le péché ; mais ’'homme y est considéré comme mort dans le
péché, et Christ y est vu d’abord comme mort, et cela pour le péché et au péché. En d’autres termes, 'ap6tre
voit 'homme ici-bas dans la fosse et le tombeau de la mort par le péché, et Christ est descendu en grace la ou
I’lhomme se trouvait par le péché. Mais par la, Il a 6té le péché comme culpabilité, et est descendu pour sauver
et racheter de cette condition. Dieu les ressuscite tous les deux par la méme puissance. « Quelle est I'excellente
grandeur de sa puissance envers nous qui croyons... qu’il a opérée dans le Christ en le ressuscitant d’entre les
morts, et il I'a fait asseoir & sa droite dans les lieux célestes » (Eph. 1, 19, 20). « A cause de son grand amour
dont il nous a aimés, alors méme que nous étions morts dans nos fautes, il nous a vivifies ensemble avec
Christ» (chap. 2, 4, 5). Nous sommes donc «|’ouvrage » de Dieu, étant « créés dans le Christ Jésus » (v. 10).

Ainsi, comme le troisieme chapitre de Jean nous a appris la nature de la vie que nous recevons (c’est-a-dire
que, comme provenant de I'Esprit, elle est esprit — divine, moralement parlant, dans sa nature) ; de méme, les
épitres nous ont montré la position dans laquelle nous place la possession de cette nouvelle vie, d’autant
gu’elle est la vie de Christ ressuscité aprés qu’ll a été livré pour nos offenses et est mort une fois pour toutes au
péché. Et qu’en résulte-t-il pour notre relation avec le péché et avec Dieu ? L’épitre aux Romains, comme aussi
celle aux Galates, nous enseignent que nous sommes morts avec Christ, et que nous devons nous tenir nous-
mémes pour morts au péché, que notre vieil homme a été crucifié avec Christ, mais que nous sommes vivants
a Dieu; que ce n’est pas nous qui vivons, mais Christ qui vit en nous. L’épitre aux Colossiens nous apprend
que nous sommes morts avec Christ, et que nous sommes ressuscités avec Lui, et de plus, que lorsque nous
étions morts dans nos offenses et dans I'incirconcision de notre chair, Dieu nous a ressuscités ensemble avec
Lui, nous ayant pardonné toutes nos offenses[Col. 2, 13] — nous a relevés d’entre les morts avec Christ en
nouveauté de vie quant a nous-mémes ; mais, conformément a 'efficace bénie de Sa mort, nous a entierement
pardonné tous les péchés et I'état de péché dans lesquels nous étions jusqu’a ce que nous fussions
ressuscités ainsi en conséquence de I'efficace de Sa mort. Ce dernier point est pleinement et exclusivement
traité par I'épitre aux Ephésiens, qui nous montre comme vivifiés avec Christ et ressuscités de la mort de nos
péchés par la méme puissance qui a ressuscité Christ Lui-méme. Ce que renferme son enseignement, ce n’est
pas simplement que la nature divine est devenue notre vie, mais que nous sommes morts au péché, que nous



vivons a Dieu, que nous sommes ressuscités, pardonnés, et acceptés, dans I'état méme dans lequel est Christ
comme ressuscité, et méme que nous sommes assis dans les lieux célestes en Lui. La nature est divine, c’est-
a-dire souverainement excellente ; mais par le fait que la mort et la résurrection sont intervenues, et que nous
sommes unis a Christ, tout 'ensemble de notre condition relative est changé : nous ne sommes point — pour
Dieu et pour la foi — considérés comme étant en vie dans le vieil homme ; nous ne sommes nullement en lui,
nous I'avons dépouillé. Pour la foi, et en vertu de la possession d’une nouvelle vie, et du fait que nous sommes
vivants en elle, c’en est fini du vieil homme, il est mort. Nous sommes en Christ et Christ est notre vie ; nous
sommes vivants en Lui et vivants en Celui auquel Il vit — c’est-a-dire, a Dieu. Par conséquent, notre position
devant Dieu n’est nullement une position dans le premier Adam. Pour ce qui est de la position dans le premier
Adam, nous sommes morts a tout ce qu’il est; mais nous sommes vivants dans le dernier Adam, le Seigneur
Jésus, selon toute I'acceptation dans laquelle Il est maintenant devant Dieu.

Le troisieme chapitre de I’évangile de Jean nous enseigne donc I’'excellence intrinséque de la vie que nous
recevons de Dieu, et nous la montre en rapport direct avec ce qui est divin, Christ parlant de ce qu’ll savait et
faisant voir qu’il faut que nous ayons une nature qui procede de Dieu et qui soit convenable pour Dieu Lui-
méme. Christ parlant ainsi, ce qu’ll savait est du plus profond intérét — la communication directe de ce qui est
divin. Cette vie est présentée la dans sa nature et dans son origine comme en contraste avec la chair. Son
caractére propre et son excellence se voient davantage en Jean. Cependant, I'épitre aux Ephésiens en signale
le résultat : « Afin que nous fussions saints et irréprochables devant lui en amour » (Eph. 1, 4). Mais les épitres
traitent davantage de la condition et de I'état de cette vie. Dans leur enseignement, vivant de la vie de Christ,
nous sommes considérés — d’autant que Christ est mort — comme morts au péché — la vie étant une chose
nouvelle tout a fait distincte du vieil homme ; et nous sommes vivants en Christ. Nous ne sommes point dans la
chair ; nous sommes morts et puis ressuscités. Etre régénéré, c’est étre mort et ressuscité, car nous recevons
Christ comme vie. C’est avoir laissé derriere nous Adam, sa nature et ses fruits, la condamnation, la mort et le
jugement, et jouir nécessairement et justement, comme délivrés de toutes ces choses, d’une pleine acceptation
devant Dieu selon I'acceptation de Christ. Les natures sont distinctes. Je ne suis pas dans la chair; je suis
mort; je suis ressuscité. Je suis accepté en Christ ressuscité. Je suis participant de la nature divine et pour
jouir de sa plénitude en Dieu.

1. T «Né d’eau et de I'Esprit » (v. 5).



