Les disperseés parmi les Gentils
Esther

[Echo du témoignage 1863 p. 241-277]

Dans les livres d’Esdras et de Néhémie que nous avons médités, nous avons vu les captifs ramenés a
Jérusalem pour y attendre la venue du Messie, afin qu’il fit manifesté si Israél accepterait le Messager et
Sauveur que Dieu voulait leur envoyer. Avec ce livre d’Esther, nous sommes dans une scéne toute différente.
Les Juifs sont encore au milieu des Gentils.

Nous I'examinerons dans la suite de ses dix chapitres; et dans I'action dont ils font le récit, nous
trouverons :

L’Eternel Dieu opérant d’'une maniére merveilleuse, mais en secret.
Les Juifs eux-mémes.
Le Gentil, ou le pouvoir.

Le grand adversaire.

Chapitres 1 et 2

Le livre s’ouvre en nous présentant un tableau du Gentil maintenant en autorité. C’est, cependant, le Perse,
et non le Chaldéen : «la poitrine d’argent», non pas «la téte dor» de la grande statue que vit
Nebucadnetsar[Pan. 2, 32], C’est plutbt le chapitre second de I'histoire de la suprématie des Gentils sur la terre
que le chapitre premier, que nous lisons ici. Nous le voyons plutét dans les progrés qu’au commencement de
sa carriere ; mais sous le rapport moral, il est le méme. Pareil a Moab, sa saveur lui demeure toujours, et son
odeur ne s’est point changée[Jér. 48, 1], Toute la hauteur qui s’était manifestée en Nebucadnetsar, apparait de
nouveau chez Assuérus. On n’apercgoit dans cet homme de la terre nul esprit, nul fruit de repentance, nulle
connaissance de lui-méme, ou de ce qui lui convient en tant que créature. Le mensonge du serpent, qui
faconna ’homme au commencement, est a I'ceuvre avec autant d’ardeur que jamais. Le vieux désir d’étre
comme Dieu se révele aujourd’hui chez le Perse, comme il s’était révélé auparavant chez le Chaldéen. L’un
avait bati sa ville royale, et la considérait avec orgueil et disait : « N’est-ce pas ici Babylone la grande que j’ai
batie pour étre la demeure royale par le pouvoir de ma force, et pour la gloire de ma magnificence ? » [Dan. 4, 30],
L’autre fait maintenant un festin, et pendant cent quatre-vingts jours montre aux principaux seigneurs toute la
puissance de son royaume, «les richesses de la gloire de son royaume, et la splendeur de I'excellence de sa
grandeur ». Bien plus, car le Perse I'emporte : nous trouvons dans la Perse une audacieuse affectation d’étre
comme Dieu que nous n'avons pas vue a Babylone. Elle nous frappe dans trois ordonnances persanes
célébres :

12 Personne ne devait paraitre en la présence du roi sans y avoir été appelé. Dans le cas de la violation de
cette loi du royaume, la vie et la mort de I'infracteur dépendaient du bon plaisir du roi.



2° Personne ne devait étre triste devant le roi; tout son peuple devait considérer son visage ou sa présence
comme la source efficace de la joie et de 'allégresse.

32 Aucun décret de son royaume ne pouvait étre révoqué : il tenait ferme a toujours.

Voila certes des prétentions ! C’est le comble dans la carriere de 'homme visant a se présenter comme
Dieu; et ne savons-nous pas que cet esprit travaillera jusqu’a ce que le Gentil ait rempli la mesure de son
iniquité ? Mais la main de Dieu commence maintenant a opérer ses merveilles, au milieu méme de la sceéne de
féte et d’orgueil par laquelle le livre s’ouvre. La joie du banquet royal fut interrompue ; une tache dépare I'éclat
de toute cette magnificence : la reine gentile refuse de servir d’'occasion ou d’étre tributaire de ce jour de
réjouissance publique ; et cela conduit a la manifestation du Juif, et, en définitive, a I'élévation de ce peuple a la
principale part dans I'action et a la position la plus éminente sur la terre, au-dela de tout ce qu’on avait pu
penser ou prévoir.

C’était un bien petit commencement d’'un pauvre caractére et d’une importance insignifiante. L’humeur de
Vasthi, qui la poussa a une ligne de conduite qui mettait sa vie en péril, fut le premier petit feu «qui alluma
quelle grande quantité de bois »[Jaca. 3, 5] : ¢’est une misérable, une méprisable circonstance. Que peut-il y
avoir de plus bas que I'humeur, pouvons-nous dire, d’'une femme altiére ? Et pourtant, Dieu effectue par elle des
résultats connus dés lors de Lui-méme dans Son conseil, mais dont I'accomplissement sera vu au jour prochain
de la gloire des Juifs.

« Avec une sagesse qui n’est jamais en défaut, il conserve soigneusement dans des mines dont on ne
saurait sonder la profondeur, Ses brillants desseins, et accomplit Sa volonté souveraine ».

Vasthi est déposée. Elle est rejetée comme femme du Perse; et il faut qu’on en cherche de plus dignes pour
prendre sa place.

Ici peut s’élever la question : Jusqu’a quel point un membre du peuple juif pouvait-il profiter d’'une occasion
pareille ? La sainteté profite-t-elle de la corruption ? Le peuple de Dieu peut-il oublier son nazaréat, sa mise a
part pour Lui ? Et néanmoins, Esther consent a se présenter devant le roi en ce moment-la, comme de pair
avec toutes les filles de ses sujets incirconcis !

Cela est de nature a nous étonner, si nous jugeons des choses par une lumiere moins pure et moins vive
que celle dans laquelle Dieu Lui-méme habite. Le simple sentiment moral de ’'homme — l'injonction des
ordonnances légales — la voix du Sinai lui-méme, souvent ne suffirait pas. Il nous faut marcher dans la lumiere,
comme Dieu est dans la lumiére[! Jean 1, 7] || faut que nous connaissions «les temps » comme jadis Issacar,
avant que nous soyons capables de déclarer comme il faut « ce qu’lsraél devait faire » [1 Chron. 12, 32]

Des hommes de Bethléhem de Juda n’ont-ils pas pris des femmes d’entre les filles de Moab, sans en étre
repris ? Joseph ne s’est-il pas écarté, dans son mariage, de la sainteté d’Abraham, et Moise des ordonnances
de la loi, dans le sien ? Rahab, toute fille qu’elle était des incirconcis, n’a-t-elle pas été adoptée par Juda, et n’a-
t-elle pas eu une place éminente dans la suite des ancétres selon la chair du Seigneur de David ? Et Samson
ne prit-il pas pour femme, une femme de Thimna qui appartenait aux Philistins ?

Le peuple de Dieu nétait pas dans l'état normal, lors de ces événements étranges; et c’est la leur
justification morale. La lumiére de la sagesse divine divinement dispensée devient le juge, plutdt que les
ordonnances. Les Juifs étaient maintenant dans la dispersion. Joseph, si nous voulons nous exprimer ainsi, est
de nouveau en Egypte; Moise en Madian; et les fils de Bethléhem de Juda au pays de Moab ; et Esther est
aussi peu reprise pour étre allée vers le roi de Perse, que furent censurés Joseph pour avoir épousé Asnath,



Moise pour avoir épousé Séphora, ou Makhlon pour avoir épousé Ruth; et ils ne sont ni les uns, ni les autres,
I'objet d’'un reproche ou d’un jugement devant Dieu pour ces choses; absolument de la méme maniére que
David, lorsqu’il mangea des pains de proposition. Bien plus, ces choses procédaient de Dieu, comme le
mariage de Samson avec une femme d’entre les Philistins, semble nettement reconnu comme ayant ce
caractere (Jug. 14, 4).

Les conseils de Dieu recevront leur accomplissement; les fruits de Sa grace seront recueillis; et les
ordonnances de justice, non plus que les arrangements qui nous conviennent, si nous étions dans I'intégrité de
notre position et dans une condition bien réglée, n’interviendront pas.

Chapitre 3

Le Juif, chose étrange, devient, ainsi que nous I'avons vu, important pour le pouvoir — c’est-a-dire, pour le
Perse ; mais plus important que je ne I'ai encore fait observer : il devient important pour sa sdreté aussi bien
que pour ses jouissances. Car Mardochée devient son protecteur, comme Esther était devenue sa femme.
Nous voyons cela a la fin du chapitre 2. Le roi est redevable a I'une et a l'autre. En dépit de toute sa grandeur et
de toutes les ressources, pour le bonheur et la force, qui s’attachaient a toute sa grandeur, il est le débiteur des
dispersés de Juda. lls ont de lI'importance pour lui. Son cceur et sa téte, comme je puis bien m’exprimer,
doivent tous deux reconnaitre cela.

Mais si le Juif est ainsi personnellement amené d’une maniere étrange a une position de faveur, 'ennemi du
Juif s’est élevé d’'une fagon non moins étrange a une haute et honorable position, et s’est placé dans la position
méme qui lui donnera les moyens de satisfaire toute son inimitié. Un Amalékite est le premier apres le roi, en
dignité et dans le gouvernement : Haman I’Agaguite est élevé au-dessus de tous les seigneurs de la nation.
Pour quelle raison? C’est ce qui ne nous est point dit. Il n’est question ni de grandes qualités qu’il aurait
possédées, ni de grands services publics qu’il aurait rendus; et c’est, apparemment, le bon plaisir du roi qui
l'avait ainsi voulu. Il était étranger a la nation, d’'un pays éloigné, et d’'une race presque entiérement oubliée,
pourrions-nous dire, distinguée jadis au temps de I'enfance des nations, mais, a cette époque, a peu pres
effacée des pages de I'histoire, remplacée par d’autres d’une importance bien autrement grande que celle
gu’elle elt jamais possédée : les Assyriens d’abord, puis les Chaldéens, et maintenant les Perses. Et
néanmoins, c’est un Amalékite que nous voyons placé immédiatement aprés le roi, n’ayant que lui pour
supérieur quant a la dignité, aux honneurs, et a la puissance.

Cela est étrange, certes. Le grand ennemi d’Israél aux jours ou Israél était dans le désert, apparait encore
ici dans le méme caractere et au temps de la dispersion d’lsraél (voyez Ex. 17). Chose étrange, un Amalékite
est le plus rapproché du tréne de Perse ! Le coeur du grand monarque de cette époque est entierement tourné
en sa faveur pour le mettre en position de jouer le vieux réle amalékite de défiance envers Dieu, et d’inimitié
contre Son peuple. Nous ne nous serions pas attendus a une telle chose. Ce nom, le nom d’Amalek, devait étre
effacé de dessous les cieux[Ex 17, 14] et depuis les jours de David jusques & maintenant, puis-je dire, on n'a
point apercu ce peuple. Mais aujourd’hui, voila qu’il apparait de nouveau, nous saurions a peine dire comment;
et il apparait, environné d’éclat et de puissance comme dans un jour de triomphe.

En vérité, je le répéte, cela est étrange. C’est quelqu’un de ressuscité ; quelgu’un dont la blessure mortelle a
été guérie ; « qui était, et qui n’est pas, et qui sera présent » [Apoc. 17, 8],

L’Agaguite est ici comme le représentant du grand ennemi, de 'orgueilleux apostat qui résiste a Dieu et a
Son peuple, et a Ses desseins. Tous les ages ont vu de pareils représentants, qui ont préfiguré ce puissant



apostat qui doit tomber au jour du Seigneur. Nimrod I'a représenté dans les jours de la Genese; Pharaon, en
Egypte; Amalek, dans le désert; Abimélec au temps des juges, et Absalom en celui des rois; Haman le
représente ici, au jour de la dispersion; et Hérode, dans le Nouveau Testament. L’exaltation du moi, une
orgueilleuse incrédulité, et la défiance que produit la peur de Dieu, avec une profonde inimitié pour Son peuple,
tels sont les traits que nous remarquons, en totalité ou en partie, chez eux tous ; comme on les verra déployés
sous une forme parfaite d’audace, d’apostasie terrible, dans la personne de la béte qui, avec ses confédérés,
tombe en présence du cavalier monté sur le cheval blanc, au jour du Seigneur, ou du jugement des vivants. Les
prophétes ont parlé d’elle, comme du «roi qui fera sa volonté » [Dan. 11, 36] . comme de «I'étoile du matin, fille de
I'aube du jour » [Es. 14, 12]: comme «du prince de Tyr »[Ez 28, 2] pouvons-nous ajouter; comme «de I'insensé
qui dit en son cceur qu'il N’y a point de Dieu »[Ps- 14, 1] et sous d’autres titres encore. Et I’Apocalypse de I'apotre
nous la présente sous la figure d’'une béte qui a dressé son image pour le culte et I'’étonnement de tout le
monde, qui a imprimé sa marque comme une flétrissure sur le front de tous les hommes, dont la blessure
mortelle était guérie, qui était, n’est plus, et néanmoins doit étre.

Nous pouvons remarquer en outre que le dessein du grand adversaire est, aussi bien que sa personne,
présenté dans ce grand Haman. Il lui faut le sang de tous les Juifs : son coeur ne saurait se contenter de la vie
de celui qui avait refusé de s'’incliner devant lui; il lui faut la vie de tous les membres de la nation. Il respire
I'esprit de I'ennemi d’lsraél qui dira bientbt : « Venez, et détruisons-les en sorte qu’ils ne soient plus une nation,
et gu'on ne fasse plus mention du nom d’lsraél» (Ps. 83). L’Amalékite et sa société jettent le sort, pur,
uniquement pour fixer le jour ou on accomplirait cette ceuvre d’extermination. Mais, comme nous le savons, on
peut « jeter le sort au giron, mais tout ce qui en doit arriver est de par I'Eternel » (Prov. 16, 33). Et tel fut le cas
ici. Il est accordé onze longs mois, depuis le treizieme jour du premier mois jusqu’au treizieme jour du
douziéme mois, c’est-a-dire, depuis le jour ou le sort fut jeté jusqu’au jour désigné par le sort pour étre celui du
massacre de la nation, de maniere a ce que Dieu fit mlrir Ses desseins envers Son peuple et a I'égard de Ses
adversaires.

Quelle voix claire et forte cela fait retentir a nos oreilles! Il n’y a ni discours, ni paroles, mais la voix est
entendue[Ps- 19, 3]; Dieu n’est pas méme nommé, mais c’est I'ceuvre de Sa main et le conseil de Son coeur.

Haman ne trouve pas d’obstacle de la part du roi son maitre. Il dit au roi qu’il y a un peuple dispersé dans
toutes les provinces de son royaume, qu’il ne lui est pas avantageux de laisser vivre, parce que ses coutumes
et ses lois sont différentes de celles de tous les autres peuples — secret de I'inimitié du monde alors et encore
aujourd’hui (voyez Act. 16, 20, 21). Le décret, conformément au désir d’Haman, sort du palais de Suse, et il
poursuit en toute hate sa marche vers toutes les parties du monde, dans tout I'empire du grand monarque
persan, «la poitrine d’argent ». Comme conséquence de ce décret, tous les membres de la nation regoivent en
eux-mémes la sentence de mort. Il aurait atteint effectivement les captifs retournés a Jérusalem aussi bien que
ceux de la dispersion, la Judée n’étant a cette époque qu’une province de I'empire perse. Mais les Juifs ont a
apprendre a se confier en Celui qui ressuscite les morts, qui appelle les choses qui ne sont point comme si elles
étaient[Rom. 4, 17] et qui agit en ce monde en puissance de résurrection. Il faut que le résidu d’Israél apprenne a
marcher sur les traces de son pére Abraham. C’est la foi qui doit étre exercée — car «le Seigneur ne veut pas
se révéler encore de quelque temps, quoiqu’ll pense a eux, et qu’ll les abrite sans se manifester a eux ».

Mardochée apparait ici comme le représentant de ce résidu, le possesseur, a cette heure solennelle, de la
foi semblable a la foi d’Abraham.

La piété de cet homme cher et honoré commence a se montrer dans son refus de se prosterner devant
I’Amalékite. Le devoir ordinaire de n’adorer que le vrai Dieu, le Dieu d’Israél, lui aurait interdit cela; et un Juif



pouvait-il s’incliner devant un membre de cette race avec laquelle le Dieu des Juifs avait déja déclaré qu’ll
aurait toujours la guerre [Ex- 17, 16] ? devant un homme qui, au lieu de se prosterner devant le Seigneur des cieux
et de la terre, s’était méme mis en avant pour insulter a Sa présence et a Sa majesté, et pour exterminer Son
peuple méme devant Sa face ? Mardochée risquera sa vie par ce refus; eh bien, soit. Il est dans le méme
sentiment que ses fréres Shadrac, Méshac, et Abed-Nego, qui peuvent dire a un Haman antérieur : « Il n’est
pas besoin que nous te répondions sur ce sujet. Voici, notre Dieu que nous servons, nous peut délivrer de la
fournaise du feu ardent, et il nous délivrera de ta main, 6 roi. Sinon sache, 6 roi, que nous ne servirons point tes
dieux, et que nous ne nous prosternerons point devant la statue d’or que tu as dressée » [Pan. 3, 16-18],

Cette conduite est véritablement belle dans ce qui la produit, mais plus belle encore dans les traits qui
'accompagnent; car I’excellence du caractere résulte de I'heureuse combinaison des qualités. Nous devons
«renoncer a nous-mémes comme hommes », et néanmoins «que tout parmi vous, se fasse dans I'amour » [1
Cor. 16, 14] est-il écrit. En Celui en qui se trouvait toute gloire morale, comme d’autres I'ont dit, il n’y a eu «rien
de saillant », toutes les qualités se combinant chez Lui d’une maniére parfaite. Nous apercevons en Mardochée
cela. Il a «la bonté », et avec elle «la justice ». Il était rempli de bienveillance et de tendresse, et élevait sa
cousine orpheline comme si elle et été sa propre fille. Mais a présent il est fidele et inflexible, et il
s’abandonnera lui-méme comme homme, si alors il a tout fait dans I'amour. Il ne s’inclinera pas et ne rendra
pas hommage, au commandement du roi, quoique sa vie puisse en dépendre.

Chapitres 4 et 5

Les divers exercices d’ame, par lesquels nous voyons dans ces chapitres passer Esther et Mardochée, sont
d’'un grand intérét. La main et I'Esprit de Dieu travaillent ainsi ensemble d’'une maniere merveilleuse dans
I’histoire d’Israél, comme nous le remarquons dans les Psaumes et dans les Prophétes — la main formant les
circonstances dans lesquelles ce peuple se trouve, et I'Esprit formant ses pensées : deux choses qui occupent
une tres grande portion de la parole prophétique. Et nous trouvons ici de vivantes illustrations personnelles de
ce double fait, dans les exercices du cceur par lesquels passent ces deux saints de Dieu distingués, et dans les
circonstances merveilleuses a travers lesquelles ils sont conduits.

A la publication du décret fatal, Mardochée jeline et se lamente a grands cris, revétu d’un sac; mais en
méme temps, il compte sur la délivrance. Une telle harmonie, une telle combinaison de sentiments est pleine de
gloire morale. Elie en fournit un exemple en son jour — car il savait que la pluie était proche, et il ne s’en penche
pas moins contre terre, et n’en met pas moins son visage entre ses genoux, comme quelqu’un en «fervente
supplication» (1 Rois 18; Jacq. 5, 16-18). Nous en trouvons un autre exemple dans le Seigneur Lui-méme. I
sait et déclare qu’ll va réveiller Lazare de son sommeil, du sommeil de la mort; et néanmoins Il pleure[Jean 11,
35] comme Il approche du tombeau. Il en est de méme ici de Mardochée. Il ne veut pas quitter ses vétements de
deuil; il refuse de se consoler pendant qu’il existe un décret contre son peuple, quoiqu’il compte, et compte
slrement, qu’il sera délivré d’'une maniére ou de l'autre. C’est la une de ces combinaisons qui sont nécessaires
au caractere ou a la force morale, et dont j’ai déja signalé un exemple dans ce « vrai Israélite ».

Esther n’est pas moins belle dans sa génération, comme un vaisseau plus faible. Il se peut qu’elle ait été
fortifiee par Mardochée, mais elle sympathise profondément, avec tendresse, avec les angoisses de sa nation.
Elle voit la difficulté et sent le danger; et elle parle un moment de ses circonstances. Rien de mal en cela. Elle
dit a Mardochée le risque qu’elle courrait si elle entrait dans la présence du roi sans y avoir été appelée. Rien
de mal, je le répéte, a parler ainsi du point de vue de ses circonstances, quoique ce plt étre de la faiblesse.
Mais Mardochée la conseille, comme un vaisseau plus fort; et il apparait comme quelgu’un au-dessus des



circonstances et des affections, dans la cause de Dieu et de Son peuple. Il envoie a Esther un message
péremptoire quoiqu’il e(t tant d’affection pour elle; et il demeure calme et d’'un coeur ferme au milieu de ces
dangers. Il est assis dans cette voie au-dessus des déluges d’eau, dans la précieuse force de Celui qui en a
foulé pour nous toutes les vagues. Il ne se trouve ni levain ni miel[Lév- 2. 111 comme je puis m’exprimer, dans
I'offrande qu’il fait — il ne prend pas conseil de la chair et du sang[Gal- 1. 16] et ne regarde pas non plus aux
eaux grossissantes. Sa foi est en victoire — et le vaisseau le plus faible est fortifié par son moyen. Esther se
décide a entrer vers le roi. Si elle doit périr, qu’elle périsse — mais elle est édifiée de maniére a tout hasarder
pour son peuple. Cependant, tout en ne se «décourageant » pas sous I'épreuve, elle ne la « méprisera» pas
non plus — car elle veut que Mardochée et ses freres attendent dans un esprit d’humiliation et de dépendance,
de sorte qu’elle puisse recevoir miséricorde, et que sa résolution de se présenter devant le roi ait un résultat
heureux.

En conséquence, a I'expiration des trois jours de jedne dont ils étaient convenus, elle prend sa vie en sa
main, et se tient dans le parvis de dedans du palais du roi pendant que le roi était assis sur son tréne royal.
Mais les coeurs des rois sont dans la main du Seigneur[Prov. 21, 1]; et c’est ainsi que la chose se trouve étre
dans ce cas, et Esther trouve grace aux yeux d’Assuérus qui lui tend le sceptre d’or.

C’etait tout. Cet acte disait le résultat de toute I'affaire. Tout dépendait du mouvement du sceptre d’or.
C’etait I'Esprit de Dieu, le conseil et le bon plaisir, la souveraineté et la grace de Dieu, qui avaient arrangé tout
cela. La nation était déja sauvée. Le sceptre avait tout décidé en faveur des Juifs et a la confusion de leurs
adversaires, fussent-ils aussi éleveés et puissants, aussi nombreux, et aussi subtils que possible. Dieu avait pris
la chose en Sa propre main — et s’ll est pour nous, qui sera contre nous[Rom. 8, 311? «Tu seras loin de
I'oppression », disait maintenant I'Eternel & Son Israél, «et tu ne craindras rien; tu seras, dis-je, loin de la
frayeur ; car elle n’approchera point de toi. Voici, on ne manquera pas de comploter contre toi, mais ce ne sera
pas de moi; quiconque complotera contre toi, tombera pour I'amour de toi. Voici, c’est moi qui ai créé le
forgeron soufflant le charbon au feu, et formant I'instrument pour son usage; et c’est moi qui ai créé le
destructeur pour dissiper — nulles armes forgées contre toi ne prospéreront, et tu convaincras de malice toute
langue qui se sera élevée contre toi en jugement » (Es. 54).

Esther s’approcha et toucha le sceptre. Elle usa de la grace qui l'avait visitée; mais elle en usa avec
révérence ; et le sceptre fut fidele a lui-méme. Il n’éveilla pas une espérance qu’il ne flt pas prét a réaliser. Il lui
avait déja parlé de paix; et la paix, et bien plus que la paix, lui sera ratifiée. « Qu’as-tu reine Esther », lui dit
Assuérus, « et quelle est ta demande ? Quand ce serait jusqu’a la moitié de mon royaume, il te sera donné ».

Cela est bien précieux. Le sceptre, disons-le encore, fut fidele a lui-méme. Quelle vérité nous est la
présentée ! La promesse de Dieu, I'ceuvre du Seigneur Jésus, sont comme ce sceptre. Elles ont précédé —
gages signés pour ainsi dire de la main et émanés de la bouche de notre Dieu, et I'éternité leur sera fidele ; et
des ages innombrables de gloire, témoignant du salut, les ratifieront. Rien n’est trop précieux pour racheter de
tels gages : — ici de méme, la moitié de I'empire du roi est mise aux pieds et a la disposition d’Esther.

Mais la ligne de conduite qu’elle suivit a I'égard de I'occasion favorable qui lui était ainsi offerte, est I'un des
fruits les plus excellents et les plus merveilleux de la lumiéere et de I'énergie de I'Esprit, que nous contemplons
au milieu des nombreuses merveilles de ce livre, dans toute cette ceuvre de la grande main de Dieu.

Au lieu de demander la moiti€ du royaume — au lieu de désirer sur le champ la téte du grand Amalékite, elle
prie le roi de venir avec Haman au festin qu’elle leur a préparé. Voila, certes, une chose étrange ! Qui se serait
attendu a une telle maniére d’accepter une pareille promesse et un gage pareil, en quelque sorte sans limites ?
Elle rappelle a mon esprit la réponse du divin Maitre, de Celui qui est «la sagesse de Dieu»[1 Cor. 1, 24] 3 la



femme samaritaine. Elle demandait de I'eau vive, et Il lui dit d’aller appeler son marilJean 4, 16]1 Réponse
étrange et inexplicable, semblerait-il. Mais, ainsi que nous le savons, c¢’était un rayon de la plus pure lumiere
jaillissant de la source méme de la lumiére. Il en est de méme ici. Cette réponse d’Esther était certainement
étrange ; mais on verra qu’elle n’était rien moins que la preuve de la parfaite sagesse de I'Esprit qui maintenant
lilluminait et la dirigeait. Elle fut le moyen de conduire le grand adversaire en avant a la pleine maturité de son
apostasie, a cette immense élévation en orgueil, en contentement de soi, d’ou la main de Dieu s’était préparée
dés le commencement a le précipiter. Sous la direction de I'Esprit, Esther en agit avec Haman, comme la main
de Dieu en avait jadis agi avec Pharaon en Egypte. Le vaisseau de colére s’était de nouveau préparé pour le
jugement, et Dieu allait de nouveau démontrer en lui Sa puissancel[Rom. 9, 22] Haman était le Pharaon du jour,
«I’homme de la terre » de maintenant, «le roi de tous les enfants d’orgueil », et il devait tomber du faite auquel
ses propres convoitises et le dieu de ce siécle pressent ses pas. Esther est, entre les mains de Dieu,
instrument qui lui fournit I'occasion de remplir ainsi la pleine mesure de son apostasie. Elle montre
merveilleusement qu’elle est dans le secret de tout cela. Elle invite Haman et le roi le second jour aussi bien que
le premier — eux deux seulement; et cela fait, I'apostat avait atteint la hauteur vertigineuse d’ou il était destiné
a tomber.

Il ne peut supporter tout cela. C’est trop pour lui. Son coeur est surchargé; I'orgueil satisfait I'a rassasié.
Haman ne peut se contenir — mais la corruption le pousse dans la voie de la nature; triste sentence contre la
nature. Mais il en est ainsi. C’était naturel qu’il exposat toutes ses gloires a sa femme et a ses amis. La chair et
le sang sont capables d’apprécier I'orgueil, et I'orgueil doit avoir autant de courtisans et d’admirateurs qu’il se
peut. Il faut aussi qu’il ait ses victimes. Mardochée refuse encore de s’incliner, et un gibet haut de cinquante
coudées est dressé pour qu’il puisse y étre pendu.

Chapitres 6 et 7

Il n’y a rien de secret qui ne doive avoir son jour de mise en évidence. Ce que Mardochée avait appris au roi
touchant les eunuques Théresh et Bigthan, quoique jusqu’ici resté dans I'oubli ou négligé, doit étre rappelé
maintenant. Les larmes, les baisers, et le nard de la pécheresse pleine d’amour de Luc 7, ainsi que les
manques d’égard correspondants du pharisien sont passés sous silence pour un moment; mais ils sont tous
mis en lumiére avant que la scéne finisse : car il n’est rien de secret qui ne doive venir en évidence [Matt. 10, 26],
Dieu ne laisse rien passer. L’acte de Mardochée ne restera pas toujours dans 'oubli. Il sera reconnu, et il le
sera a la face méme de son grand adversaire — comme les actes de la pécheresse si pleine d’amour pour
Jésus, furent tous récités a I'ouie de son accusateur (Luc 7, 36-50).

La nuit qui suivit le premier festin de la reine Esther fut pour le roi Assuérus une nuit d’insomnie. Car, de
méme que Dieu envoie le sommeil a Ses bien-aimés[Ps. 127, 2] de méme Il leur tient parfois les yeux éveillés par
les pensées de leur téte sur leur lit. Il agit sur le coeur des enfants des hommes, en les instruisant par des
méditations durant les heures de la nuit. Il en est ainsi pour le Perse dans le chapitre qui nous occupe. Ne
pouvant dormir, le roi se fait apporter le livre des chroniques du royaume ou se trouvait consigné I'acte de
Mardochée, et y lit le récit de cet acte qui avait eu lieu quelques années auparavant. Et comme il est vrai de
I’'homme qu’il donnera tout ce qu'il a pour sa vielJob 2, 4] le roi, a la soudaine découverte, a laquelle il ne
s’attendait pas, de I'acte de Mardochée par lequel sa vie avait été préservée, estime maintenant qu’on ne
saurait rien faire de trop élevé, ou de trop honorable en sa faveur.

Arrétons-nous ici un moment, et considérons le merveilleux entrelacement de circonstances que nous
trouvons dans cette histoire. Il y a mine et contre-mine, une roue au-dedans d’une autre roue[Ez- 1. 16] comme il



est dit, circonstances dépendant d’autres circonstances; et chacune en particulier et toutes ensemble
arrangées pour coopérer a I'accomplissement des ceuvres de Dieu.

Cette histoire nous présente la merveilleuse réapparition du Juif et de /Amalékite. Etrange phénoméne en
vérité | Comme je I'ai dit plus haut, qui aurait jamais pensé a une telle chose ? Le Juif et ’Amalékite reproduits
dans les lointains royaumes de Perse, et placés la dans des positions diverses de faveur et d’autorité autour du
tréne ! Puis '’humeur de Vasthi et la beauté d’Esther qui se rencontrent au méme moment; le fait que c’est
Mardochée qui surprend le secret du complot contre la vie du roi; le sort désignant a onze mois de distance le
jour du massacre d’lsraél, pour que les conseils de Dieu aient le temps de mdrir, et que des changements
puissent s’effectuer; ensuite le cceur du roi mi a tendre le sceptre d’or a Esther; et ici, maintenant, I'insomnie
du roi, et ses pensées qui se portent vers le livre des mémoires du royaume ; et comme couronnement de ce
concours merveilleux de circonstances, Haman qui entre @ ce moment méme dans le parvis du palais. Quel
tissu a la fois de la chaine et de la trame en tout cela! Quel entrecroisement de circonstances ! Quel curieux
ouvrage de couleurs diverses | Et comme nous I'avons déja vu et fait remarquer, Dieu qui ne se montre point, et
n’est pas méme nomme !

Pensée précieuse | Satisfait de I'ceuvre de Ses mains, et dans les conseils de Son esprit, le Seigneur peut
étre caché pour un temps, et rester sans étre célébré. Dans notre mesure, nous sommes appelés a quelque
chose de semblable. Nous devons éprouver notre propre ceuvre, nous réjouir en nous-mémes seulement et non
dans un autre, sans faire connaitre nos secrets, sans chercher a attirer les regards de nos compagnons. Et
quelle grande chose véritablement de travailler sans étre vu, de servir sans étre remarqué ! Conseils profonds
de cette sagesse qui connait la fin depuis le commencement [Es. 46, 101, et merveilleuse opération de cette main
qui peut changer comme il lui plait méme les coeurs des rois !

Haman tombe. Qui dirait ce qu’un jour peut amener, comme on dit communément ? L’histoire de cet homme
nous montre qu’il en est ainsi en effet. Zéresh et ses amis ont a recevoir, avant que commence le festin du
second jour, un Haman bien différent de celui qu’ils avaient félicité aprés la fin du premier. Haman tombe, et
tombe réellement. Mais nous devons nous arréter un peu sur ce fait considérable, afin d’en bien connaitre le
caractéere, car il est d’'une grande importance pour faire ressortir le jugement de Dieu.

1. Il fut permis a Haman de prospérer ainsi et d’atteindre une telle maturité de grandeur, pour qu'’il pat
tomber a I’heure du comble de I'orgueil et de I'audace.

Cela est fort instructif, car telles ont été et sont encore les voies de Dieu. Les constructeurs de la tour de
Babel purent continuer leur ceuvre, jusqu’a ce qu’ils en eurent fait une merveille. Nebucadnetsar eut le temps
de finir sa grande cité. La béte de I’Apocalypse prospérera jusqu’a ce que tout le monde soit dans I'admiration
apres ellelApoc. 13, 3] |ci de méme Haman est supporté jusqu’a ce qu'il soit parvenu au faite. C’est alors, au
moment de leur élévation la plus orgueilleuse, que le jugement de Dieu les visite tous. Hérode, autre
personnage pareil, fut frappé de Dieu et mourut, comme le peuple, en I'écoutant, s’écriait : « Voix d’'un dieu, et
non point d’'un homme » [Act. 12, 22-23] (voyez Ps. 37, 35, 36).

2. Il est pris dans son propre piége. L’honneur qu'il avait préparé pour lui-méme est accordé a Mardochée ;
et le gibet qu’il avait préparé pour Mardochée, il s’y voit lui-méme suspendu.

Ceci encore est propre a nous instruire ; car telles ont été et sont encore les voies de Dieu. Les accusateurs
de Daniel sont jetés dans la fosse qu’ils avaient préparée pour luilPan- 6, 24] et les flammes dévorérent les
hommes qui avaient saisi les enfants de la captivité pour les jeter dans la fournaise[Pan- 3. 22]. C’est de la méme
maniére qu’il est prédit des adversaires et des apostats des derniers jours de I'histoire de ce monde : «leur



propre iniquité viendra sur eux» (Ps. 7;9; 10; 35; 57, 141 etc.). Satan lui-méme, qui possede I'empire de la
mort, est détruit par le moyen de la mort.

3. Il tombe soudainement. Ainsi en sera-t-il du dernier grand ennemi. Le jugement de Dieu doit étre
semblable a un voleur dans la nuit; semblable a I'éclair qui sort de I'orient et brille jusqu’a I'occident [Matt. 24, 27],
«En une seule heure », est-il dit de la Babylone apocalyptique, «elle a été désolée » [Apoc. 18, 19], Tels furent
aussi les jugements qui éclatérent sur le monde antédiluvien, et sur les villes de la plaine, «figures aussi », avec
cette chute de I’Agaguite, d’un jugement a venir.

4. |l tombe complétement, entiérement détruit.
Telle est aussi la destinée du grand ennemi, et, avec lui, du cours de ce monde actuel.

Les enfants de Judas retranchés (Ps. 109), les petits enfants d’Edom froissés contre les pierres (Ps. 137),
les fils d’Haman, tous pendus aprés lui — sont autant de traits qui illustrent, d’'une maniére instructive pour
nous, la totale destruction et 'anéantissement de tout ce qui maintenant est sujet de scandale, la purification de
tout par le balai du jugement divin. La « meule » d’Apocalypse 18 nous le déclare, et prophéties sur prophéties
I’ont depuis longtemps annoncé.

Cette chute du grand Amalékite est pleine de signification typique dans tous les traits qui la signalent. Le
moment actuel de I'histoire du monde la rend particulierement significative et instructive pour nous. Jour apres
jour, nous voyons le Seigneur permettre aux desseins du monde de mUrir, de développer graduellement leurs
merveilleux traits divers, et a I'ensemble de son systéme d’accomplir tous les genres de progres, jusqu’a ce
qu’il attire de nouveau sur lui, comme jadis la tour de Babel, la visitation du ciel en jugement. Et celle-ci
accomplit aussi en un moment, d’'une maniére soudaine, toute son ceuvre qui (chose précieuse a dire!) ne
laissera pas subsister une trace du monde de I'homme, dont I'orgueil et la folie avec tout leur fruit seront
consumés et auront disparu, et a la suite de laquelle brillera un monde tel qu’il le faut pour la présence du
Seigneur de gloire.

Chapitres 8 a 10

Ce livre se cl6t par la délivrance des Juifs au moment méme fixé pour leur destruction, et par leur exaltation
dans le royaume, et la célébration de leur joie.

Mystérieuse opération de la main de Dieu! L’Amalékite, le grand adversaire, abattu au moment de sa plus
orgueilleuse élévation, et entierement détruit; le Juif, sa victime, qu'’il avait désignée et qu’il attendait, délivré
quand il n’y avait plus qu’un pas entre lui et la mort, puis comblé de faveurs et d’honneurs, et élevé au premier
rang et a la plus haute autorité apres le roi.

Quelle histoire ! vraie dans toutes ses circonstances et typique aussi dans toutes ; tableau anticipé de ces
derniers jours de I'histoire du Juif et de la terre dont les prophétes ont parlé maintes fois, de la ruine de ’lhomme
de la terre, et de I'exaltation du peuple de Dieu en son propre royaume !

Au lieu de se tenir encore a la porte du roi, Mardochée vient maintenant devant le roi et regoit I'anneau de
son doigt, sceau de la charge et de I'autorité dans lesquelles il est établi. C’est ainsi que le Juif est transporté a
la fin. Toute I'Ecriture nous y prépare, et nous I'avons ici en figure. La partie historique de I’Ancien Testament
finitici, et ici finit comme dans un type I'histoire de la terre.

Voici, d’aprés la prophétie, les grands traits, les traits principaux de I'histoire d’lsraél :



1. Le rejet de cette nation; la face de Dieu lui est cachée, et néanmoins Sa providence veille a sa
conservation au milieu des Gentils.

2. L’élection d’'un résidu parmi les Juifs, et cette repentance a la fin, qui les méne, nationalement, au
royaume.

3. Le jugement de leurs adversaires et de leurs oppresseurs, avec la ruine spéciale de leur grand ennemi
infidéle.

4. Leur délivrance, leur exaltation, et leur bénédiction dans les jours du royaume, et leur suprématie sur les
nations.

Ce sont la quelques-unes des grandes choses dont traitent les prophétes, et nous les trouvons dans ce petit
livre d’Esther. De sorte que, puis-je dire encore, ce dernier document de I'histoire du peuple d’lsraél sous les
temps de I’Ancien Testament, garantit et typifie sa conservation a travers tout le cours de la suprématie des
Gentils, et sa gloire dans les derniers jours, lorsque le jugement de leurs ennemis sera accompli.

Certains traits détachés du royaume millénial sont également représentés ici. La frayeur des Juifs tombe sur
leurs ennemis, sur ceux qui étaient autour d’eux, et ils ne tentent pas de leur faire du mal. Telle avait été leur
portion dans les jours glorieux de leur histoire, et telle elle sera encore selon les promesses de la prophétie.
Suse, la capitale du monde gentil d’alors, se réjouit de I'exaltation du Juif; et, comme toute I'Ecriture nous le
déclare, le monde entier se réjouira a 'ombre du trébne d’lsraél dans les jours prochains du royaume. Un grand
nombre des gens du pays se firent Juifs ; et nous lisons fréquemment pareille chose dans les prophetes comme
devant se réaliser a la fin; dans ce passage, par exemple : «Et plusieurs peuples iront, et diront : Venez, et
montons & la montagne de I'Eternel, & la maison du Dieu de Jacob, et il nous instruira de ses voies et nous
marcherons dans ses sentiers ; car la loi sortira de Sion, et la parole de I'Eternel sortira de Jérusalem » [Es. 2, 3],
Le trbne qui avait exalté le Juif et renversé son oppresseur, exerce la domination universelle, imposant un tribut
sur le pays et sur les iles de la mer; selon ce que nous savons, que, bient6t, le roi en Sion « dominera depuis
une mer jusqu’a l'autre et depuis le fleuve jusqu’au bout de la terre » [Zach. 9, 10],

Etici, gu’il me soit permis d’ajouter qu’Assuérus représente I’ autorité, I'autorité royale sur la terre. |l occupait
alors le trbne qui avait I'autorité supréme parmi les nations. Il était «I'autorité », et il représente d’'une maniere
mystique, ou en figure, I'autorité qui se trouvera dans un chef divin au jour du royaume. C’est ainsi, je I'accorde,
que l'autorité remise aux mains de ce Perse est d’abord exercée en mal, servant, comme il le fit, les méchants
desseins d’Haman, quoique maintenant il exalte le juste. Néanmoins, c’est I’ autorité, I'autorité royale en la terre,
gu’il représente. Précisément comme Salomon a Jérusalem. Personnellement, il fit le mal : il se peut qu'il se soit
repenti ; mais ses voies personnelles n’en furent pas moins mauvaises aussi bien que bonnes. Cependant, en
général et dans un sens typique, il représentait I'autorité, et était la figure de Christ sur le tréne de Sa gloire, ce
tréne qui doit gouverner le monde en justice.

Tout cela est d’'une beauté mystérieuse et plein de signification. Les jours d’Assuérus et de Mardochée
étaient les jours de Salomon et de la prophétie, les jours du millénium qui approche, les jours du royaume de
Dieu sur la terre et parmi les nations. C’étaient les jours de Joseph en Egypte. Mardochée en Perse était
comme Joseph en Egypte — le premier livre historique de I'’Ancien Testament et le dernier nous donnant ces
apercus divers, mais de méme nature, du royaume qui s’établira au terme et aprées le jugement des royaumes
des Gentils.

Les jours de Purim célébrent tout cela. lls constituent le triomphe aprés la victoire, la joie du royaume a la
suite de I'établissement du royaume. Les Juifs prirent sur eux, conformément a la parole de Mardochée et



d’Esther, de faire du quatorzieme et du quinzieme jours du douzieme mois, le mois d’Adar, des jours de festin
et de joie, parce que ces jours-la ils avaient eu du repos du c6té de leurs ennemis, et que leur deuil s’était
changé en allégresse, en lumiere, et en gloire. C’était une espéce de Paque, célébrant la délivrance du pays de
Perse, comme cette féte célébrait celle du pays d’Egypte. Ou, si vous I'aimez mieux ainsi, Purim était un autre
cantique sur le rivage de la mer Rouge [Ex- 15, 1-19] ou un autre cantique de Debora et de Barak sur la chute du
Cananéen[Jug. 3], |l redit encore le cantique qui doit étre chanté sur la mer de verre en Apocalypse 15, ou, dirai-
je, si vous le préférez, la joie d’lsraél dans les jours prochains du royaume, quand il puisera des eaux des
fontaines de cette délivrance (Es. 12). Les psaumes 124 et 126, composés qu’ils sont pour les jours futurs de la
gloire et de l'allégresse d’lsraél, respirent véritablement I'esprit qui a d animer Israél en ce jour de Mardochée
et d’Esther. Il est beau de suivre toutes ces traces, de voir toutes ces répétitions, dirai-je, a mesure que nous
poursuivons notre route, en attendant le choeur parfait des harmonies éternelles, jour, qui ne tardera pas a se
lever, de la présence de la gloire. C’est dans cet esprit-la qu’en Actes 4, I'Eglise aux jours de son enfance
murmure le psaume 2, quoiqu’il ait été composé pour le jour ou le roi selon Dieu s’assied sur la montagne de
Sion, aprés que I'ennemi a péri et que les rois de la terre ont appris a se prosterner devant Lui. Le Dieu
bienheureux se réjouit dans Ses ceuvres : «c’est pour ton plaisir qu’elles existent et qu’elles furent
créées »[Apoc. 4, 11] (vers. angl.). C’est pourquoi, Il conserve les ceuvres de Ses mains comme leur Créateur. |l
prend plaisir dans les conseils de Sa grace et de Sa sagesse; c’est pourquoi Il a conservé jusqu’a présent la
nation juive, et Il la conservera jusqu’a ce que le fruit de Ses conseils se manifeste dans Son royaume. Et ainsi,
Son royaume s’élévera sur les ruines et le jugement des nations ; et le monde de Christ, «le monde a venir »,

resplendira de lumiére, de pureté, et de bénédiction, aprés la disparition de « ce présent monde mauvais » [Gal.
1,4],

Ce royaume qui vient, ce monde millénial, est le sujet dont les prophetes parlent sous toutes les formes du
langage ; mais il nous a été aussi présenté depuis le commencement sous toutes les formes dans ses détails,
ses fragments, ses spécimens, dirai-je, dans des morceaux historiques détachés, comme nous I'avons vu se
montrer a la fin du livre d’Esther. Les ordonnances, les prophéties, et les livres historiques ont, d’'une maniere
différente, accompli ce service.

Avant que les saints antédiluviens aient disparu de la scéne, I'esprit de prophétie parle par Lémec et fait
entendre, quant a eux, une parole de promesse relativement a la terre : qu’au temps convenable, il y aurait en
elle soulagement au lieu de malédiction (Gen. 5).

En Noé, comme dans le monde nouveau, nous voyons une illustration de cette prophétie de Lémec; car
apres le jugement du déluge, la terre s’éleve de nouveau comme dans une forme nouvelle, ou un état de
résurrection ; et nous avons devant nous un gage ou une préfiguration de I'époque milléniale.

Le pays d’Egypte, sous le gouvernement de Joseph, est une «figure pareille ». Sous la loi nous trouvons des
figures du méme repos millénial dans le sabbat hebdomadaire, dans la féte annuelle des Tabernacles, dans le
jubilé de chaque cinquantiéme année.

Un moment dans les jours de Josué, quand les tribus d’lsraél furent entrées dans le pays, célébrerent la
Paque comme un peuple circoncis, et ensuite mangérent des pains sans levain faits du blé du pays, nous
avons, sous une autre forme, un témoignage rendu au méme heureux mystére (Jos. 5).

Plus tard, le régne glorieux de Salomon nous dit le méme secret sous une forme plus étendue, et d’une
maniere plus compléte et plus riche.

J’aurais pu faire remarquer encore que la rencontre de Jéthro avec Israél racheté, a la montagne de Dieu,
durant les jours du désert, était (quoique sous une forme différente) la préfiguration des mémes jours glorieux



qui approchent (Ex. 18).

Et ainsi maintenant, dans les jours de la dispersion, comme je puis les appeler, se trouve la méme
préfiguration, dans les événements racontés a la fin de ce livre d’Esther.

Prophéties sur prophéties accompagnent ces ordonnances et ces histoires; de sorte que c’est par la
bouche non seulement de beaucoup de témoins, mais de témoins variés, que le royaume qui a encore a étre
établi, et la gloire qui a encore a étre révélée, nous sont attestés. Ce sont la des répétitions du grand, du
magnifique résultat des conseils de Dieu, de ce dessein qui sera manifesté dans «l'administration de la
plénitude des temps » [Eph. 1. 10],

Le Nouveau Testament nous fournit des figures et des promesses semblables. La transfiguration nous parle
de ce résultat. Le rétablissement ou la palingénésie nous en parle. L’action dans I’Apocalypse a pour premier
but de 'amener ; et ensuite, a la fin, il brille a notre vue, lorsque la sainte cité descend du ciel ayant la gloire de
Dieu[Apoc. 21, 10-11] et que les nations marchent a sa lumiére.

Ainsi la fin d’Esther se trouve en harmonie avec les choses du commencement a la fin, avec tout ce que
contient le volume, avec tous les actes et toutes les paroles de Dieu dans le cours de I'histoire de ce monde.
C’est vraiment admirable ! Quel témoignage touchant les écrits qui se trouvent dans la Bible ! Quelle preuve
que c’est le méme Esprit qui respire dans toutes ses parties! Avec quelle force cela nous crie que «de tout
temps Dieu connait toutes ses ceuvres » [Act- 15, 18] | Dans ce plan merveilleux, nous avons notre place propre et
notre propre moment.

Conclusion

Aprés avoir lu séparément les livres d’Esdras et de Néhémie!'! comme I'histoire des captifs retournés a
Jérusalem, et le livre d’Esther comme I'histoire des captifs dispersés, nous voudrions maintenant les méditer
ensemble quelques moments. Ainsi que nous le voyons, ils nous présentent deux catégories de captifs
distinctes I'une de I'autre, deux portions du peuple juif. lls jettent du jour sur des parties différentes du conseil et
de la sagesse de Dieu touchant ce peuple, et nous donnent des lecons qu’il importe extrémement a nos ames
de bien apprendre.

Dans chacune de ces scénes, au milieu de chacune de ces deux grandes sections du peuple de Dieu, nous
avons, pour ainsi dire, une estrade distincte, dressée pour I'exposition de plusieurs portions ou de portions
différentes des voies de Dieu avec lui.

Les captifs de retour de Babylone sont ramenés chez eux et laissés au pays afin qu’ils soient mis de
nouveau a l'épreuve — car éprouver les siens, telle a été la voie de Dieu depuis le commencement, quoiqu’ll
I'ait fait de différentes maniéres. Israél avait déja été mis a I'épreuve par le don de lautorité. Il avait recu un
pays gras et bon, et avait été conduit de force en force jusqu’a ce qu’il e(t formé un royaume florissant, un
royaume qui avait attiré les regards des rois de la terre, et faisait I'admiration du monde.

Mais il avait été infidéle dans cette administration. Il avait abusé du pouvoir qui lui avait été confié, et s’était
rebellé contre les droits souverains de Celui qui I'avait ainsi établi et ordonné comme le peuple chef, le peuple
suzerain, sur la terre. Et en conséquence, le pouvoir, la suprématie sur la terre, ou la principale autorité parmi
les nations, lui fut enlevée et donnée aux Gentils.

Cependant, voila maintenant les Israélites de nouveau chez eux. La captivité dans laquelle leur infidélité les
avait conduits a pris fin, et une partie du peuple se trouve de nouveau dans le pays de leurs péres. Car il entre



dans le plan de Dieu de les soumettre a une autre épreuve. Dieu va leur envoyer le Messie dont la mission et le
ministére auront pour but de leur offrir, dans une salutaire miséricorde, la grace qui apporte le salutlTite 2, 11]
afin qu’il soit manifesté s’ils répondront aux appels de l'amour, puisqu’ils ont déja prouvé qu’ils n’avaient pas de
fidélité pour Celui qui leur avait confié la puissance.

C’est la ce que nous dit le fait du retour d’Israél (ou de Juda) de Babylone. Ce sont encore des Juifs dans
leur propre pays. Aussi, dés qu’ils se voient de nouveau chez eux, se comportent-ils en Juifs. lls observent les
ordonnances — ils dressent I'autel national — ils reconstruisent le temple — ils se tiennent séparés des paiens
— ils lisent les Ecritures — ils gardent les voies du Dieu d’Israél, autant que le permet leur assujettissement & la
puissance qui est en la main du Gentil. Et le Dieu d’lsraél les avoue. Il les bénit. Il les garde. Il peut bien exercer
leur foi et leur patience, mais Il n’en est pas moins avec eux. Comme dans les temps anciens, Il leur donne des
chefs, des libérateurs et des docteurs; Il leur envoie Ses prophétes, et leur accorde des jours de réveil, des
jours de la nouvelle lune au septiéme mois.

Nous connaissons tout cela, certes. Ce fut véritablement une espéce de Réformation dans leur histoire
religieuse. Dans la suite, ils ne se rendirent plus coupables d’idolatrie ; mais d’autres corruptions pénétrérent et
travaillerent rapidement — comme nous I'apprennent non seulement les livres d’Esdras et de Néhémie eux-
mémes, mais plus particulierement la prophétie de Malachie. Et le premier des écrits du Nouveau Testament
vient confirmer cela, car I'évangile de Matthieu nous laisse voir pleinement et d’'une fagon bien claire que les
Juifs revenus de la captivité étaient profondément incrédules, aussi infidéles aux doctrines et aux offres de la
miséricorde, que leurs péres 'avaient été dans I'administration du pouvoir. « Il vint chez soi, et les siens ne I'ont
point regu » [Jean 1, 11]i]

Il en est ainsi, en effet. Et de méme qu’aprés qu’ils se furent montrés infidéles au sujet de la puissance, la
puissance fut abandonnée aux Gentils, ainsi maintenant, depuis qu’ils sont infidéles a I'égard de la grace, la
grace a visité le monde — car I'évangile est préché partout et le salut de Dieu est présenté aux yeux de tous
jusqu’aux extrémités de la terre.

Cette marche dans les voies de la sagesse divine, ou dans les dispensations de Dieu, est remarquablement
belle et conséquente. Toute mise a I'épreuve aboutit pour ’lhomme a la chute, et il faut que Dieu agisse pour
nous, et non pas avec nous. Cette épreuve nouvelle par le ministére du Messie ne fait que constater, comme
par la bouche d’un autre témoin, que I’'homme est incorrigible et incurable. Toute tentative ayant pour but de
faire quelque chose de lui, ou de faire quelque chose avec lui, ne sert qu’a manifester une fois de plus la misére
de sa condition, jusqu’a ce qu’il soit laissé nu a sa honte. Ce n’est point a titre de créature mise a I'épreuve qu’il
peut entrer dans le royaume, méme si c’est par la grace qu’il a été éprouvé. Cette voie a toujours pour résultat
son jugement, comme n’étant qu’« argent réprouvé » [Jér- 6, 30]_ « e soufflet est br(lé, le plomb est consumé par
le feu, le fondeur a fondu en vain » [Jér- 6, 29],

Oui, certainement, il faut qu’il soit sauvé par la grace, et non pas simplement qu’il soit mis a I'épreuve par
elle. Le premier avéenement du Messie, ou I'offre du salut, n’introduisit pas Israél dans le royaume; il le laissa
peuple jugé, dispersé, pillé, non sauvé, et non béni, seulement condamné sur une démonstration de sa
culpabilité plus compléte que jamais.

Nous arrivons cependant a une scéne différente. C’est une autre portion du peuple, les captifs dispersés, et
non ceux qui étaient revenus, que nous allons considérer maintenant; car en eux est dressée une autre
estrade, comme je puis bien m’exprimer encore, pour I'exposition des voies de Dieu. lls nous apparaitront
comme les gages et les témoins, non plus d’'un peuple éprouvé, mais d’'un peuple sauve, sauvé par la grace
agissant dans sa souveraineté, et introduit dans le royaume.



Ceux-la n’avaient pas profité de I'occasion favorable qui leur avait été offerte de retourner chez eux. Leur
position témoigne contre eux. lls demeuraient parmi les incirconcis ; ils jouaient le réle du corbeau dans I'arche
de Noé[Gen.8,7]; ils semblaient se contenter du monde souillé. lls sont, pouvons-nous dire, comme des Gentils ;
et nous n'apercevons pas chez eux ni les fétes, ni les ordonnances, ni méme la Parole de Dieu. Mais j’accorde
gu’ils sont encore Juifs. La grace abonde a leur égard, et tels qu’'un autre buisson tout en feu qui ne se
consume pas[Ex. 3, 2]  ils sont conservés en vie au milieu des Gentils. On ne voit pas Jéhovah les reconnaitre,
comme Il reconnaissait leurs fréres retournés a Jérusalem : cependant Ses yeux sont sur eux, et ils sont gardés
en vie; et il en est ainsi jusqu’a ce que vienne le moment convenable pour qu’ll se Iéve pour agir avec eux d’une
maniere dont tous Ses prophetes ont parlé.

Tout cela se voit dans Esther, ce merveilleux petit livre qui cl6t la partie historique de I’Ancien Testament.
On y voit un résidu. Dieu s’occupe merveilleusement de lui tant par les actes de Sa main qu’au moyen de Son
Esprit; mais Il reste toujours caché. Nous avons remarqué ce fait, en méditant le livre d’Esther; et nous citions
en outre comme exemples des voies de Dieu avec Israél dans toutes les périodes de son histoire ou il se
trouvait dans un état irrégulier, anormal, le mariage de Joseph avec une Egyptienne, celui de Moise avec une
fille de Madian, d’autres cas analogues, et le mariage d’Esther avec Assuérus le Perse. Car ces faits étaient en
harmonie avec les voies de Dieu Lui-méme a I'égard des Israélites : quand ils Lui étaient infideles, Il allait en
visiter d’autres. La puissance d’abord, ainsi que nous I'avons vu, et maintenant la grace et le salut, ont passé a
d’autres, puisque Israél a été désobéissant et rebelle. Quelle harmonie en tout cela! Quelle constance, quelle
perfection, quelle unité dans les voies de la sainte sagesse de Dieu! Les freres de Joseph lui furent infideles et
le chassérent : il se maria et devint en Egypte un important personnage. Les fréres de Moise lui furent infidéles
et le forcérent de s’éloigner : il se maria et fut heureux en Madian. Le peuple de Jéhovah lui fut infidéle, et II
donna la puissance aux Gentils. Les siens furent infidéles au Messie, en ne Le recevant pas et Le rejetant : et
c’est au monde entier que maintenant |l dispense la grace et le salut.

Srement le Seigneur connait la fin depuis le commencement[Es. 46, 10]; stirement Sa voie est devant Lui.

« Sa sagesse veille toujours. Sa vue n’est jamais trouble. — Il connait la voie qu’ll prend — Et je veux
marcher avec Lui. »

Puisse-t-il nous étre donné de dire cela et de le faire ! et de marcher aussi avec Lui dans le sentier de la
sagesse et dans les voies de Ses dispensations, comme de gloire en gloire, de marcher dans la lumiere comme
Lui-méme «est dans la lumiére » [1 Jean 1, 7],

Mais d’autres merveilles se présentent encore a nous sur cette double scéne, c’est-a-dire, dans I'histoire
des captifs de retour et dans I'histoire des captifs dispersés.

Ainsi que je I'ai déja fait observer, Malachie commence a donner a entendre quelle sera la fin des captifs
revenus a Jérusalem ou mis a I'épreuve. Tout faillira, comme tout a failli. Les écrits du Nouveau Testament
afirment ce que Malachie a insinué; les évangélistes justifient les pressentiments et les allusions des
prophétes. Mais Esther nous fait connaitre ce qu’il adviendra de la dispersion, ou de cette partie des captifs qui
resterent parmi les Gentils. Finalement Dieu agira a leur égard dans Sa grace souveraine; ils seront menés a
travers «la grande tribulation » et, par ce chemin, conduits au royaume. Dans cette histoire, ou sur cette scene,
nous voyons le peuple juif, conduit a la veille et au bord de son entiere destruction, délivré par la main de Dieu
opérant a cette fin des merveilles, et ensuite établi par le pouvoir qui régit la terre, dans les postes élevés de la
gloire, de I'influence, et de I'autorité, tous ses ennemis étant jugés et détruits ou recherchant sa faveur et une
part dans sa bénédiction'®.



Tels sont les secrets que nous enseignent ces livres ou ces deux scénes d’action différente. L’homme est
mis a I'épreuve et faillit. Le pécheur est I'objet de I'activité de la grace, et il est sauvé.

Et c’est depuis le commencement que Dieu s’occupe de nous apprendre ces secrets; et nous sommes
destinés, destinée heureuse et bénie ! a les célébrer éternellement. L’homme est dévoilé dans toute la misere
de sa nature; Dieu est manifesté dans toutes les richesses et toute la gloire de la sienne. L’homme est
entierement mis a nu a sa honte ; Dieu est souverainement exalté, et Sa gloire brille de I'éclat le plus radieux.

Il en fut ainsi dans I'histoire d’Adam, dés les tout premiers jours. Il fut mis a I'épreuve, et y faillit, et se ruina
lui-méme. — Dieu alors s’occupa de lui en grace, et il fut sauvé au moyen de la mort et de la résurrection de
Christ, par la foi en la semence de la femme, semence qui tour a tour est brisée et brise[Gen- 3, 15],

Il en fut ainsi encore en lIsraél. Israél fut placé sous la loi. Mais les ombres des biens a venir
accompagnaient la loi[Heb. 10, 1], Sous sa propre alliance, sous la loi, Israél fut ruiné comme Adam. Mais Dieu
ne laisse pas d’agir au milieu du peuple qui s’est détruit lui-méme, qui s’est volontairement ruiné, et, par des
ordonnances, des prophéties, et des gages de différentes sortes, Il lui a toujours parlé de grace et de salut final.

Et aujourd’hui, pareillement, I'évangile fait ressortir complétement ce que nous sommes, mais nous sauve
pleinement, actuellement, parfaitement, et a jamais. Et dans tous les ages de la gloire, il sera proclamé que
nous sommes un peuple /ave, un peuple racheté, qui devons tout a la grace et a la rédemption, tout en étant
glorifiés pour toujours.

De sorte que ces deux scénes, la scéne dressée au milieu des captifs de retour et la scéne dressée au
milieu des captifs dispersés, sont en parfaite harmonie avec toutes les voies divines depuis le commencement,
et avec ce qui doit étre célébré et dont le souvenir doit rester éternellement. Seulement, nous avons encore a
nous émerveiller de ce nouveau témoignage de la voie de Dieu, Sa voie nécessaire, parfaite, dans un monde tel
que celui-ci.

Comme tout cela compléte la partie historique divine de I’Ancien Testament! Cette partie se termine ici, et
nous sommes bien heureux de la posséder telle qu’elle est.

La voie du Seigneur Lui-méme dans ce livre-ci est particulierement surprenante. En apparence, Il néglige
Son peuple. Il garde le «silence» a son égard; Il ne se montre pas; il n’y avait point de miracles. Son nom,
comme nous I'avons tous remarqué, n’est pas mentionné une seule fois dans tout le livre. Son peuple, au milieu
méme de tous ses exercices de coeur, sous I'action des circonstances les plus accablantes, ne parle jamais de
Dieu. A coup sir, cela est bien propre a étonner. Mais c’est aussi admirable qu’étonnant. C’est parfait & sa
place et a son moment; car pendant ce présent siecle gentil, Dieu se tient a I'’écart d’Israél, comme Joseph en
Egypte, ou Moise au pays de Madian, étaient loin de leurs fréres — ainsi que je I'ai déja remarqué, et que de
nombreuses déclarations des prophétes I'ont annoncé a I'avance (voyez Ps. 74 ; Es. 8, 17; 45, 15; 18, 4; Os.
5, 15; etc.). Et le Seigneur Jésus parlant comme le Dieu d’Israél, a la fin de Son ministere, leur dit : «Voici,
votre maison vous est laissée déserte; car je vous dis que désormais vous ne me verrez plus, jusqu’a ce que

vous disiez : Béni soit Celui qui vient au nom du Seigneur ! » (Matt. 23, 39).

Mais Il s’occupe d’eux. Leurs noms sont écrits sur la paume de Ses mains|Es. 49, 16]. |l ne révoque pas le
jugement; mais au temps convenable, Il se réveillera pour leur délivrance. C’est Jésus endormi dans la
barque [Marc 4, 38] pendant qu’elle est ballottée par les vents et les flots ; mais a I'heure du besoin des siens, I
se réveilla, et se leva pour apaiser toute cette fureur qui s’était soulevée contre eux.

1. T Voir pour Esdras tome 2, page 343, et pour Néhémie, tome 3, page 51.



2. T Qu’on me permette d’exprimer la pensée, que je crois vraie mais que je ne voudrais pas enseigner avec autorité,
gu’entre les témoignages de Sa bonté que Dieu laissa parmi les captifs revenus de Babylone, et qui étaient autant
d’avant-coureurs ou autant de gages d’un Messie venant en gréce, il faut placer le réservoir de BéthesdalJean 5, 2-4],
C’était, en vérité, un témoignage extraordinaire de Dieu comme étant « celui qui guérit » [Ex. 15, 26],

3. T La grande tribulation, le temps de la détresse de Jacob, dont parlent les prophétes, trouvera les Juifs chez eux
dans leur propre pays, quoiqu’ils soient actuellement dispersés comme aux jours d’Esther, mais n’importe. En tant que
nation, ils doivent entrer dans le royaume en passant par la tribulation.



