Michee

[Echo du témoignage 1863 p. 124-132]

Ce prophéte est mentionné et méme cité dans Jérémie 26, 18. Il fut appelé a étre une des sentinelles du
Seigneur environ au temps d’Esaie, époque, en vérité, toute spéciale. En Juda, les choses prenaient un
caractere particulier, et en Israél tout se préparait ou mdrissait pour la faux de I’Assyrien. Le jour du Chaldéen
seul se place avant celui-ci en importance. Celui-la est le premier, j’'en conviens, car la captivité d’lsraél ou
I'enlévement du royaume aux dix tribus n’affecta pas la maison de Dieu comme le fit la captivité de Juda. La
gloire demeurait dans le pays quoiqu’lsraél s’en fat allé sur le fleuve de Gozan. Mais le Chaldéen saccagea la
ville royale et abima le sanctuaire de Dieu; la gloire dut étre retirée lorsque Juda fut emmené captif et que
Jérusalem fut changée en désolation. Et de méme que I'Esprit de prophétie fut abondamment répandu en ce
jour du Chaldéen, comme nous le voyons en Jérémie, Ezéchiel, Daniel, Habakuk, Sophonie, etc., il le fut aussi
au temps dont nous nous occupons en Esaie, Michée, Osée, et autres.

Le chapitre 17 du second livre des Rois est d’'une grande importance, surtout envisagé en rapport avec
Michée. Il parle en détail des péchés d’Israél qui avaient amené la captivité des dix tribus. Dans ce chapitre,
nous trouvons aussi un récit des premiers temps de ce peuple qui dans le Nouveau Testament est appelé
« Samaritain ». Son origine, comme secte religieuse, nous y est présentée ; secte qui retenait la vérité que le
peuple juif possédait, dénaturée toutefois par le mélange d’une foule de faussetés que les vainqueurs paiens
d’'Israél avaient introduites dans le pays.

Quant au petit livre de Michée, nous pouvons I'envisager, il me semble, comme divisé en trois parties :

Chapitres 1-3. Ces chapitres nous présentent un sombre tableau des péchés d’lsraél et de Juda et des
miséres qui en résulterent pour eux.

Chapitres 4-5. Ces chapitres anticipent la restauration politique ou nationale du peuple.
Chapitres 6-7. Ceux-ci présentent I'expérience ou la restauration morale du peuple.

Chapitres 1 a 3. La prophétie commence par I'anticipation des jugements réservés spécialement pour la
Samarie, mais auxquels Jérusalem ne doit pas pourtant demeurer entierement étrangere ; ensuite nous avons
le détail des péchés qui ont amené ces jugements ; c’est ainsi que le langage prophétique nous parle de ce qui
nous a déja été dit en style historique dans le chapitre 17 du second livre des Rois auquel nous avons déja fait
allusion.

Juda s’était rendu coupable de transgression aussi bien qu’lsraél, et la verge de I’Assyrien, maintenant
préparée par le Seigneur dans Sa juste indignation, est levée sur Jérusalem de méme que sur Samarie. Le jour
d’Achaz avait été pour celle-la ce que fut pour celle-ci le jour d’'Osée. Mais Ezéchias qui succéda & Achaz « fit
ce qui est droit devant I'Eternel » [2 Chron. 31, 20], ¢’est pourquoi I’Eternel suspendit le chatiment de telle sorte que
I’Assyrien ne prévalut pas sur Juda comme il I'avait fait sur Israél.

C’est dans cet état que se trouvaient les choses en ces jours, et Michée parle comme la sentinelle du
Seigneur.

Les princes, les sacrificateurs, les prophétes, et le peuple, sont tous sommés séparément par lui, trouvés
coupables et condamnés. Cette terre, qui avait été rachetée de ’Amoréen et choisie d’entre les nations pour



étre un vaisseau a honneur et I'habitation de I'Eternel, a désormais revétu un tout autre caractére; et
maintenant, si quelqu’un a des oreilles pour entendre ; si, parmi le peuple il se trouve un cceur circoncis, c’est a
lui que sont adressées ces paroles concernant le pays : « Levez-vous et marchez car ce pays n’est plus un lieu
de repos pour vous, parce qu'il est souillé ». Chose étrange et humiliante! Comment I'or fin est-il devenu
obscur[Lam. 4, 1] 2

Le dégat et la désolation vont suivre la souillure. Mais au milieu de tout cela, le prophéte dans la puissance
de I'Esprit du Seigneur parle de jugement aux oreilles des nations : « C’est pourquoi a cause de vous Sion sera
labourée comme un champ; Jérusalem sera réduite en monceaux et la montagne du temple en une haute
forét ».

Chapitres 4 et 5. La premiere expression que Michée fait entendre dans ces chapitres, et qui est aussi
prononcée dans le second chapitre d’Esaie sur I'état florissant de Sion aux jours du royaume, ici appelé les
«derniers jours », est celle-ci qui est si magnifique, savoir, que tous les peuples de la terre viendront a la
montagne de Sion pour apprendre les voies et les statuts du roi de gloire qui alors y habitera.

Cela est un trait extrémement caractéristigue. Maintenant, dans le temps du ministére de la gréce, les
messagers du Sauveur vont eux-mémes porter la bonne nouvelle, suppliant les pécheurs d’étre réconciliés, car
I'amour est actif en bonté; il s’occupe, a ses propres dépens, de la bénédiction d’autrui. Mais la royauté et le
jugement exigent une attitude différente. Le jugement s’assied sur un trone, et veut et doit étre écouté. Si un roi
regne en justice, il faut que le peuple préte attention. Sa cour doit étre remplie ; sa volonté doit étre apprise et
observée ; et c’est ce qui a lieu ici.

Mais si c’est un sceptre de justice, ce sera aussi un sceptre de paix; un monde heureux et de franche
volonté témoignera qu’un matin sans nuage s’est levé et qu’un autre Salomon, un plus grand que Salomon, est
revétu de la domination de la terre entiere (2 Sam. 23, 3, 4). Le résidu aujourd’hui dispersé se trouvera alors
ramené chez lui, car c’est a Jérusalem que le Seigneur — le Messie — régnera sur les Juifs, Ses sujets
naturels.

Le prophéte nous parle de tout cela; puis, se tournant vers Juda, il laisse I’Assyrien de son époque pour
s’occuper du Chaldéen d’un jour a venir; et la fille de Sion apprend qu’elle doit aller a Babylone avant de
paraitre dans la grandeur et la majesté qui doivent lui appartenir aux jours du royaume. C’est a Babylone que
son labeur et ses angoisses doivent prendre fin, mais la marche de la délivrance nous est donnée a connaitre.
« Tu sortiras bient6t de la ville, et tu demeureras aux champs, et tu viendras jusqu’a Babylone, mais tu y seras
délivrée; c’est 1a que I'Eternel te rachétera des mains de tes ennemis ». Sion atteindra sa joie & travers la
captivité, et parviendra a I'honneur en passant par d’ameres angoisses. Comme il avait été dit autrefois a
Abraham que sa semence devait séjourner pendant plusieurs siécles dans une terre étrangere[Act 7, 6] avant
d’entrer en possession de son héritage; et il en fut ainsi, car les fourneaux d’Egypte durent précéder les
victoires de Josué. De nouveau, maintenant, Babylone est une seconde Egypte pour les enfants de Sion, avant
que la domination leur soit donnée, et que les jours glorieux de David et de Salomon soient rétablis.

Le jour du Chaldéen améne le prophéte au jour ou les ennemis d’Israél seront confédérés a la fin. (Jér. 4,
10, 111"), Cette derniére visitation sera sévére, et le rejet de Christ est mis en avant comme I'occasion et le
motif de la chose. Juda insulta le Messie lorsqu’ll lui fut présenté. Le Juge d’Israél fut frappé au visage (Matt.
27, 30). Mais Celui qu’ils ont rejeté et insulté deviendra leur unique espérance. Cela nous rappelle et I'histoire
de Joseph et celle de Moise. Ceux que la nation rejeta une fois et injuria, deviennent son unique force et son
attente au jour de la calamité. C’est ainsi qu’a cause du Messie, que le peuple outragea une fois, I’Assyrien des
derniers jours cherchera en vain a troubler Israél.



La condition du peuple sous un tel Messie, est alors décrite en détail. Il sera purifié, tandis que ses ennemis
seront détruits. Le résidu demeurera maintenant, parce que son Messie est grand en force et en majesté, et
«qu’il sera glorifié jusqu’aux bouts de la terre ». Ceux de la maison de Jacob seront comme «une rosée qui
vient de I'Eternel », et aussi comme «un lionceau parmi des troupeaux de brebis », le canal de la bénédiction ou
du jugement pour tous ceux qui les entourent.

Au milieu de tout cela, le Messie — le dominateur — est présenté dans Ses diverses gloires, soit dans la
gloire de Sa personne soit dans Ses gloires officielles. La pauvre Bethléhem, petite entre les villes de Juda, est
honorée a cause de Lui. Sa mére, la pauvre femme du charpentier de Nazareth, de méme que la pauvre ville de
Bethléhem, lieu de Sa naissance, recoivent honneur et bénédiction a cause de Lui.

Mais nous nous trouvons a la fin du chapitre 5.

Chapitres 6 et 7. Les premiers chapitres de ce prophéte nous ont montré les actes de /la main du Seigneur
avec Israél, mais ici nous trouvons la maniere d’agir de Son Esprit a son €gard. Ces deux sujets occupent
beaucoup tous les prophétes et forment I'histoire politique et I'histoire morale du peuple de Dieu, ou le
rétablissement et la conversion d’Israél.

Dans ces chapitres-ci de Michée, le travail de I'Esprit nous est présenté sous la forme d’un dialogue. Les
exercices de I'ame sont exposés comme sortant de la bouche de quelqu’un, et, en réponse, la conduite de Dieu
envers Son peuple nous est donnée a connaitre par le Seigneur Lui-méme; en cela, ces chapitres nous
rappellent les Psaumes ou les pulsations du cceur sont si constamment senties, et ou le sentier d’'un homme
conduit par Dieu est retracé dans tous ses contours. Ici comme la, nous retrouvons les exercices d’ame
personnels.

C’est le Seigneur qui commence I'entretien. Il fait le procés des voies de Son peuple, et cela en prenant,
pour ainsi dire, a témoin les montagnes, les collines et les fondements de la terre. Il veut que la création entiere
soit présente lorsqu’ll juge. Le Juge de la terre agit avec justice. C’est pourquoi les cieux et la terre se tiennent
dans la cour de Sa justice et devant le trébne de Ses jugements (voyez Deut. 32, 1).

Ce proces a été entendu par un résidu dont la réponse est donnée aux versets 6 et 7. Ceux qui le
composent sont réveillés maintenant et reconnaissent que c’est I'épée de I'Eternel qui est levée sur eux. lls sont
alarmés et désirent ardemment un refuge. L’ignorance des voies et des pensées de Dieu se lit dans leurs
paroles. Mais qu’importe, leurs &mes ne sommeillent plus ; elles ont été vivifiées.

Le Seigneur répond promptement. Il enseigne a ceux qui viennent d’étre réveillés et qui sont dans I'anxiété,
ce qui est «bon» et ce qui est requis d’eux. Il leur est déclaré ce qui est bon. Dieu le leur montre comme
provenant de Lui-méme. «Il n’y a qu'un seul bon, qui est Dieu»[Marc 10, 18] | 'évangile nous révéle cela
pleinement. Ce qui est requis ou demandé, ce ne sont pas des sacrifices de moutons, ou des torrents d’huile,
ou les premiers-nés des familles, mais ce sont les qualités morales que Dieu demande, savoir de faire ce qui
est droit, d’aimer la miséricorde et de marcher dans I’humilité (v. 8).

Ces choses sont parfaites a leur place. Ayant ainsi répondu briévement au résidu (a I'« homme », comme il
est ici appelé, qui a des oreilles pour entendre au milieu de cette nation perverse), Dieu continue Ses
sommations contre le peuple, détaillant toujours plus les iniquités d’lsraél. Car Sa voix s’adresse a la ville,
quoiqu’assurément Il veuille entendre le cri du résidu et y répondre, car le résidu a écouté la verge et Celui qui
I'a ordonnée (v. 9-16).

Aussitot apres, ceux qui ont été réveillés, prennent la parole et mettent leur sceau au jugement qui vient
d’étre prononcé, reconnaissant qu’en vérité le mal est aussi développé que possible, que 'homme de bien est



péri et que les relations les plus intimes et les plus étroites sont violées. Mais ils déclarent aussi ou ils ont trouvé
le refuge et la délivrance, savoir, en Dieu Lui-méme, de sorte qu’ils peuvent défier tous ceux qui voudraient
s’élever contre eux. Et cependant, malgré leur sainte et heureuse hardiesse vis-a-vis de leurs ennemis, ils
s’humilient sous la main du Seigneur, sachant et reconnaissant que comme pécheurs souillés, ils n'ont rien a
Lui répliquer (chap. 7, 1-10).

Le Seigneur répond a cela et d’'une maniere magnifique. Si ceux qui craignent Dieu ont apposé leur cachet a
la justice de Ses jugements, Il veut aussi mettre Son sceau a leurs espérances en leur parlant du jour ou leur
captivité aura pris fin, ou ils auront de nouveau été établis dans leur pays et dans leur ville, et ou les desseins
de leurs adversaires auront été déjoués, lorsqu’ils seront recherchés des nations voisines apres avoir traversé
les désolations auxquelles ils sont justement condamnés a cause de leurs péchés (v. 11-14).

De nouveau le résidu prend la parole. Etant encouragé, il demande la restauration de ces jours ou toutes les
tribus étaient rassemblées chez elles dans leur héritage, en Basan et en Galaad (v. 14).

En répondant, le Seigneur surpasse les désirs des siens, car, assurément, la grace abonde par-dessus la
foi aussi bien que par-dessus le péché. Le péché ne I'épuise pas — la foi n’en détermine pas la mesure. Le
Seigneur promet ici que le jour de la sortie d’Egypte sera renouvelé, et que les Israélites selon Son coeur
golteront de nouveau les merveilleux et magnifiques effets de Sa puissance en leur faveur, comme au jour ou
ils furent tirés du pays de I'esclavage (v. 15-17).

Ces paroles de grace sont interrompues par le résidu (aprés qu’il a entendu, pour ainsi dire, toute la
miséricorde dont il est I'objet), pour donner toute gloire a Dieu, et proclamer que le secret de la délivrance est
dans la crainte de Celui que les ennemis du peuple allaient maintenant apprendre a connaitre. C’est a la fin du
verset 17 que nous nous apercevons de cette interruption.

Mais ceux qui viennent ainsi de prendre la parole pour attribuer au Seigneur seul I’honneur de leur
délivrance finale, continuent sur le méme ton, et, dans leur ferveur d’esprit, laissent échapper les louanges de
Sa gréce et de Sa fidélité (v. 18-20).

1. T Entre I'accomplissement de I'un de ces versets et celui de I'autre, il y a un long intervalle dont Michée ne parle
pas, il est vrai.



