Osée

[Echo du témoignage 1863 p. 288-296]

Osée prophétisa en vue de la dissolution du royaume des dix tribus, et au temps ou la maison de Jéhu allait
prendre fin. Le prophéte est tout occupé de la ruine prochaine, mais il anticipe aussi, au-dela de ces temps, des
scénes de restauration et de gloire. Et I'on peut dire que la mort et la résurrection d’Israél sont envisagées et
présentées par lui sous différentes figures qui placent d’'une maniére vivante ces choses devant nous.

A I'ouverture du livre, nous voyons qu’au commandement de I'Eternel, le prophéte se choisit une femme et a
des enfants. Il aurait pu dire d’eux ce qu’Esaie prononca de ses deux fils : «Me voici avec les enfants que
I'Eternel m’a donnés pour étre un signe et un miracle » [Es. 8, 18],

Le premier né, «Jizreél», signale la désolation de la maison de Jéhu et celle de la maison d’lsraél. Le
second enfant, «Lo-Rukhama », est pour signe que Dieu retirerait Sa miséricorde de la maison d’Israél. Le
troisiéme recoit le nom de « Lo-Ammi », en témoignage que Dieu désavouerait Israél pour Son peuple. Mais tout
cela se termine par la promesse d’'un rassemblement final appelé «la journée de Jizreél », en laquelle la méme
nation qui est aujourd’hui rejetée serait rétablie. Le vent bruyant, le tremblement de terre, et le feu, passent,
accomplissant I'ceuvre qui leur est assignée, mais le son doux et subtil est réservé pour la fin[1 Rois 19, 11-12],

Le second chapitre nous fournit un exposé plus complet du péché et de I'état misérable d’Israél, en méme
temps que de la bénédiction finale qui attend ce peuple. La description magnifique de I'alliance établie par
I'Eternel entre Israél et les bétes des champs, aprés que Lui-méme a traité alliance avec lui, est quelque chose
de vraiment exquis, car I'on a devant soi la sphere de bénédiction dans laquelle Israél se trouve avec le
Seigneur apreés les jours de captivité et la traversée du désert. « La vallée de Acor » est rappelée comme «sa
porte d’espérance », c’est-a-dire comme changeant le jugement en victoire ou en gloire, et la tribulation en joie
(Jos. 7). Toutes ces choses disent assez la mort et la résurrection de la nation.

Puis, au chapitre 3, le prophete est engagé a prendre une seconde femme. Ces mariages sont allégoriques
et nous rappellent plusieurs choses en Ezéchiel; en Jérémie, la maniére dont il cacha sa ceinture vers
I'Euphrate[Jér. 13, 4]; et dans les Actes, Agabus se liant les mains et les pieds avec la ceinture de Paul[Act. 21,
1], Toutes ces choses typifient ou présentent d’'une maniere figurée des évenements encore futurs.

Le premier mariage du prophete nous instruit au sujet du rejet d’Israél comme nation, et de son retour a la
bénédiction dans les derniers jours. Le second mariage nous fournit des enseignements sur I'histoire politique
et sur I'histoire religieuse du peuple ; et sirement ces choses sont propres a nous émerveiller, car nous voyons
nous-mémes comme Vérifié ce qu’anticipe le prophéete. De nos jours encore, ce peuple est sans roi, sans
sacrifice, sans théraphim. Il est sans existence dans le monde politique, et ne peut étre considéré ni comme
peuple sanctifié ni comme peuple idolatre. Les Israélites sont privés pour ainsi dire de la connaissance et de
I'adoration de Dieu, et n'ont pas, comme leurs péres, de part dans le culte des idoles. C’est réellement de nos
propres yeux que nous contemplons ces choses. Mais cette nation doit revivre politiquement et religieusement.
Et comme nous en parle plus loin le prophéte : «IIs se retourneront et rechercheront I'Eternel leur Dieu et David
leur roi; ils révéreront I'Eternel et sa bonté aux derniers jours ». SOrement, cela nous dit encore leur mort
présente et leur résurrection prochaine.



Aprés ces trois premiers chapitres, nous pénétrons, si je puis parler ainsi, dans le corps de la prophétie, et
des détails nous sont donnés sur les péchés qui ont provoqué les jugements. « Il y a un péché a la mort » [1 Jean
5, 16], comme nous le dit Jean, et je crois qu’lsraél comme nation s’en est rendu coupable. Tous les prophétes
en parlent. « Si jamais cette iniquité vous est pardonnée que vous n’en mouriez », a dit Esaie[Es- 22, 14]. Mais la
vision des ossements desséchés d’Ezéchiel [Ez 37] est peut-&tre la portion des Ecritures la plus frappante, a ce
sujet, et la mieux connue. Le divin prophéte Lui-méme entretient les Juifs de Son temps, du jour de I'Eternel
Dieu qui les détruira misérablement comme les méchants vignerons. «Voici votre maison vous est laissée
déserte » [Matt. 23, 38]  leur dit-1l aussi. SGrement ils sont bien frappés de mort aujourd’hui, comme pays et
comme nation. Tout cela nous crie avec force : « Il y a un péché a la mort ».

Mais cette mort sera vaincue, et la nation juive aura part a la résurrection de méme que les corps des
saints. Et, de méme que les saints revétus de leurs différentes gloires rempliront et orneront les cieux, Israél
aussi fleurira et fructifiera et remplira le monde entier de I'abondance de ses fruits. « Quelle sera leur réception
sinon la vie d’entre les morts ? »[Rom. 11, 15] || y aura réveil sous le rapport spirituel aussi bien que quant aux
circonstances, rétablissement moral aussi bien que national, conversion aussi bien que restauration. Le dernier
chapitre d’'Osée nous révéle cela comme du reste tous les prophetes. Michée, que nous avons étudié tout
dernierement, nous peint ce sujet sous des couleurs bien vives et retrace les exercices d’dme d’une maniere
frappante dans ses deux derniers chapitres.

Les apercus que nous donne notre prophete sur les iniquités qui conduisent le peuple au tombeau, ou au
jugement de mort, sont variés, et sans enchainement.

Le pays devait mener deuil et les habitants &tre en langueur. Le Seigneur serait comme la teigne & Ephraim
et comme la vermoulure a la maison de Juda; Il les abattrait comme les oiseaux des cieux; ils seraient
engloutis; Memphis les ensevelirait; leurs enfants seraient conduits au meurtrier, et ils se serviraient des
paroles réservées pour le jour terrible de la destruction : « Montagnes, couvrez-nous, coteaux, tombez sur
nous ! »[10, 8],

Ce sont la les paroles et la description qui nous sont données d’eux. Mais ils devaient revivre et le Saint
Esprit nous fait aussi jeter sur cette scéne un rapide coup d’ceil. L’Eternel est le Dieu fort et non pas un homme ;
Ses compassions se réchaufferont; Il n’exécutera point 'ardeur de Sa colére et ne détruira pas entierement
Son peuple. Il est parlé de la résurrection comme devant avoir lieu au troisieme jour : allusion manifeste a la
résurrection du Seigneur d’lsraél Lui-méme. La sortie d’Egypte est rappelée comme pour indiquer le
renouvellement de I'histoire d’lsraél, ou pour le présenter comme s’il commencait de nouveau a marcher sous
la conduite et la grace de Dieu; c’est dans le méme but que I'histoire de Jacob est mentionnée. Le moment de
la naissance et celui de la sortie du tombeau auxquels il est fait allusion, sont aussi destinés a reproduire en
figures la méme histoire de ce peuple. La violence dévastatrice du vent d’orient, puis I'’épanouissement et les
richesses du printemps, nous parlent encore de la ruine et du relevement de la nation.

De tels passages impriment a ce livre son caractére; et en le lisant, je suis frappé de voir comment I'Esprit
de Dieu dirige constamment la pensée sur le jugement et la rédemption, la mort et la résurrection d’Israél
comme nation. Dans le chapitre 13, le langage de la résurrection méme est tellement employé que I'apbtre Paul
en fait usage lorsque c’est littéralement de la résurrection qu’il s’occupe (1 Cor. 15). Ici pourtant, c’est le
rétablissement de la nation qui est envisagé ; et comme Osée se trouve en face de la captivité assyrienne et de
la ruine prochaine de la maison de Jéhu, c’était tout naturel et méme facile a I’'Esprit, si jose employer une telle
expression, de I'amener & voir et & décrire I'état de mort dans lequel Israél allait se trouver!'.



Ce qui nous est surtout présenté, je le répete, c’est le détail de ces iniquités dont le développement rendait
nécessaire le jugement a mort. Mais jJadmets volontiers et pleinement ce qu’un autre a dit, qu'Osée, tout en
poursuivant son sujet, embrasse toute la série des voies de Dieu et ouvre devant nous le vaste champ de la
Veérité.

A coté du rejet actuel des Juifs et de leur restauration future qui, nous I'avons vu, sont les principaux sujets
du livre, il est fait allusion a la greffe des Gentils sur la racine juive. Voyez a ce sujet le verset 10 du chapitre 1,
relevé pour la méme conclusion en Romains 9, 26. L’idée bien scripturaire d’'un résidu en Israél se trouve
implicitement contenue dans les mots « Ammi» et « Rukhama» du chapitre 2 verset 1, et ainsi nous avons
quelques traits concernant d’autres vérités que celles qui occupent principalement le prophete. En outre, «rien
ne peut étre plus beau que ce mélange de nécessité morale de jugement, de juste indignation de Dieu contre
un tel péché, d’argument pour engager Israél & abandonner ses mauvaises voies et chercher I'Eternel qui se
laisserait sGrement fiéchir; de recours de Dieu aux conseils éternels de Sa propre grace, et, en méme temps,
de Son souvenir de Ses anciennes relations avec Son peuple bien-aimé; rien de plus touchant dans la bouche
de Dieu que ce mélange de reproches, de tendresse, d’appel, de retour a des moments plus heureux, que ce
mélange d’affection et de jugement que nous retrouvons maintes fois dans ce prophéte »2.

Nous avons ainsi en Osée des matiéres diverses quoique son grand sujet, je le répete, soit la mort et la
résurrection d’Israél.

C’est du dernier verset que nous pouvons déduire la morale de son livre : il nous dit ou peut étre trouvée la
sagesse, cette sagesse véritable et divine a laquelle se rapporte le bonheur éternel de I'dme. Et sirement, c’est
dans le mystére de la mort et de la résurrection, du jugement et de la rédemption, du péché et du salut, dans le
mystere d’Adam et de Christ, si je puis m’exprimer ainsi, que se trouve la grande morale de I'histoire de ce
monde ruiné.

Tout ce qui doit étre ramené a Dieu, tout ce qui doit subsister en Christ ou sous Son gouvernement, doit étre
revétu d’'un caractére de résurrection, de rédemption du jugement de mort, et le Juif aussi bien que tout le
reste, la nation d’Israél du dernier jour, comme nous I'apprennent Osée, les prophétes, et I'apdtre des Gentils
lui-méme.

Cette réflexion sur le dernier verset de notre prophéte pourrait, semble-t-il, clore aussi notre méditation;
mais je dois encore ajouter quelques mots.

La rédemption conduit a la relation. C’est la la maniere dont Dieu agit. Les besoins de Sa nature ne sont
satisfaits qu’a cette condition. « Dieu est amour » [1 Jean 4, 8], Quiconque a part a Son rachat, a aussi part a Son
adoption. Il place tous Ses rachetés en relation avec Lui-méme. Il en fut ainsi avec les patriarches. Isaac suivit
Abraham. Il en fut ainsi en Israél. Dieu parle a Israél et d’lsraél comme étant fiancé et adopté. Je pourrais
recourir pour le prouver & Esaie 54, & Jérémie 3, & Ezéchiel 16, & Sophonie 3, et & une foule d’autres passages.
Il en est de méme pour nous, et nous voyons cette vérité richement enseignée dans le Nouveau Testament.
Rachetés de la malédiction de la loi, nous I'avons été aussi de I'esclavage dans lequel elle nous tenait. En
d’autres termes, le privilége infini de la justification est suivi par celui de I'Esprit d’adoption (Gal. 3 et 4).

Parmi les portions de I'Ecriture qui nous montrent la nation d’Israél comme devant jouir de la relation aussi
bien que de la rédemption, Osée peut tout spécialement étre cité, car au second chapitre le Seigneur anticipant
les jours du royaume pour Son peuple, lui tient ce langage par la bouche de Son prophéte : « Et il arrivera en ce
jour-1a, dit I'Eternel, que tu m’appelleras Ischi (mon mari) ; et que tu ne m’appelleras plus : Baali (mon baal, mon
maitre) ». Chose admirable et précieuse ! Israél restauré et vivifie aura communion avec son Seigneur, dans la
joie et la liberté d’une relation du caractere le plus précieux et le plus intime! Car voici ce que dit encore



I'Eternel par Son prophéte Jérémie : « Ephraim ne m’a-t-il pas été un cher enfant ? Ne m’a-t-il pas été un enfant
que j'ai aimé ? Car toutes les fois que j'ai parlé de lui, je n’ai pas manqué de m’en souvenir avec tendresse;
c’est pourquoi mes entrailles se sont émues a cause de lui et j'aurai certainement pitié de lui» (31, 20).

C’en est assez. La rédemption conduit a la relation, et de la a la gloire. La terre et les cieux en rendront
témoignage bientbt d’'une maniére aussi variée qu’excellente et merveilleuse.

1. T Le verset 14 du chapitre 13 nous présente la pensée, exprimée par I'apétre en Romains 11, 29, savoir, que la
miséricorde divine rassemblerait Israél a la fin, parce que les dons et la vocation de Dieu sont sans repentance.

2. T Etudes sur la Parole, tome IlI, p. 275, etc.
Il parait que le verset 7 du chapitre 6 doit étre ainsi traduit : «Mais de méme quAdam ils ont transgressé

I'alliance ». Cela rappelle ainsi qu’Adam et le Juif furent tous deux placés sous la loi et partant devinrent
transgresseurs. C’est du reste I'enseignement du septiéme aux Romains.



