
Réflexions pratiques sur les Psaumes

[Écho du témoignage 1864 p. 263-280]

Psaumes 1-11

Mon but, dans les pages qu’on va lire, n’est pas d’interpréter les Psaumes, ce qui a été essayé autre part,

mais d’en tirer quelque instruction spirituelle et quelque édification pour l’âme. Les Psaumes jettent une lumière

toute particulière sur le gouvernement de Dieu et sur la sympathie de l’Esprit de Christ pour Son peuple. Ces

deux choses ont d’abord les Juifs pour objet et pour centre de leur action ; mais tout en admettant la grande

différence qui existe entre la position des Juifs et la nôtre, entre la relation d’un peuple avec Jéhovah, et celle

d’enfants avec leur Père, il n’en est pas moins vrai que les voies de Dieu en gouvernement s’appliquent aussi à

nous chrétiens. Comme point de vue pour envisager le chrétien, le gouvernement de Dieu, quoique au second

plan (l’autre point de vue, plus élevé, est céleste), n’en est pas moins important et d’un haut intérêt. C’est d’ici

qu’on découvre tous les soins de la tendresse divine de Celui qui a même compté le nombre des cheveux de

notre tête  ; c’est ici que l’on apprend à connaître avec quelle sérieuse vigilance il faut marcher

devant Dieu qui jamais ne s’écarte de Ses saintes voies, dont on ne se moque point  impunément, dont

les yeux sont continuellement sur les justes , quoique Sa grâce agisse en toutes choses pour rendre

notre marche parfaite devant Lui. Le gouvernement de Dieu appliqué à la marche du chrétien est surtout

exposé dans les épîtres de Pierre (voir 1 Pier. 1, 17 ; 3, 10-15, et le contenu de toute l’épître). Dans la seconde

épître, le gouvernement de Dieu se poursuit jusqu’à la fin de toutes choses. La première épître présente surtout

le gouvernement des justes ; la seconde, le jugement des méchants. Ce jugement est aussi mentionné dans la

première comme mettant fin à la puissance du mal et introduisant la délivrance finale des justes. Pierre était

l’apôtre de la circoncision, et c’est le gouvernement de Dieu qu’il a surtout en vue dans son enseignement.

1. Ce gouvernement sur la terre est clairement indiqué dans le psaume premier, ainsi que le caractère de

ceux qui jouissent de la bénédiction de ce gouvernement.

Ce sont eux qui se tiennent séparés de la voie du méchant, qui se plaisent en la loi de Jéhovah et y

méditent. La soumission à Christ, dans les conseils de Dieu dépositaire du gouvernement au terme de cette

époque d’épreuve, tel est le sujet du psaume 2. Voici, en peu de mots, ce que nous trouvons dans le premier de

ces deux psaumes qui sont la base de tous les autres : nulle participation au conseil des iniques, à la voie des

pécheurs, ni au siège des moqueurs ; quoiqu’en connexion avec la responsabilité humaine dans la marche, on

est préservé du mal. Les iniques forment des plans, suivent leur volonté, voient les choses à leur façon et

agissent en conséquence ; ce n’est point là qu’est le juste. Le pécheur va son propre chemin où il trouve ses

délices ; le juste ne marche point avec lui. Les moqueurs, à leur aise, injurient l’Éternel ; le juste ne siégera pas

avec eux. Mais le jugement arrive, et les pécheurs ne pourront subsister dans l’assemblée des justes introduits

alors dans le repos par la gloire de Dieu.

2. Le psaume 2 annonce le triomphe terrestre de Christ et Sa royauté en Sion, lorsque les Gentils Lui seront

donnés en héritage. Ces événements ne sont pas encore accomplis. Le gouvernement de Dieu ne met pas les

fidèles à l’abri de la souffrance, ainsi que cela aura lieu alors ; mais il fait tourner la souffrance en bénédiction

spirituelle et retient encore Sa colère. Glorieuse récompense de nos légères afflictions ! Dans ces afflictions

 [Matt. 10, 30]

 [Gal. 6, 7]

 [Job 36, 7]



mêmes, nous reconnaissons notre Père. Nous nous adressons au Père, qui, sans égard aux personnes, juge

selon l’œuvre de chacun , et nous passons le temps de notre séjour terrestre avec crainte, sachant

que nous sommes rachetés. Dans ce psaume, les rois sont exhortés à se soumettre avant que le jugement

n’arrive sur la terre. Mais ce jugement est à venir, et nous sommes encore à une école de patience, pendant

laquelle les Psaumes nous donnent de précieux enseignements.

3. Examinons le contenu des premiers psaumes qui suivent. Les ennemis se multiplient ; mais le premier

mot de la foi est : Seigneur ; l’âme trouve là sa sûreté, et de cette haute retraite, elle contemple ses ennemis. La

foi se confie en Jéhovah. Si le mot Seigneur retentit dans mon cœur en présence de l’ennemi, tout va bien. Il

s’occupe de ma cause et je suis en paix. Il est ma gloire, mon bouclier et ma retraite. Remarquons bien qu’il ne

s’agit point ici d’un état d’indifférence quant à ce qui est bien ou mal, ni même d’une confiance indolente. Le

désir et la dépendance sont actifs, c’est un lien entre l’âme et Jéhovah. J’ai crié et Il m’a exaucé ; point de doute

à ce sujet ; c’est la confiance que si nous demandons quelque chose selon Sa volonté, Il nous exauce ; nous

recevons ce que nous avons demandé . Si nous sommes sincères, nous ne désirons rien qui soit

contraire à Sa volonté ; mais, au milieu de l’épreuve et des difficultés, quelle chose immense que la certitude

d’être exaucé, d’être secouru par le bras de Dieu, dans ce qui est selon Sa volonté ! Source de paix et de

repos. Je me suis couché, je me suis endormi, je me suis réveillé, car le Seigneur me soutient. Que c’est grand

et simple à la fois ! Cher lecteur, pouvez-vous dire cela ? L’épreuve trouve-t-elle votre cœur confiant en Dieu,

comme en un père ; et quand elle redouble d’intensité, votre esprit est-il tranquille, votre sommeil est-il doux,

votre coucher et votre réveil sont-ils paisibles, parce que vous savez que Dieu est, et qu’Il dispose de toutes

choses ? Dieu se trouve-t-Il ainsi placé entre vous et le sujet de votre affliction ? Alors que peut-il vous arriver ?

Qu’importe le nombre de vos ennemis, si Dieu est là ? L’Assyrien s’est enfui avant de pouvoir exécuter une

seule de ses menaces ; ces menaces mêmes témoignent de sa mauvaise conscience et de sa peur. Insensés

que nous sommes de mesurer toujours les difficultés et les épreuves d’après nos propres forces et non d’après

celles de Dieu, Lui qui est toujours pour nous, si nous Lui appartenons ! Aux villes de Canaan, que leur

servaient leurs murailles élevées, si ces murailles s’écroulaient au son d’une trompette ? Pierre eût-il marché

plus facilement sur une mer calme que sur une mer en tourmente  ? Notre sagesse est de savoir

que nous sommes incapables de rien faire sans Jésus et, qu’avec Lui, nous pouvons tout ce qui est conforme à

Sa volonté. Le secret pour demeurer en paix consiste à être occupé de Jésus pour l’amour de Lui ; et quand

l’affliction surviendra, quoique nous n’y soyons pas insensibles, nous y trouverons Jésus et Sa tendre affection,

et nous serons plus que vainqueurs.

Le psaume 4 nous présente un autre principe, non moins important : l’effet d’une bonne conscience lorsque

nous crions à Dieu, en détresse ; non point d’une conscience justifiée du péché, mais d’une bonne conscience

en pratique, qui se confie en Dieu. Si notre cœur ne nous condamne pas, dit l’apôtre, alors nous avons

confiance en Dieu .

Écoute-moi lorsque je crie, ô Dieu de ma justice. Il n’est pas dit : Justifie-moi, mais : Écoute-moi. L’âme est

angoissée, mais elle connaît la délivrance ; elle a déjà fait l’expérience de la bonté et de la fidélité de Dieu. Il est,

Lui seul, la source de sa gloire et de son honneur. Combien c’était vrai de Christ ! L’homme s’en moque et a

recherché la vanité. Mais il n’en reste pas moins vrai que Celui qui ne peut manquer à Sa parole a mis à part,

dans Son conseil, les justes pour Son héritage. Ils sont tiens, a dit Christ. Nous sommes un peuple qui Lui

appartient en propre. Cette vérité, nous n’en doutons pas ; mais en marchant dans la sainteté, elle nous est

présente, elle est vivante pour nos âmes, nous voyons Dieu comme face à face et nous sommes certains qu’Il

nous écoutera. Nous n’avons pas perdu le sentiment de ce qu’Il est pour nous dans telle ou telle circonstance ;

notre âme n’est pas obscurcie. Or, rien ne se perd si facilement de vue que la dépendance de Dieu et la

 [1 Pier. 1, 17]

 [1 Jean 5, 14-15]

 [Matt. 14, 28-31]

 [1 Jean 3, 21]



confiance pratique en Lui. Une bonne conscience avec le sentiment de la dépendance donne courage et fortifie.

Certainement Dieu nous écoute lorsque, pleins de remords, nous crions à Lui ; c’est autre chose. Mais une

bonne conscience donne assurance au jour de l’affliction, parce que notre esprit entrevoit Dieu ; nous

L’apercevons au-delà de l’épreuve et nous fixons nos regards sur Lui. « Parlez en votre cœur et gardez le

silence, sacrifiez des sacrifices de justice et confiez-vous en l’Éternel ».

Bien des gens disent : « Qui nous fera voir le bonheur ? ». Ils désespèrent d’en trouver. Mais dans toutes les

circonstances de la vie, la lumière de Sa face est le seul vrai bonheur. La faveur de Dieu vaut mieux que la vie,

en outre elle assure le bonheur. La puissance du mal n’a pas le dessus sur la puissance de Dieu. Lui-même en

dispose, le détourne, le change en bénédiction, l’annule, comme bon Lui semble. La foi trouve cela dans la

lumière de Sa face et l’âme surmonte l’épreuve pour se réjouir en Dieu. Il y a là plus de joie que dans les

bénédictions temporelles incertaines et précaires ; puis la lumière de Sa face dans le malheur, c’est Lui-même,

c’est pour mon âme l’assurance qu’Il est de mon côté. Aussi « moi je me couche et je m’endors », mon sommeil

n’est point mêlé d’inquiétude, car quoiqu’il m’arrive, Dieu seul prend soin de moi.

Le psaume 5 fournit l’occasion de dire maintenant, pour n’y plus y venir, quelques mots sur l’appel au

jugement de Dieu souvent mentionné dans ce livre. Toutes les fois qu’il se trouve en présence de son ennemi,

l’opprimé se tourne vers Jéhovah et L’appelle à son secours. Il se fonde sur la justice de Dieu et sur le

caractère de Son gouvernement qui ne sauraient tolérer le mal. Jéhovah exterminera l’homme fourbe et violent ;

rien n’est plus juste. Le chrétien sent que Dieu ne doit pas laisser cours au triomphe du mal ; lorsqu’il réfléchit

au gouvernement de Dieu, il se réjouit d’avance du jugement qui ôtera le mal ; non pas qu’il pense à la ruine du

méchant, mais à la justice  et à son résultat. La vengeance appartient bien à Dieu, mais ce n’est point là qu’Il

se plaît. La part du Juif étant sur la terre (« car les humbles hériteront la terre et se réjouiront dans une

abondance de paix » ), il désire, pour son propre repos, la destruction de l’homme fourbe et violent.

Différente est la part du chrétien. Il laisse l’homme violent ici-bas et s’en va dans le ciel. Sa marche personnelle

est en harmonie avec l’époque de grâce où il vit et qu’il quittera pour entrer dans la gloire. Même au temps du

millénium pendant lequel Dieu exercera Son gouvernement pour retrancher le méchant, la grâce encore sera la

place distinctive du chrétien. Le fleuve d’eau découle de la cité ; les feuilles de l’arbre de la vie duquel il savoure

les fruits, sont pour la guérison des nations . Pour le moment, la place du chrétien n’est que grâce et

patience. Il fait le bien, endure des outrages, souffre patiemment et sait que cela est agréable à Dieu. Il

désirerait que le mal cédât devant la puissance du bien ; il sait que ce mal sera jugé, que le jugement dévorera

les adversaires et, en les considérant comme tels, il peut se réjouir de voir leur puissance anéantie  : juste

jugement dont son âme reconnaît la nécessité ; mais, placé sur le terrain plus élevé de la grâce, le chrétien n’y

cherche point sa délivrance.

Telle a été la position de Christ. C’est Lui qui exécutera le jugement auquel Son esprit fait appel dans ces

psaumes. Mais au temps de Sa marche terrestre, pendant laquelle Il a été notre modèle, Christ n’a point appelé

le jugement sur Ses ennemis ; « Père, pardonne-leur, car ils ne savent ce qu’ils font » , telle fut Sa

prière au milieu de leurs violences, et dans le jugement Il n’a point ouvert Sa bouche .

Le psaume 5 présente donc le jugement comme conséquence du gouvernement de Dieu quant à ce monde,

gouvernement basé sur le caractère immuable de Jéhovah, et il attend ce jugement d’où découleront le

bonheur et la joie du peuple de Dieu. Mais notre bonheur à nous est dans les cieux où il n’y a plus besoin de

délivrance. Nous quittons cette terre.

Ainsi tout en désirant faire ressortir la vérité et la justesse de ce psaume, je ne le présente en aucune façon

comme l’expérience d’un chrétien, sauf que notre cri de détresse s’adresse aussi uniquement à Dieu — nous

[1]

 [Ps. 37, 11]

 [Apoc. 22, 2]

 [Luc 23, 34]

 [És. 53, 7]



pouvons ajouter : à notre Père.

Les psaumes 6 et 7 ont à peu près le même caractère que le précédent, ils appellent aussi le jugement.

Mais le sixième se place sur un tout autre terrain que le cinquième et, à certains égards, il peut être présenté

comme un exemple d’expérience chrétienne. Quand l’âme est en angoisse, le mouvement naturel de la foi est

de recourir à Dieu comme à la source de sa consolation et de son espérance. La grâce immense que Dieu

déploie en étant pour nous, le sentiment que rien n’égale Son amour, la confiance qui découle de la

soumission : toutes ces choses attirent notre cœur vers Lui. Aussi n’est-il pas pour l’âme confiante, de temps

plus doux que celui de l’épreuve. Cela suppose une volonté brisée, un cœur soumis et une pleine connaissance

de l’amour de Dieu. Dans le cas contraire, l’épreuve, par le moyen de la grâce, opère la soumission, puis elle

est retirée ; si elle continue, l’âme trouve son bonheur dans la sainte et parfaite volonté de Dieu et dans le fruit

qu’elle y recueille. Mais il est un cas où l’épreuve, quoique tout aussi salutaire et pleine de grâce, trouve l’âme

moins disposée à se confier en Dieu. C’est lorsque nous sommes éprouvés à cause de notre conduite. Il est

difficile de voir l’amour de Dieu dans l’épreuve que nous subissons par suite d’un péché ; il est difficile de ne pas

être désolés en sentant que cette épreuve, fruit du péché, est une juste punition et qu’ainsi nous n’avons pas le

droit de croire qu’elle puisse s’allier avec l’amour de Dieu. À qui nous adresser, si ce n’est à Lui ? Mais

comment chercher secours auprès de Celui que nous avons offensé ? Telle est l’angoissante difficulté d’une

âme qui, se sentant elle-même la cause de son épreuve, sait qu’elle n’a pas le droit d’en réclamer la délivrance.

En proie au désespoir, elle est près de succomber. C’est en une occasion semblable que le Seigneur intercéda

pour Pierre, de peur que sa foi, sa confiance en Christ venant à être ébranlée, son amour et son espérance en

la faveur divine faiblissant, il ne tombât, sous le poids du remords et du désespoir, entre les mains de Satan.

Pierre, il est vrai, ne subissait alors aucun châtiment, mais le danger était le même. La foi empêche le

désespoir, mais elle n’ôte point le sentiment du péché et de la justice du châtiment ; elle se confie en Dieu, en

Son amour, en Sa bonté et, à travers la souffrance, elle voit la miséricorde. Le sentiment du péché devient plus

profond, la peur des conséquences diminue, et le cœur, humilié, se confie en Dieu malgré tous les obstacles ;

mais il sent que le châtiment est mérité, et même, jusqu’à un certain degré, en souffre peut-être encore. Voilà

l’état dont le psaume 6 nous fournit un exemple. Nous y trouvons le cri de détresse au fort de l’épreuve, le

recours à la grâce, la prière à Dieu de ne pas châtier dans Sa colère, et la confiance devant la pensée que la

colère serait une juste conséquence du péché. Tout en reconnaissant la justice du châtiment, la foi s’appuie sur

la grâce et dit  : « Jusqu’à quand ? ». Il est impossible que Dieu abandonne à toujours ceux qui se confient en

Lui ; la lumière se fera. Il y a une relation avec Dieu, et la foi compte sur cette relation. C’est donc avec certitude

de délivrance que le cœur peut exposer sa détresse à un Dieu dont il connaît les compassions. Cette certitude

est exprimée dans les trois derniers versets. On remarquera aussi, à propos de ce psaume que, dans le

gouvernement de Dieu appliqué à cette terre, la mort est envisagée comme un retranchement ; c’était le cas

pour les Juifs ainsi qu’on peut le voir dans l’histoire d’Ézéchias et même dans celle de Job. À certains égards,

c’est aussi le cas pour le chrétien ; il y a des péchés à la mort, et la mort peut être employée comme moyen de

discipline (voir 1 Cor. 11) ; elle peut aussi être différée (voir les épîtres de Jacques et de Jean). Quant à notre

psaume, il n’entrevoit rien au-delà de la mort, si ce n’est les ténèbres ; le gouvernement de Dieu ne s’en occupe

pas non plus. Lorsque le croyant est en paix, il considère la discipline, même justement sévère, comme un

signe certain de la faveur divine. Son horreur du péché est alors plus réelle, parce qu’il redoute le péché même,

non point ses conséquences. Peut-être les dards enflammés du méchant  l’atteindront-ils, peut-être

qu’enfin la terreur le menacera ; mais au travers de toutes ces choses, il voit la compassion et la fidélité de

Dieu ; Christ intercédant pour lui, sa foi demeure ferme. C’est là cependant un terrible état ; mais le cœur

s’attache à Dieu et peut dire : « Jusqu’à quand ? ».

 [Éph. 6, 16]



Le psaume 7 contient un violent appel à la vengeance, sur la justice de l’opprimé et sur la certitude du

jugement de Dieu. Ainsi l’assemblée des peuples reconnaîtra Jéhovah et L’entourera. Fort de sa justice, l’affligé

appelle ici la colère de Dieu sur les iniques sans douter qu’elle les atteigne. Quelque juste et vrai que soit le

contenu de ce psaume, il est impossible d’y voir l’expérience d’un chrétien, sauf en ce qui concerne le

sentiment de justice devant Dieu et la confiance en Lui.

Le psaume 7 est donc l’expression de ceux qui, en butte à la haine des méchants, cherchent la délivrance,

et non point de ceux qui souffrent avec Christ afin d’être glorifiés avec Lui.

Le psaume 8 célèbre le gouvernement millénial de Jéhovah et la gloire du Fils de l’homme, en rapport avec

le peuple juif qui la proclame.

Je passe sur les psaumes 9 et 10, dont le premier célèbre le jugement des ennemis d’Israël, et le second

raconte la méchanceté de leurs oppresseurs. Ces deux psaumes expriment l’assurance que Dieu voit

l’oppression et n’oublie pas les humbles ; puis, lors de la délivrance, ils célèbrent la fidélité de Jéhovah. Le

monde est jugé avec justice et Jéhovah se révèle par Son jugement. Il suffit d’attirer l’attention sérieuse du

lecteur sur le jugement du monde, mentionné dans ces psaumes, et sur la scène principale de ce jugement

dans le pays d’Israël. En toute occasion cependant, l’âme humble peut traverser l’oppression et l’épreuve dans

la tranquille certitude que Dieu la voit et que sa cause est entre les mains de Dieu. Subît-elle même une

épreuve par sa propre faute, humiliée elle peut encore compter sur Dieu.

Passons maintenant au psaume 11 et examinons quels sont les sentiments de ceux qui, souffrant sous

l’oppression qui précède la délivrance, ont encore à posséder leurs âmes par leur patience . Une

chose, en premier lieu, ressort distinctement de ce psaume (chose toujours vraie, quoique moins évidente

qu’elle ne le sera alors), c’est l’impossibilité de compter sur l’homme et d’en espérer le moindre secours,

l’instabilité de tout ce qui est terrestre, la ruine complète amenée par le mal. Quand les fondements sont

renversés, que fera le juste ? Pour la foi, tout cela est vrai depuis que Christ a été rejeté ; mais jusqu’à présent

et tant que dure Sa patience, la main de Dieu réfrène le pouvoir du mal et il y a encore des âmes amenées à

Christ. Les choses auxquelles ce psaume fait allusion, ne seront pleinement manifestées qu’au temps où le

méchant dominera sur la terre avant que Dieu se lève pour le jugement et pour délivrer les humbles.

Des cas particuliers d’épreuve nous placent souvent, dans notre sphère restreinte, au milieu de

circonstances analogues. Seulement n’oublions pas que nous avons affaire à un Père qui nous discipline pour

notre bien, pour notre profit céleste et éternel, avec le même amour par lequel Il n’a point épargné Son propre

Fils mais L’a livré pour nous .

La question posée dans ce psaume est celle-ci  : « Quand les fondements sont renversés, que fera le

juste ? ». À quoi aura-t-il recours comme assez divinement stable pour s’y appuyer ? Car le bien n’est nulle part

et les méchants, n’étant arrêtés par aucun scrupule de conscience, usent de fraude pour détruire les justes. Il y

a un moment où le Seigneur avertit de fuir, où il est tout à fait inutile soit d’agir, soit d’attendre avec patience.

Mais tel n’est pas le cas ici, et cela n’arrivera que lorsque Dieu aura tout abandonné, pour un temps, entre les

mains des méchants. La peur et l’incrédulité pousseraient à fuir, comme l’oiseau, en un lieu de la terre sûr et

tranquille. La foi regarde plus haut  : « C’est en Jéhovah que je me réfugie ». Se réfugier en Dieu qui est au-

dessus de tout, qui connaît tout, auquel rien n’échappe, toujours fidèle, qui prend même soin de la vie d’un

passereau, qui enfin dispose de tout quoi que l’homme propose, se réfugier en Dieu, notre Père, c’est la

ressource et la paix du juste. Le propre de cette confiance illimitée est de rendre notre marche parfaite et de

nous tranquilliser en tout temps ; car, dès que les circonstances extérieures ne dominent plus nos sentiments,

l’âme se laisse conduire par la volonté de Dieu ; elle l’accomplit avec courage et avec tranquillité, sachant que

 [Luc 21, 19]

 [Rom. 8, 32]



le résultat est entre les mains du Seigneur. Toutefois, là ne se borne pas l’enseignement du psaume 11. Sur la

terre, tout est bouleversement, confusion ; point de sécurité pour le juste. Mais Jéhovah est dans le palais de Sa

sainteté, Son trône est dans les cieux ; Ses yeux considèrent, Ses paupières sondent les fils des hommes ; Il ne

dort ni ne sommeille ; aussi les justes peuvent-ils Lui remettre leur cause sans souci. Nous trouvons ici une

exposition des voies de Dieu au temps de l’affliction. Jéhovah sonde les justes. Lorsque les paupières de Celui

qui voit toutes choses au point de vue de Sa sainteté, sondent les fils des hommes, Il a un but spécial quant aux

justes. Il les éprouve et Il les crible. Cela est de toute importance. L’action de Dieu à l’égard des justes a pour

but d’accomplir tout ce que Sa grâce s’est proposé en eux, de manifester Son caractère, de juger et de les faire

juger tout ce qui ne s’accorde pas avec ce caractère divin, de leur faire comprendre ainsi ce qu’Il est Lui-même

et de les y conformer moralement ; à la fois soumettant leur volonté et mettant en activité leurs affections par le

sentiment de Sa fidélité et de Son amour. Briser la volonté est un moyen puissant d’ouvrir l’intelligence.

C’est de Son palais et de Son trône que Dieu gouverne ainsi. Dans le palais, tout le monde parle de Sa

gloire. C’est là que l’homme s’approche de Lui ; là se révèle Son caractère, Sa nature, afin que, conformément

à cette nature, l’homme entre en rapport et s’associe avec Lui. Du haut de Son trône, Il dispose toutes choses

afin de nous accommoder à la gloire et à la sainteté du palais. La chair ne se plie pas volontiers à ces

exigences ; mais cela prouve combien l’action de Dieu est nécessaire et profitable. Il sonde les fils des hommes,

aucun de leurs faits et gestes ne Lui échappe, toutes choses sont découvertes aux yeux de Celui auquel nous

avons affaire , et Il en juge. Mais surtout Il sonde les justes, et cela en contraste avec Sa haine des

méchants sur lesquels Il déversera Sa colère. Lorsque Dieu sonde les justes, il s’agit avant tout de Sa nature et

de Sa gloire qu’Il n’abandonne pas. Quoique Sa face considère les justes et quelque plaisir que Son amour

prenne en eux, Il ne saurait se renier Lui-même  ; c’est à Lui qu’Il veut les rendre conformes, et dans

Son gouvernement se révèle Sa nature. Dieu s’est servi d’Israël pour démontrer à toute la terre qu’Il déteste le

mal ; et plus ce peuple était près de Lui, moins Il pouvait tolérer en lui l’injustice : « Toi seul, je t’ai connu d’entre

toutes les familles de la terre, c’est pourquoi je te punirai à cause de tes iniquités » . Aujourd’hui

encore, malgré toute Sa grâce, on ne se moque pas de Dieu impunément. L’homme recueillera ce qu’il aura

semé. Une foule de passages démontrent ce principe dans son application à Israël, et ce principe subsiste

encore (Rom. 2, 6, etc.). Ce sont, nous l’avons dit, les épîtres de Pierre qui surtout révèlent ce gouvernement de

Dieu, la première, quant aux justes, la seconde, quant aux méchants. En sondant et en éprouvant les justes,

Dieu maintient Son caractère au milieu de ceux qui sont près de Lui. Mais Il les sonde aussi pour leur profit, et

prouve ainsi, d’une manière précieuse, tout le soin qu’Il prend d’eux. « Dieu ne détourne pas ses yeux de

dessus les justes » , dit Élihu. Il est possible que nous soyons sous le poids de l’épreuve, si cela est

nécessaire, et nous devons nous estimer bienheureux lorsque nous sommes en butte à diverses épreuves

(épître de Jacques), sachant qu’elles produisent la patience. Or, en voici le résultat : « Que la patience ait une

œuvre parfaite, afin que vous soyez parfaits et accomplis dans toute la volonté de Dieu » . Nous

devons nous glorifier dans les tribulations (Rom. 5) ; elles produisent la patience, et notre espérance n’en

devient que plus brillante, l’amour de Dieu étant répandu dans nos cœurs — cette vraie clé de tout ce qui

arrive.

L’amour de Dieu agissant comme discipline, nous fait conclure deux choses exprimées en Hébreux 12. La

première, c’est qu’il ne faut pas mépriser la discipline nécessaire assurément, puisqu’elle provient de l’amour

de Dieu ; la seconde, c’est que, pour la même raison, il ne faut pas perdre courage.

Le livre de Job nous apprend que Dieu a deux buts différents lorsqu’Il éprouve les saints. L’un est de leur

faire connaître leurs transgressions, leurs fautes positives ; l’autre, de les détourner de leurs projets et

d’empêcher leur orgueil (Job 33, 16, 17 ; 36, 7-9). Ce livre nous fournit une instruction toute divine des voies de

 [Héb. 4, 13]

 [2 Tim. 2, 13]

 [Amos 3, 2]

 [Job 36, 7]

 [Jacq. 1, 4]



Dieu quand Il sonde les justes. Il nous enseigne aussi cette autre vérité, importante pour les âmes exercées qui,

trop souvent, s’arrêtent à des causes secondaires, savoir  : que la discipline provient de Dieu, que Lui seul

l’exerce. L’origine de tous les maux de Job n’était point l’accusation de Satan, mais bien ces paroles de Dieu :

« As-tu fait attention à mon serviteur Job ? » . Dieu avait fait attention à lui et savait que l’épreuve était

nécessaire. Il est vrai que l’instrument de cette épreuve était pervers, c’étaient aussi des désastres causés par

Satan ; mais Dieu avait fait attention à Son serviteur, Il avait sondé le juste et mesuré d’avance l’étendue de

l’affliction. Aussi, est-ce Lui qui arrêta Sa tempête au jour du vent d’orient ; et lorsqu’Il eut achevé Son œuvre

(œuvre que Satan n’aurait jamais pu accomplir) et qu’Il eut amené Job à se connaître lui-même, alors Il le bénit

abondamment.

Dieu nous humilie et nous éprouve afin que nous connaissions ce qu’il y a dans nos cœurs . Il nous

fait vivre de foi avant de nous enrichir. Quand l’épreuve rencontre en nous la vérité et la puissance de la vie

divine, elle nous développe et nous fait mûrir dans le sentiment de la grâce, elle détache notre esprit du monde

pour le rapprocher de Dieu et le rendre intime avec Dieu. Quand l’épreuve rencontre la chair, celle-ci se révolte

et décèle sa propre volonté ; mais cet état rendu sensible à la conscience, elle le juge devant Dieu et, en

définitive, l’épreuve elle-même réussit à détruire la volonté. Assurément ce n’est pas l’épreuve en elle-même

qui peut conférer la grâce ; mais dirigée par la main de Dieu, l’épreuve peut briser la volonté et mettre au jour un

mal caché et inconnu, de manière que la vie nouvelle peut grandir et se fortifier.

Alors Dieu prend une plus large place dans le cœur, l’intelligence de Ses voies se développe, la

dépendance et l’humilité augmentent, la vanité de ce monde devient plus évidente et sensible ; en apprenant à

se connaître, on se méfie de la chair et de soi-même. Le chrétien se vide ainsi de lui-même, pour se remplir de

Dieu ; les choses éternelles et véritables, les choses divines ont une plus grande part dans l’âme ; et tout ce qui

est faux, mis au jour par la lumière, est aussitôt rejeté. Nos relations avec Dieu prennent plus de consistance et

de sérieux, nous vivons plus constamment au milieu des scènes éternelles dans lesquelles Il a introduit nos

âmes. Regardant alors en arrière, nous découvrons l’amour qui nous a conduits jusque-là et, pleins de

reconnaissance, nous bénissons Dieu pour chaque épreuve. Il n’y a que l’épreuve pour nettoyer de tout alliage,

pour nous affermir dans une espérance glorieuse et pure, et pour accroître notre intelligence de Dieu, étant, en

proportion, dépouillés de nous-mêmes.

[Écho du témoignage 1864 p. 371-407]

Psaumes 12-17

Évidemment, le psaume 12 a été écrit sous le poids de l’injustice et de la violence et sous le sentiment de

l’isolement ; la puissance humaine, tous ceux qui s’y confient, font la guerre à l’âme. Un cas pareil est rare

assurément ; il n’est pas impossible, et les chrétiens individuellement peuvent être isolés et abattus. Le verset 5

annonce les jugements de Jéhovah qui mettront fin à l’oppression. Ces jugements ont souvent lieu encore

comme conséquence du gouvernement de Dieu ; mais ils ne constituent pas l’espérance directe et particulière

du chrétien, qui sait au contraire que sa place est de faire le bien, de souffrir patiemment, et qu’ainsi il est

agréable à Dieu. Son repos est autre part, là où Dieu est pleinement glorifié. Il en est de nous comme de Christ

qui fit le bien, endura l’affliction ici-bas et ne fut pas délivré ; inutile d’ajouter combien cela était agréable à Dieu.

Il convenait que Christ souffrît et c’est notre profit, de sorte que nous pouvons aussi nous glorifier dans les

tribulations  à cause de leur fruit bien autrement précieux que le repos de cette terre et qui mûrit pour

nous dans le ciel, parce qu’ainsi nous sommes rendus capables de jouir de Dieu plus intimement. Si donc nous

 [Job 1, 8]

 [Deut. 8, 2]

 [Rom. 5, 3]



souffrons pour la justice et si nous souffrons pour l’amour de Christ, nous sommes bienheureux .

L’Esprit de gloire, l’Esprit de Dieu, repose sur nous . Du reste, si nous attendons patiemment, Dieu

nous délivre même aujourd’hui en mainte circonstance particulière. Dans tous les cas, et c’est ici l’idée

principale, les paroles de Jéhovah sont des paroles pures ; elles jugent tout ce qui est en l’homme, mais on peut

se confier en leur véracité. Tout ce que Sa bouche a proféré, Jéhovah le maintiendra en sainteté et Il

l’exécutera en puissance. Notre sagesse est de nous tenir à la Parole de Dieu envers et contre tout. Les

épreuves extérieures ne sont que des moyens pour purifier et pour éprouver le cœur quant à la foi ; la Parole est

la pierre de touche à l’aide de laquelle l’âme éprouve toutes choses, la mesure intime de son état devant Dieu

et le terrain solide sur lequel repose sa confiance. Lorsque le cœur est éprouvé par la Parole ou par les

circonstances, c’est afin de le dégager de toutes les choses qui l’empêcheraient de se reposer sur chacune des

paroles de Dieu et de se les approprier. Elles seules sont notre vie.

Le psaume 13 exprime le travail d’une âme sous le poids des épreuves mentionnées au psaume 10. Ces

épreuves ne nous concernent pas directement, toutefois le chrétien peut se trouver angoissé par le triomphe

apparent et momentané du mal ; et alors il peut ainsi crier à Dieu de ne pas le délaisser comme s’Il ne prenait

aucun soin de lui. Il y a une différence entre la position de Christ et celle du résidu juif : extérieurement, Christ a

été abandonné entre les mains des méchants, tandis que le résidu juif en général sera épargné et délivré ;

quelques-uns d’entre eux, il est vrai, succomberont devant leurs ennemis et jouiront d’une meilleure

résurrection. Mais en parlant de ce psaume, j’ai surtout en vue l’enseignement moral qu’il renferme. Au milieu

d’ennemis sans cœur et sans conscience, même en apparence oubliée de Dieu, l’âme se confie en Sa

miséricorde, compte sur Sa bonté, sur Sa fidélité, et se réjouit de la délivrance avant d’être délivrée par la

puissance de Dieu. Ainsi, en priant Dieu, nous Le remercions avant d’être exaucés, sachant dans nos cœurs,

par la foi, qu’Il nous a entendus et qu’Il nous a répondu, quoique Sa réponse ne soit pas encore manifeste.

Cette assurance, vraie preuve de la foi, procure une paix indicible au milieu de l’affliction. Nous ignorons

comment Dieu nous délivrera, mais nous savons que nous serons délivrés ; Il dispose de tous les moyens. C’est

en Dieu Lui-même que nous plaçons notre confiance, et, en regardant à Lui, le cœur reçoit une réponse sur

laquelle il peut compter. Diverses circonstances et la Parole aussi éprouvent le cœur ; la confiance et la

délivrance divine réjouissent l’esprit. Nous savons, même avant d’être secourus, que Dieu est pour nous. Il est

bien naturel d’écouter son propre cœur, quoique rien ne fatigue et n’angoisse plus, mais la foi n’agit pas ainsi.

La tristesse mène à la mort. L’âme, même en se soumettant, se replie sur elle-même, mais un regard à Dieu la

remplit de lumière. La conscience que c’est l’ennemi qui travaille contre nous, dispose notre âme à la

confiance : pensée solennelle et terrible ; mais, avec Dieu, c’est un motif pour être assuré de la délivrance.

Le psaume 14 est un exemple frappant d’une méthode fréquemment employée dans l’Écriture  : plusieurs

portions de la Bible s’appliquant littéralement aux Juifs dans les derniers jours et aux événements de cette

époque, renferment à la fois de grands principes moraux, des vérités importantes en tous temps et qui seront

publiquement manifestées aux derniers jours par le jugement de Dieu. L’apôtre cite ce psaume

pour montrer aux Juifs comment, dans leurs propres écritures, Dieu Lui-même juge leur état, prouvant ainsi la

nécessité d’une justice qui ne fût pas d’eux. Je n’ai que peu de chose à ajouter. Nous pouvons nous attendre à

des difficultés provenant de l’absence de toute crainte de Dieu en ceux auxquels nous avons affaire ; il semble

impossible à celui qui craint Dieu, qu’un pareil état puisse exister, qu’il n’y ait dans le cœur aucune

componction, aucune chose qui le retienne d’un acte de méchanceté délibérée ; cependant cela arrive

quelquefois quand on s’y attendait le moins. Mais le Seigneur voit tout, voilà notre confiance.

Il attendra peut-être, Il patientera avec le mal, du moins avec ceux qui le font, Il nous exercera de cette

manière, mais rien ne Lui sera caché. Puis Dieu Lui-même est au milieu de la race juste ; cette présence au

 [1 Pier. 3, 14]

 [1 Pier. 4, 14]

 [Rom. 3, 10-12]



milieu d’eux, les justes la connaissent par la foi seule et leurs ennemis en ressentent l’influence ; voilà ce que

Rahab apercevait parmi les Cananéens (Jos. 2, 9), et l’apôtre y fait allusion dans Philippiens 1, 28. Ce

sentiment de frayeur qu’éprouvent tous ceux qui s’opposent à la vérité, peut être caché sous le mépris ou sous

des actes de violence ; mais à coup sûr, la foi qui se confie en Dieu produit toujours un sentiment de frayeur

chez les méchants, même lorsqu’ils triomphent. Les Juifs, après avoir crucifié Christ, craignaient encore que Sa

disparition de la tombe ne leur devînt funeste. Mais pour être ainsi soutenu dans l’épreuve, il faut que le fidèle

ait le sentiment de la présence de Dieu.

Le psaume 15 est une preuve évidente que ces psaumes s’appliquent directement aux Juifs dans les

derniers jours. Toutefois, les saints ne doivent pas perdre de vue l’existence actuelle du gouvernement de Dieu.

Ce gouvernement est exposé dans les épîtres de Pierre  : dans la première en faveur des justes, dans la

seconde comme jugeant les impies (1 Pier. 3, 10-15 applique aux chrétiens les principes selon lesquels Dieu

agissait envers les Juifs comme peuple, principes qu’Il mettra surtout en action dans les derniers jours, mais

qui nous concernent aussi pendant le temps de notre séjour terrestre). Ainsi le psaume 15, quoique

essentiellement juif, nous enseigne des principes à suivre ; le verset 4, par exemple, parle d’une chose qui est

en tout temps agréable à Dieu.

Ayant fait ces remarques, je passe au psaume 16 qui s’applique directement à Christ et contient, en même

temps, une douce instruction pour nos âmes. C’est ici Christ prenant la place d’un homme et indiquant le

sentier de la vie qui L’amènerait en la présence de Jéhovah où il y a un rassasiement de joie ; ce sentier Le

conduisait à travers la mort puisqu’Il venait pour nous, mais Il se confiait en Dieu. Malgré le sens prophétique

de ce psaume, le sentier de Christ est en même temps un exemple pour nous ; le bon Berger a précédé Ses

brebis. Le psaume 16 établit un principe essentiel  : la confiance en Dieu même dans la mort, une humble

obéissance et, par conséquent, Jéhovah Lui-même étant la portion de l’homme, l’exclusion de tout ce qui serait

contraire à cette vérité. Cette confiance et cette obéissance ne perdent pas Dieu de vue un seul instant. Tel est

le grand principe de la vie divine, de cette vie divine arrivant sur la scène du péché et de la mort. Sans doute,

nous devons parler de communion avec le Père et avec Son Fils Jésus Christ dans ce sentier de la vie, mais ce

sont les grands principes moraux, l’état subjectif de l’âme, qui nous sont représentés ici, et cela dans la

personne même de Christ ; c’est, remarquez-le, Sa perfection comme homme devant Dieu et vis-à-vis de Dieu.

Il ne s’agit pas de la perfection divine, de Dieu manifesté à l’homme, mais de Christ, homme dépendant de

Dieu ; il ne s’agit pas même de Son propre sacrifice que nous devons imiter (1 Jean 3, 16), mais de Sa place

d’homme dans la perfection, de Sa perfection devant Dieu, motif de tous Ses actes. Par conséquent, ces

paroles de Christ  : « Ma bonté ne va pas jusqu’à toi », s’appliquent aussi à nous-mêmes. Affirmer

qu’effectivement notre bonté ne va pas jusqu’à Dieu, paraît absurde ; mais ces mots appliqués à Christ homme,

absolument parfait, indiquent la nature de cette bonté et établissent un principe qui nous met à notre place.

Cette bonté étant la perfection de l’homme devant Dieu, manifestée en Christ qui en est l’exemple sur la terre,

met en évidence la place bénie du chrétien, quoique au milieu de la faiblesse et de luttes intérieures inconnues

à Christ qui n’avait pas de péché ; malgré cette différence, la place de Christ est l’expression absolue de la

nôtre devant Dieu ; cela est pleinement révélé à la fin de l’évangile de Jean, surtout dans le chapitre 17.

L’épître de Jean aussi, qui d’abord présente Christ comme la manifestation sur la terre de la vie éternelle

qui était auprès du Père, sa manifestation dans une personne que leurs mains avaient touchée, enseigne que

c’est ce qui est vrai dans les chrétiens, de même qu’en Christ (1 Jean 2, 8), et montre que la justice et l’amour

sont le caractère de cette vie, et que, par la présence du Saint Esprit, nous demeurons en Dieu et Dieu

demeure en nous. Nous possédons cette vie éternelle descendue du ciel et touchant laquelle il est dit qu’elle

est dans le Fils seul ; celui qui a le Fils a aussi la vie . Voilà en effet pour nous la véritable importance [1 Jean 5, 12]



de cette vie éternelle. Les Psaumes assurément ne peuvent pas la présenter comme l’épître de Jean, et

cependant nous voyons ici Christ prenant Sa place parmi les excellents de la terre. L’apôtre Jean laisse

entendre que nous serons avec Christ dans le ciel, mais il ne s’occupe pas de la vie éternelle dans la gloire

auprès de Dieu. C’est Paul qui l’expose de cette manière, aussi bien n’avait-il vu Christ que dans la gloire. Jean

présente la vie en elle-même et manifestée sur la terre ; la vie est la lumière des hommes .

Nous avons vu plus haut que le psaume 16 ne développe pas sous toutes ses faces la vie de Christ sur

cette terre ; mais celle qu’il présente n’en devient que plus distincte et plus bénie pour nous. Christ, traversant

ce monde, était la manifestation de Dieu Lui-même (des traits divins de Son caractère, non point de Son titre et

de Sa nature divine) ; amour, sainteté, justice parfaite, Il révélait véritablement tout le caractère de Dieu. Quelle

bénédiction ! Notre devoir est de L’imiter (voir Éph. 4, 32 ; 5, 1-2 ; Col. 3, 10). Mais le psaume 16 n’envisage

pas Christ de cette manière ; il Le présente comme l’homme dépendant et soumis ; il Le présente aussi comme

prenant Sa place parmi le résidu d’Israël en contraste avec l’idolâtrie de ce peuple. Laissant de côté ce dernier

point, je désire fixer nos pensées sur le caractère de la vie de Christ.

Cette expression  : « Ma bonté ne va pas jusqu’à toi », ne pourrait convenir à la divine manifestation de la

bonté sur cette terre. Mais prenant, en tout point, la place d’un homme ici-bas, le Seigneur nous montre la

position véritable d’un homme vivant pour Dieu, non pas dans son innocence, moins encore certes dans le

péché, mais parfaitement saint et juste dans un monde de péché, connaissant le bien et le mal, tenté, mais

séparé du péché et des pécheurs ; non pas élevé au-dessus des cieux, mais destiné à l’être par les désirs de

sa nature et par sa marche vers ce but ; dépendant, obéissant, se tenant devant Dieu comme humainement

responsable et se réjouissant d’avance du bonheur céleste comme bonheur de l’homme dans la présence de

Dieu et avec Dieu, place bénie pour Lui et que nous partagerons avec Christ, ayant Sa nature. Christ, ainsi

envisagé, c’est l’homme confiant en Dieu, trouvant son plaisir et sa joie en Dieu, vivant de foi et, sous ce

rapport, séparé de Lui, non pas Dieu manifesté en chair, quoique cela fût également vrai à un autre point de

vue. Ainsi, en tant que sanctifiés par la vérité, notre place sur la terre est au-dessus de celle du résidu juif ; en

outre, nous sommes unis à Christ par le moyen du Saint Esprit. Cette place dont je parle, le Seigneur la prend

lorsqu’Il dit au jeune homme  : « Pourquoi m’appelles-tu bon ? Il n’y a qu’un seul bon, c’est Dieu. Si tu veux

entrer dans la vie, garde les commandements » . Quant aux pratiques extérieures, le jeune homme

avait peu de chose à se reprocher ; mais il fallait plus que cela pour caractériser la vie divine dans sa marche

vers le bonheur céleste au milieu d’un monde de péché, il fallait pouvoir dire avec Abraham, avec David et les

saints prophètes : « Le Seigneur est ma portion ». Alors, ayant le Seigneur Lui-même pour maître de son cœur,

le jeune homme aurait pu donner ses biens aux pauvres pour suivre Jésus. Mais il paraît que le Seigneur n’était

point sa portion ; peut-être, par la grâce, l’est-Il devenu plus tard.

L’état qui est décrit dans ce psaume, c’est l’état de l’homme considéré comme distinct de Dieu (il ne s’agit

pas ici naturellement d’une séparation morale, je ne parle pas non plus de l’union de la nature divine et de la

nature humaine en Christ), mais participant de la nature divine (il n’en pouvait être autrement), ayant Dieu pour

objet, mettant en Lui sa confiance, n’obéissant qu’à Lui, dépendant de Dieu en toute chose, et parfait dans sa

foi en Lui. Cet état ne pouvait se réaliser que dans un être qui participât personnellement de la nature divine —

Dieu Lui-même en l’homme — tel que Christ, ou médiatement tels que ceux qui sont nés de Dieu. Mais, nous

l’avons déjà remarqué, Christ n’est pas considéré ici sous ce point de vue, et il ne s’agit pas non plus du

croyant comme étant uni à Christ. La divinité en Lui est présentée non point dans la manifestation de Dieu en

Lui, mais plutôt dans son effet : la perfection absolue de Christ comme être humain. Sa marche est celle d’un

homme moralement en présence de Dieu. Christ dépend de Jéhovah quant à Sa résurrection, et Il dit  : « Tu

n’abandonneras pas mon âme au séjour des morts », quoiqu’Il ait pu dire également : « Détruisez ce temple, et

 [Jean 1, 4]

 [Marc 10, 18-19]



dans trois jours je le rebâtirai » . Homme parfait, Christ pouvait dire à Dieu  : « Père, je remets mon

esprit entre tes mains »  ; ainsi Pierre disait aux Juifs  : « Celui que vous avez crucifié, Dieu l’a fait

Seigneur et Christ » , tandis que Thomas avait dit à Jésus : « Mon Seigneur et mon Dieu » .

Pierre, en effet, considère toujours Christ comme l’homme rejeté, comme le Messie exalté par Dieu ; il

n’annonce pas le Fils de Dieu comme Paul l’annonça tout d’abord dans les synagogues, quoique, par une

révélation divine, Pierre ait été le premier à Le confesser comme tel . Christ est donc notre modèle

parfait ; Il nous montre ce qu’est l’homme parfait. Un principe essentiel qui caractérise en premier lieu le

psaume 16, c’est l’entier abandon de Christ entre les mains de Dieu, Sa confiance en Lui. Il ne se défend pas

Lui-même, ne compte pas sur soi, mais s’en rapporte à Dieu : « Garde-moi, ô Dieu ! car je me réfugie en toi ».

Cela est d’une immense importance. Christ, comme Dieu, aurait pu prendre soin de Lui-même ; mais n’étant

pas venu dans ce but, comment pouvait-Il le faire ? Christ était venu en amour pour souffrir, pour obéir, pour

sauver ainsi par grâce, mais pour glorifier Dieu. Moralement parlant, cette position prise, Il ne pouvait la quitter.

Si l’on parle de Sa puissance, nul doute que Christ aurait pu se délivrer Lui-même ; et quant à Sa position de

Fils de Dieu, s’Il avait demandé douze légions d’anges, Il les aurait eues . Mais alors, c’est Lui qui

l’affirme, Christ n’aurait point rempli les conseils révélés de Dieu.

Cette obéissance et cette dépendance étaient volontaires mais parfaites, la seule chose convenable dans la

position qu’Il avait prise. — Sa foi était parfaite. C’est Lui qui, par Son exemple, a enseigné et accompli la vraie

foi, l’abandon de soi, la dépendance, la confiance ; ajoutons que la Parole de Dieu seule gouvernait tous Ses

actes ; Il la suivait exclusivement. Cette Parole était aussi Son arme, comme Il l’a prouvé en présence de Satan

dans le désert. Christ étant la parole et la vérité en personne, tout ce qu’Il disait exprimait ce qu’Il était (Jean 8,

25) ; mais il n’en est pas moins vrai que Christ obéissait, comme homme, à l’autorité des Écritures et se laissait

conduire par elles ; c’est ainsi qu’Il dit : « Garde-moi, ô Dieu, car je me réfugie en toi ».

Un second principe renfermé en partie dans ce qui précède, c’est l’entière soumission à la volonté de Dieu

(dans ce psaume, il s’agit de Jéhovah, Dieu révélé aux Juifs ; pour nous, il s’agit du Père et du Fils, d’un seul

Dieu, le Père, et d’un seul Seigneur, Jésus Christ) : « Tu as dit à Jéhovah : Tu es mon Seigneur ». Remarquez

ces mots : Tu as dit, c’est Christ qui l’a dit ; Christ était bien Jéhovah, mais dans Sa marche ici-bas, Il n’a point

pris cette place. Quoique Dieu, et n’estimant pas que ce fût une usurpation d’être égal à Dieu, Il avait pris la

forme d’un serviteur et avait l’apparence d’un homme . Prise volontairement, gardée parfaitement

dans la mort et à travers la mort, Sa place fut dans l’humiliation. Cet acte volontaire était divin et prouvait Son

titre divin ; les créatures n’ont pas de place à prendre, mais à garder, quoique lorsqu’elles n’étaient pas gardées

par Dieu, elles n’aient jamais agi de la sorte. La place qui a été donnée à Christ comme homme, mais qu’Il a

méritée, est la gloire (Jean 17) ; Il s’abaisse Lui-même et est élevé au-dessus des cieux. Il avait dit à Jéhovah :

« Tu es mon Seigneur », ce qui signifie : Je suis ton serviteur. Sans cesser d’être Dieu, Il avait pris en dehors de

Dieu une place dont Il ne pouvait remplir les conditions qu’en étant Dieu ; dans cette place, Il devait satisfaire

Dieu comme homme, glorifier Dieu en un monde pécheur et apostat, ayant ce monde, la puissance de Satan,

en dernier lieu même la colère de Dieu contre Lui, afin d’accomplir la gloire de Dieu en justice. C’est ainsi qu’Il

dit : « Ma bonté ne va pas jusqu’à toi » — aussi haut que toi. Christ devait remplir la place de l’homme dans la

condition dans laquelle la gloire de Dieu s’y trouvait intéressée. Homme parfait, quand Il se trouvait dans ce

caractère, Il était seul dans Sa perfection  : personne pour Le secourir ou même pour compatir avec Lui. Sa

confiance devait être en Dieu dans la vie et à travers la mort, que dis-je ? même sous le poids de la colère

divine ; mais c’était là le sentier de la vie que Dieu Lui avait fait connaître (v. 11). De plus, il existait sur la terre

des objets de la grâce divine auxquels Christ s’était associé. Il n’en parle pas ici comme ayant été choisis par

Lui (c’est le cas dans l’évangile de Jean lorsqu’Il dit à Ses disciples  : « ce n’est pas vous qui m’avez choisi,

 [Jean 2, 19]

 [Luc 23, 46]

 [Act. 2, 36]  [Jean 20, 28]

 [Matt. 16, 16]

 [Matt. 26, 53]

 [Phil. 2, 6-7]



mais c’est moi qui vous ai choisis » , quoique là aussi pour un service), ni comme étant choisis par la

grâce de Dieu, mais comme agréables à Dieu dans leur marche, manifestés moralement comme les saints, les

excellents de la terre qui suivent le sentier où Il doit entrer Lui-même. Cela est plein d’intérêt ; il s’agit encore ici

de la place morale de Christ homme, trouvant Son bonheur dans ce qui plaît à Dieu, comme il convenait à un

être parfait ; Moïse, type de Christ, est présenté de la même manière en Hébreux 11, 24 à 26. Christ prend ici

Sa place parmi les saints, ceux qui étaient réellement mis à part pour Dieu. Il la prit de fait dans l’humiliation et

l’obéissance lorsqu’Il alla se faire baptiser du baptême de Jean avec ceux que l’Esprit de Dieu poussait à

s’humilier de leurs péchés. Dans le premier acte de la vie divine, l’acte de donner son cœur à Dieu en

confessant ses péchés, Celui qui ne connaissait pas de péché se joignit à ceux qui se déclaraient pécheurs ;

car cet aveu de leur part, effet de la vie divine, les consacrait à Dieu, et ils étaient véritablement les saints de la

terre. Quelle douceur, quelle consolation dans le désert d’y voir Christ nous précédant, victorieux de toutes les

tentations qui s’y rencontrent, comme on le voit aussitôt après Son baptême, liant l’homme fort au moyen de la

vie qu’Il possédait et qui était victorieuse sur toute la puissance de l’ennemi ! Évidemment, quoique toutes ces

choses procédassent de la vie divine, fruit de la grâce, il ne s’agissait point là de Dieu se manifestant soi-

même, d’une bonté qui allât dans son caractère propre jusqu’à Dieu, puisque Christ s’associait à ceux qui

confessaient le péché. Ajoutons que Dieu comme tel ne pouvait pas subir la mort, quoique seul l’amour parfait,

seul un être qui fût Dieu, ait pu mourir comme Christ mourut, ait pu se livrer soi-même et ainsi donner à Son

Père un motif de L’aimer pour Son propre mérite. Christ, homme, agissait à la place de l’homme, devant Dieu,

comme les hommes auraient dû le faire ; mais pour agir ainsi parfaitement et volontairement dans Son amour

pour le Père, Il devait être Lui-même divin. Qu’une personne divine ait agi de cette manière est d’une valeur au-

delà de toute expression. Voilà, outre beaucoup d’autres choses, ce que le Sauveur a fait pour nous, Lui

homme à notre place en perfection, les délices de Dieu, et suivant ce que cette place devait être au milieu d’un

monde pécheur, en quoi précisément Il glorifiait Dieu. Il est très important pour l’instruction et l’assurance de

nos âmes de voir ainsi Christ objet des délices de Dieu. Ce sentier de Christ, ni le regard de l’aigle, ni aucune

pensée de l’homme ne l’aurait découvert, si Lui, l’homme parfait, n’y avait marché. Ce sentier de la vie, nous

l’avons en un être vivant qui doit être l’objet de notre amour. Assurément, la Parole écrite nous fournit en détail

les éléments de cette vie, mais en même temps, quelque nombreux que soient les préceptes bénis qui dirigent

notre marche, elle nous fait connaître cette vie par celle de Christ Lui-même, en sorte que nous la comprenons

selon que nous sommes spirituellement capables de saisir le motif et la nature de la vie de Christ présentée

dans les évangiles ou d’autres portions de l’Écriture. Même un de ces préceptes nous avertit de marcher d’une

manière digne du Seigneur afin de Lui plaire en toutes choses  ; or pour cela, il faut évidemment avoir

une pleine connaissance de ce qu’Il est.

Telle que je l’ai décrite, la vie divine, parfaite en soi, mais connaissant le bien et le mal, démontrée au milieu

du péché et « en nous renouvelés dans la connaissance selon l’image de Celui qui nous a créés » , se

manifeste par la séparation complète d’avec le mal et surtout en confessant Jéhovah comme mobile et source

de la vie. Lui seul est Dieu, tout autre est absolument rejeté (v. 4). La fidélité envers Jéhovah caractérise la vie

de Christ sur la terre ; la fidélité envers Christ caractérise la nôtre ; Christ est tout et en tous. Jéhovah est non

seulement le Seigneur auquel Il obéit, mais aussi la portion de Son héritage. Christ n’a pas cherché autre

chose ; plus encore que les sacrificateurs d’autrefois, car Son cœur et Ses affections étaient engagés, Christ

possédait en Jéhovah Son héritage et la portion de Son breuvage, la coupe qu’Il devait boire ici-bas, c’est-à-

dire, Sa joie dans l’espérance, Sa provision pour la route. Voici, je le suppose, la différence entre l’héritage et la

coupe  : l’héritage est la part définitive et permanente de l’âme, tandis que la coupe représente ce qui

préoccupe ou doit préoccuper les sentiments et l’esprit de l’homme le long du chemin. Les méchants auront à

 [Jean 15, 16]

 [Col. 1, 10]

 [Col. 3, 10]



boire la coupe de la colère ; le Seigneur but cette coupe sur la croix. Ma coupe déborde — la bénédiction dont

elle est pleine en dépasse la mesure ; nous disons de même : C’est une coupe amère. Il s’agit non seulement

des circonstances de la vie, à moins que nos âmes ne se laissent influencer par elles, mais surtout aussi du

sentiment qui nous domine dans ces circonstances. Au psaume 23 par exemple, les circonstances sont toutes

affligeantes, mais l’Éternel étant le berger, la coupe est comble de joie et de bénédiction. Ainsi pour Christ ;

Jéhovah est Sa portion permanente et, en même temps, durant Sa marche ici-bas, le repos de Son cœur ;

Jéhovah domine Ses sentiments bien plus que toute l’affliction qu’Il endure, excepté celle de la croix. Ma

viande, dit-Il, est de faire la volonté de Celui qui m’a envoyé et d’accomplir Son œuvre . Jamais

l’homme n’a pu entrer dans les pensées de Christ, pas même Ses disciples. Une seule, qui jadis se tint à Ses

pieds, a été mue dans son affection pour Lui par un sentiment auquel Christ a donné une voix, mais de manière

à faire ressortir le mal profond qui dominait chez les autres.

C’est qu’Il avait à se nourrir d’une viande qu’ils ne connaissaient pas. Jéhovah, la portion de Son breuvage,

Lui importait bien plus que les circonstances de la vie auxquelles, en homme, Il était sensible et qui auraient pu

L’oppresser, sauf sur la croix, ou même là plus que jamais, car c’était la colère de Jéhovah Lui-même qui

s’appesantissait sur Son âme dans la coupe qu’Il but alors. Dans tout le reste, Jéhovah était si véritablement

l’objet et le soutien de Sa vie à travers toutes choses qu’Il pouvait seulement désirer que Ses disciples fussent

remplis de la même joie que Lui. Cette joie de Christ venait de Dieu seul, voilà Sa perfection. Le monde, pour

Lui, n’était qu’un désert aride et sans eau, mais la faveur de Jéhovah valait mieux que la vie ; Jéhovah était Sa

vie en pratique au milieu d’un monde où Il était sensible à tout, mais avec Jéhovah réalisé, entre Lui et toutes

les choses de ce monde : Jéhovah et Sa faveur, la vie de Son âme. Tel le chrétien quoique peut-être isolé ou

persécuté  : « Réjouissez-vous dans le Seigneur, je dis  : réjouissez-vous » . L’homme naturel a les

circonstances de la vie entre lui et Dieu ; la foi a Dieu entre le cœur et les circonstances de la vie. Quelle

différence ! Il n’y a point de paix semblable à celle que procure le refuge dans le tabernacle, loin des insultes

des hommes. Mais pour traverser ainsi le monde, il faut avoir la vie divine. Il faut Jéhovah pour héritage (pour

nous, c’est le Père et le Fils, Jéhovah plus précieux encore par la connaissance du Fils), Jéhovah pour la joie et

pour la force de l’âme pendant cette vie (comp. psaumes 64 et 23) ; il faut aussi croire que Jéhovah assure

notre héritage ; alors nous n’avons confiance ni en nous-mêmes, ni dans les circonstances favorables, ni en

« une montagne à laquelle Jéhovah a donné une force stable » , mais uniquement en Lui. Prends tes

délices en Jéhovah, Il t’accordera les désirs de ton cœur . La foi s’appuie sur Jéhovah, sur l’amour du

Père et de Jésus. Nous n’avons que faire des circonstances, sauf pour les traverser avec Dieu ; ce ne sont pas

elles qui nous procureront jamais un bonheur et une paix infaillibles. Christ a réalisé cette vie divine en tous ses

détails et d’une manière parfaite ; l’apôtre Paul en est un exemple admirable. Voilà, en principe, le sentier de

chaque chrétien ; et une fois ou l’autre, Dieu l’exerce à y marcher. La vie de la foi se résume en ces mots  :

« Dieu, la portion de mon héritage et de mon breuvage, c’est Lui qui assure mon lot ». Pour nous chrétiens, cette

vérité devient plus précieuse par la connaissance du Père et du Fils ; mais le principe reste le même ; c’est la

vie de Christ ; on en jouit en contraste avec ce monde et à l’exclusion de toutes les choses qui pourraient

devenir l’objet de la confiance ou la portion du cœur. Ce principe, exprimé dans le psaume 16 au point de vue

juif, est essentiellement vrai en tous temps.

Je désire faire remarquer un trait caractéristique du psaume 16 et qui ressort surtout de la comparaison

avec le psaume suivant : les circonstances extérieures, quoique ici sous-entendues, ne sont pas mentionnées

une seule fois ; c’est une vie divine avec Dieu, qui ne connaît que Lui et ne voit que Lui seul ; la mort, le

tombeau, le hadès existent sûrement, mais il n’en est parlé que comme occasion de mettre au jour la puissance

et la fidélité de Jéhovah. Ce psaume nous dépeint l’homme vivant dans ce monde par Jéhovah, avec Jéhovah,

 [Jean 4, 34]

 [Phil. 4, 4]

 [Ps. 30, 7]

 [Ps. 37, 4]



en vue de Lui et jouissant de Lui pour toujours en dépit de la mort. Les circonstances ne sont que des

circonstances, elles ne sont point le sujet du psaume ; quant à la vie divine, elle ne passe jamais, « parce que

nous ne regardons pas, dit l’apôtre, les choses qui se voient, mais celles qu’on ne voit pas, car les choses qui

se voient sont temporelles, mais celles qu’on ne voit pas sont éternelles »  ; telle est l’expression

chrétienne de cette vérité. La première partie de la phrase, que je ne cite pas, parle du résultat de cette vérité

quant aux circonstances ; on la comparera mieux avec le psaume suivant. L’apôtre exprime admirablement la

vie elle-même en un seul mot : « Car pour moi, vivre, c’est Christ »  ; il va sans dire que mourir était un

gain. Il est important de se rappeler qu’il y a une vie divine intérieure qui habite et se réjouit en Dieu, n’ayant

pas affaire aux circonstances quoique capable de les traverser, mais favorisée en nous par les circonstances

parce qu’elles détruisent la chair et la propre volonté, et qu’ainsi nous vivons plus complètement de la vie

intérieure avec Dieu. La conséquence en est pour l’âme un sentiment profond de bénédiction : « Les cordeaux

me sont échus en des lieux agréables ». Christ n’aurait pas pu dire cela de cette manière s’Il avait été roi ici-

bas ; nous ne pourrions pas le dire non plus, même dans le paradis terrestre ou ayant le monde entier à notre

disposition.

Cette relation vivante avec Dieu jette une telle clarté sur toutes choses, elle fait luire dans l’âme un

sentiment si vif de la bénédiction divine, que rien n’en approche, sauf l’entière réalisation de cette bénédiction

en la présence de Dieu. Un homme avec Dieu, jouissant de Lui dans une nature capable de cette jouissance et

sachant où elle sera pleinement réalisée ; un homme tel que Christ a été dans ce monde avec Dieu, voilà la joie

la plus parfaite qui puisse exister, sauf l’accomplissement éternel de tout ce qu’elle a fait connaître et goûter à

l’âme. Il ne s’agit point ici de la part du Messie, mais de cette joie touchant laquelle Christ disait : « afin qu’ils

aient ma joie accomplie en eux » . Il va sans dire qu’Il héritera toutes choses, mais je ne pense pas

qu’il s’agisse de cela en cet endroit ; ce n’était point là la joie qui Lui était proposée, pour laquelle Il souffrit sur la

croix et endura la moquerie. Il y a « un héritage incorruptible, impérissable, réservé dans les cieux pour nous »

, on en a la conscience lorsqu’on se réjouit en Dieu. La vie trouve là ses délices ; en la présence de

Dieu, il y a rassasiement de joie.

Les cordeaux échus en des lieux agréables représentent, ce me semble, la joie de Christ homme, en Dieu et

dans ce qui est en la face de Dieu [comp. Col. 3, 1-3]. Ce qui suit est l’expression de cette vie envers Dieu : « Je

louerai l’Éternel que j’ai pour mon conseil ». Dans la vie divine, nous avons besoin de conseil, d’instruction

positive quant à la sagesse (sagesse qui soit une direction divine dans la confusion du mal au milieu de ce

monde) pour être sages quant au bien, « non point comme étant dépourvus de sagesse, mais comme étant

sages ; rachetant l’occasion, non point comme étant sans intelligence, mais comprenant la volonté du

Seigneur » (Éph. 5, 15, 17). Jéhovah conseille ; de sorte que si quelqu’un manque de sagesse, qu’il la demande

à Dieu qui donne à chacun libéralement et sans reproche . Voilà l’immense avantage d’être conduit

directement par Dieu. Dieu est intéressé à conduire le juste dans le vrai sentier qui Lui convient à Lui-même à

travers le désert où il n’y a point de route. L’innocence jouissant des bénédictions de Dieu n’avait pas besoin de

route. En un monde séparé de Dieu, quel chemin trouver ? Retourner en arrière ? Impossible ; aucun pécheur

n’est jamais revenu à l’innocence ; le chemin de la vie est fermé de ce côté. Comment donc une route à travers

un monde sans Dieu ? C’est Dieu qui peut en frayer une en donnant une vie nouvelle et à cette vie un objet

nouveau, Lui-même connu dans le ciel, en faisant une nouvelle création, en nous créant de nouveau. Or, Christ

est une vie nouvelle ; en accord avec cette vie et comme homme dépendant de Dieu, Il traverse le monde et

arrive à une nouvelle place donnée à l’homme. C’est Dieu qui a préparé le chemin pour l’homme revêtu de cette

vie, Il l’a préparé pour Christ qui était la vie et par conséquent la lumière des hommes . Avec ce

chemin, Dieu a aussi préparé les œuvres qui y conviennent, « les bonnes œuvres qu’Il a préparées d’avance

 [2 Cor. 4, 18]

 [Phil. 1, 21]

 [Jean 17, 13]

 [1

Pier. 1, 4]

 [Jacq. 1, 5]

 [Jean 1, 4]



afin que nous marchions en elles » . Cette dernière pensée dépasse un peu, il est vrai, la portée du

psaume 16 ; il contient cependant l’idée de l’activité de la nature divine en l’homme et ne se borne nullement à

la marche sainte de l’homme vivant de la vie nouvelle, devant Dieu, chose, en son lieu, aussi importante que

l’autre. Moïse ne dit pas  : « Montre-moi un chemin à travers le désert », mais  : « ton chemin, afin que je te

connaisse et que je trouve grâce devant tes yeux » . Ce que Moïse cherchait, Jéhovah le donne, c’est

le conseil et les directions de Son amour. Voilà la marche de Christ, voilà comme Il conduit Ses brebis, allant

devant elles ; et maintenant, nous sommes conduits par l’Esprit de Dieu, étant nous-mêmes fils de Dieu. C’est là

le sentier divin de la sagesse, que l’œil de l’aigle n’a point découvert , le sentier de l’homme, mais de

l’homme possédant la vie de Dieu, se dirigeant vers Dieu, vers l’héritage incorruptible, par un chemin de

sainteté, le sentier de Dieu à travers ce monde. Mais Dieu donne Son conseil dans ce chemin, et pour cela il

faut être dépendant de Dieu comme Christ l’était. « Tu me conduiras par ton conseil » , dit le résidu juif,

et nous lisons au psaume 32 : « Je te conduirai de mon regard ». Je le répète, Jéhovah est intéressé à conduire

l’homme de Dieu et notre âme L’en bénit ; c’est dans ce sentier que Christ marcha. Pour nous, la Parole écrite

est le moyen principal d’y marcher ; toutefois, il y a aussi l’action directe de Dieu en nous par Son Esprit ; mais il

y a de plus l’intelligence divine : « Mes reins m’exhortent durant la nuit ». La vie divine est une vie intelligente ; je

ne sépare point cela de la grâce divine en nous, cependant c’est autre chose qu’un conseil donné par Dieu ;

nous pouvons être remplis de la connaissance de Sa volonté en toute sagesse et intelligence spirituelle (Col. 1,

9-10). « Quoi donc, de vous-mêmes, disait Jésus aux pharisiens, ne jugez-vous pas ce qui est juste ? »

. Ainsi, dégagés des influences extérieures, les pensées secrètes et les mouvements intimes du cœur

enseignent ce qui est conforme au sentier de Dieu dans ce monde. Un homme doué d’intelligence discerne

toutes choses. Il s’agit de l’opération intérieure de la vie (en nous, c’est par la grâce), touchant les choses

divines et se manifestant par la connaissance du sentier divin, de ce qui est agréable à Dieu. En Christ, cela

existait d’une manière parfaite ; en nous, cela existe selon la mesure de notre spiritualité ; or, voici à quoi le

chrétien doit être particulièrement attentif, c’est de ne point négliger ce qu’une vie divinement instruite lui

suggère et lui fait conclure lorsqu’elle est dégagée de l’influence des circonstances extérieures. Cela peut

paraître insensé, mais si l’on agit ainsi dans une humble dépendance de Dieu, il sera démontré, en fin de

compte, que c’était Sa sagesse. Du reste, l’intelligence divine se distinguera toujours d’une imagination exaltée.

D’abord, l’état de l’âme duquel je parle est tout l’opposé d’une imagination exaltée, la prétention d’être

guidé d’une manière spéciale ne s’accordant jamais avec l’humilité ; puis le contrôle que la Parole de Dieu

exerce sur la vie divine est là pour juger toute fausse prétention. La vie divine est absolument assujettie et

soumise à la Parole. Christ qui était cette vie, même la Parole et la sagesse, et précisément parce qu’Il l’était, a

toujours honoré la Parole écrite comme étant les directions et l’autorité de Dieu pour l’homme. Cependant,

l’exercice de la vie divine ne se résume pas tout entier dans l’acte d’être dirigé par Dieu ; elle ne regarde

absolument qu’à Lui : « Je me suis toujours proposé Jéhovah devant moi », dit Christ comme homme ici-bas,

aussi ne détournait-Il jamais Son œil de dessus Dieu. Nos cœurs doivent l’avouer, pour eux, c’est souvent le

contraire. Quelle séparation de tout ce qui est mal, quelle jouissance morale au milieu du monde, si nous étions

ainsi constamment ! Rien de comparable ici-bas à la dignité d’un homme qui marche continuellement avec ;

Dieu et l’humilité empêcheront toute espèce de chute ; l’orgueil et l’égoïsme sont impossibles en la présence et

dans la jouissance de Dieu ; aucune recherche de soi-même ; mais quel renoncement et quelle lucidité, quelle

activité sérieuse et pleine de joie, quand le Seigneur est l’unique objet vers lequel nous tendons ! Je dis  : le

Seigneur, parce que rien comme Lui ne peut à la fois dominer et sanctifier le cœur ; tout cède lorsqu’il s’agit de

Lui obéir ; quand le devoir et le but du cœur sont une seule et même chose, Il remplit à Lui seul tout le cœur de

lumière. Voilà ce que Jacques appelle « la loi parfaite de la liberté » , parfaite obéissance, et

 [Éph. 2, 10]

 [Ex. 33, 13]

 [Job 28, 7]

 [Ps. 73, 24]

 [Luc 12,

57]

 [Jacq. 1, 25]



néanmoins parfait propos arrêté du cœur, comme dit Jésus : « afin que le monde connaisse que j’aime le Père,

et comme le Père m’a ordonné de faire, ainsi je fais » . Nous disons comme chrétiens : Christ est tout,

et celui qui L’aime garde Ses commandements. De même, Jésus se proposait toujours Jéhovah devant Lui.

C’est là la perfection de l’homme comme tel ; l’assiduité et la pureté avec lesquelles nous agissons ainsi, sont la

mesure vraie de notre spiritualité. Mais si Jésus s’est constamment proposé Jéhovah devant soi, assurément

Jéhovah ne pouvait Lui faire défaut, et Il ne nous fera pas défaut non plus. Ayant marché de cette manière,

Christ maintient les saints dans le même sentier que Lui. « Je me suis toujours proposé Jéhovah devant ma

face ; Il est à ma droite, de sorte que je ne serai point ébranlé ». C’est la foi qui dit cela. Dieu peut permettre que

nous souffrions pour la justice comme Christ, que nous soyons mis à mort comme Christ, mais Il ne peut laisser

tomber un seul cheveu de notre tête, Il ne peut manquer de nous introduire dans la vie suivant le sentier dans

lequel nous marchons. Il est ici question de la confiance en Jéhovah Lui-même, de la foi, non point de la justice

en Jéhovah, sujet du psaume suivant. En marchant dans le sentier de l’homme suivant la volonté de Dieu et en

ayant Dieu seul devant elle comme but sanctifiant de la vie, la foi sait que Dieu est à sa droite. Jéhovah

délivrera, n’importe de quelle manière : ce sera la délivrance de Jéhovah. Quelle force cela donne en traversant

un monde où tout nous est hostile et quelle puissance de sanctification ! Il n’y a pas d’autre motif que Jéhovah,

pas d’autre ressource que Lui ; hors de Lui, aucune chose qui puisse répondre aux désirs du cœur, et en

laquelle il veuille chercher son assurance. Aussi quoiqu’il arrivât, Christ attendait patiemment Jéhovah sans

chercher d’autre délivrance ; nous devons agir de même, et voilà précisément ce qui rend notre marche

parfaite : nous ne dévions ni d’un côté ni de l’autre pour éviter les endroits difficiles du sentier. Cette pensée se

trouve aussi dans ce psaume  : la mort était devant Christ. Comme Abraham appelé à sacrifier son fils dans

lequel les promesses devaient s’accomplir, Christ, vivant sur la terre, devait renoncer à toutes les promesses

qui Lui appartenaient à juste titre, et avec elles, Il devait renoncer à la vie. Son affliction à cet égard, car Il

ressentait toutes choses d’une manière parfaite, est décrite dans le psaume 102 ; mais comme Abraham qui se

confia en Jéhovah et, d’une manière figurée, recouvra Isaac d’entre les morts, Christ aussi, le conducteur et le

consommateur de la foi , se confie parfaitement en Jéhovah, en vue de Sa propre mort (v. 8-10). Il se

proposait constamment Jéhovah devant Lui, Jéhovah était à Sa droite, c’est pourquoi Son cœur se réjouissait

et Sa gloire tressaillait de joie ; Sa chair reposait en assurance, car Jéhovah dans lequel Il se confiait,

n’abandonnerait pas Son âme dans le hadès et ne permettrait pas que son Saint vît la corruption. « Ton saint »

n’a pas ici le même sens que « les saints de la terre » ; les saints sont ceux qui sont mis à part, consacrés à

Dieu ; « Ton saint » est celui qui marche pieusement, qui est agréable à Dieu, c’est Christ connu comme étant

ainsi ; le même nom Lui est donné au psaume 89, 19 : « de ton saint ». Remarquons qu’il est dit : Ton saint, celui

qui appartient moralement à Dieu par la perfection de Son caractère. Les chrétiens sont tels, mais pleins

d’imperfections ; ils sont saints, mis à part pour Dieu, mais ils sont aussi les « élus de Dieu, saints et bien

aimés » , et doivent marcher comme tels, revêtant le caractère de grâce selon lequel Christ marcha ici-

bas.

La première partie de Colossiens 3 montre cette vie pleinement déployée en nous ; Éphésiens 1, 4 en

montre le résultat parfait. Cette confiance de l’âme pieuse en la fidélité de Jéhovah, le raisonnement de la foi

qu’il ne peut en être autrement et la conscience d’être les délices de Dieu, tout cela est fort beau dans ce

psaume. Il n’est pas dit  : « Tu me feras ressusciter » ; mais il est impossible pour Celui en qui habite la

puissance de la vie, que Jéhovah laisse dans le hadès, loin de Lui dans la mort, l’âme qui possède cette vie, et

qu’Il abandonne à la corruption l’objet de Ses délices. Cette confiance et cette conclusion morales sont de toute

beauté. « Il était impossible, dit Pierre, qu’il fût retenu par elle »  ; cela peut se rapporter à la personne

 [Jean 14, 31]

 [Héb. 12, 2]

 [Col. 3, 12]

 [Act. 2, 24]



de Christ, mais Sa puissance ne saurait être séparée de cette grâce . La même confiance découlant de la vie

en Lui se manifeste en ce qu’Il est sûr que Jéhovah Lui indiquera le sentier de la vie. C’est ici la perfection de la

foi par rapport à la vie, mais cette foi est en Jéhovah. « Tu me feras connaître le sentier de la vie », peut-être à

travers la mort, car si Christ devait être parfait devant Dieu, c’est là que conduisait ce sentier, mais non point

pour y rester, sans quoi ce sentier n’eût pas été celui de la vie. Jéhovah ne pouvait pas Lui en indiquer d’autre.

L’homme, en dépit des avertissements, avait pris le sentier de la mort, le sentier de sa propre volonté et de sa

désobéissance ; mais Christ est survenu, l’homme obéissant. Il n’y avait pas de sentier pour l’homme dans le

paradis, pas de sentier naturel de vie dans le désert du péché. L’homme n’avait pas la vie en lui-même ; quel

sentier de la vie nouvelle et divine en l’homme pouvait-il donc y avoir pour l’homme, dans un monde de péché

au milieu d’hommes déjà séparés de Dieu ? La loi, il est vrai, en avait indiqué un, mais ce sentier-là n’avait servi

qu’à manifester l’état pécheur de la nature humaine ; il fit connaître le péché et l’intensité du péché. Christ qui

avait la vie, aurait, sans aucun doute, pu garder ce sentier, même Il le garda parce qu’en Lui il n’y avait pas de

péché ; toutefois, de cette manière, comment s’associer à nous qui sommes pécheurs ? Mais dans un sentier

de foi, Il pouvait s’associer à ceux qui étaient vivifiés par la Parole, confessant leurs péchés, non point

observateurs de la loi, jugeant le mal, séparés des pécheurs par la grâce qui les vivifiait et suivant non pas le

sentier du monde, mais le sentier de la foi à travers le monde vers l’accomplissement définitif de la vie divine,

qui n’était pas sur la terre et ne pouvait être atteint qu’en passant par la mort de la chair. Christ n’avait en soi

rien à juger, rien à confesser, rien à quoi ou pour quoi Il eût dû mourir ; mais Il pouvait marcher dans le sentier

saint de la foi à travers le monde, sentier dans lequel les hommes eux-mêmes, vivifiés par la grâce, devaient

marcher ; mais pour eux, ce sentier saint conduisait nécessairement à travers la mort, car il existait une vie de

péché. Christ aurait pu s’isoler, appeler à Son aide douze légions d’anges  et monter au ciel ; mais, je

le dis avec révérence, quoiqu’une telle conduite eût été juste en ce qui Le concerne, devenir homme pour agir

ainsi n’aurait pas eu de sens. Non seulement Christ meurt pour nous (la vie, non pas l’expiation, est le sujet de

ce psaume), mais s’étant proposé de nous accompagner, même de nous précéder, Il parcourt ce sentier à

travers la mort, afin d’en détruire pour nous le pouvoir. Comme Il avait vaincu auparavant la puissance de Satan

dans ce monde, de même Il la détruisit dans la mort, mais dans les deux cas, ce sentier, Il le parcourt seul ; les

disciples ne pouvaient pas Le suivre aussi loin, avant qu’Il eût anéanti la puissance de Satan : « Tu ne peux pas

me suivre maintenant, mais tu me suivras ci-après »  ; ni la force de volonté, ni l’affection n’étaient

suffisantes. Mais une fois mort au péché et fortifié par la force de Christ, Pierre, comme Christ, put se laisser lier

et emporter par un autre là où la nature refusait d’aller . À partir du baptême de Jean, Christ se joignit

à ces « saints de la terre », marcha dans le sentier de la vie, parfaitement séparé du péché, attaché à Dieu seul,

faisant Sa volonté, et fut l’exemple de ce sentier de la vie en un homme ; puis étant mort au péché, Christ vit

pour Dieu  là où cette vie a son plein couronnement, là où le mal n’existe plus. Christ agit ainsi par la

foi tout le temps de Son séjour terrestre, mais comme homme en un monde séparé de Dieu et prenant la Parole

pour Son guide, vivant de chaque parole issue de la bouche de Dieu, comme aussi nous devons le faire. La

résurrection a démontré la perfection d’une vie constamment en accord avec l’Esprit de sainteté. Mais

maintenant, Christ vit de cette vie là où elle a sa place propre, et c’est cela qu’Il anticipe, quoique à travers la

mort, dans une vie qui n’a jamais discontinué : « En ta présence il y a rassasiement de joie ». Cette présence,

sans cesse l’objet de Ses délices, est maintenant Sa joie parfaite  : « À ta droite (la puissance divine L’a

introduit dans cette place de pouvoir et de bon plaisir, témoignant ainsi qu’Il était parfaitement agréable à Dieu)

il y a des plaisirs pour toujours ».

Voilà la vie telle qu’elle est avec Dieu, la vie manifestée comme un homme dans ce monde, s’associant aux

saints de la terre et marchant dans le même sentier qu’eux (ce n’est pas Christ les unissant à soi), la vie devant

[2]

 [Matt. 26, 53]

 [Jean 13, 36]

 [Jean 21, 18]

 [Rom. 6, 10]



Dieu et regardant toujours à Lui, une vie que ni l’homme innocent, quoique sans péché, ni l’homme pécheur ne

pouvaient connaître, une vie dont, en réalité, on ne devait pas vivre dans le paradis et dont on ne pouvait pas

vivre comme appartenant au monde, mais une vie pour Dieu à travers le monde, se proposant toujours

Jéhovah devant soi. Telle est la vie que nous devons vivre. « Je suis crucifié avec Christ ; toutefois je vis, mais

non pas moi, mais Christ vit en moi ; et ce que je vis étant dans la chair, je le vis par la foi au Fils de Dieu qui

m’a aimé et s’est donné lui-même pour moi » . Christ, ce psaume le montre, vécut de la vie de la foi et

ne vécut jamais que de foi ; et ce fut là Sa perfection dans ce monde  : il n’y en a pas d’autre pour l’homme.

C’est une vie qui n’a pour objet que Dieu Lui-même, qui n’a, chose merveilleuse, pas un seul objet dans ce

monde ; car autrement ce n’est pas la foi, mais la vue ou la jouissance de la chair. L’homme innocent n’avait

pas de désir, il jouissait paisiblement de la bonté de Dieu ; l’homme séparé de Dieu a beaucoup de désirs, mais

tous ils détournent son cœur de Dieu et aboutissent à la mort. Moralement séparé de Dieu, il peut trouver la

famine dans le pays sans que Dieu soit l’objet de son cœur. Mais la vie nouvelle qui descend d’auprès du Père,

regarde avec désir vers sa source et devient en l’homme cette nature qui tend vers Dieu, qui a le Fils de Dieu

pour objet, comme le dit Paul  : « afin que je gagne Christ » . La vie nouvelle n’a aucune part dans ce

monde, et comme vie en l’homme, elle regarde à Dieu, s’appuie sur Dieu, sans chercher d’autre soutien, obéit à

Dieu et ne peut vivre que de foi. Mais c’est une vie d’homme, elle ne va pas jusqu’à Dieu. Dieu comme tel, est

saint, juste, Il est amour, mais ne peut évidemment vivre de foi, Lui qui en est l’objet. Cette vie n’est pas non

plus précisément la vie des anges, quoiqu’ils soient saints, obéissants et pleins d’amour ; c’est la vie de

l’homme vivant entièrement pour Dieu et en vue de Dieu dans un monde qui s’est détourné de Lui, vivant ainsi

par la foi ; car il ne s’agit pas ici seulement d’un service ; les anges sont des serviteurs quoique ne vivant pas

moralement de cette vie, puisque la vie est descendue du ciel : « Ils ne sont pas du monde, comme moi je ne

suis pas du monde » , dit Christ. Toutefois, quant à notre place d’hommes, nous sommes du monde,

par conséquent nous devons vivre de manière à ne pas en être moralement, à ce que l’objet de notre vie soit

entièrement en dehors du monde, mais vivant pour Dieu, sans quoi ce serait de l’idolâtrie. Ainsi, tandis que

cette vie est une vie d’homme et rien de plus, cependant elle doit être absolument pour Dieu selon la nature de

Dieu ; ce en quoi elle vit, elle le vit à Dieu. Le Père vivant avait envoyé Christ, et Christ vécut (δια τον Πατερα) à

cause du Père ; ainsi Il dit  : « Celui qui me mangera, celui-là vivra à cause de moi » . Dieu, comme

motif, est la mesure de perfection, par conséquent aussi comme jouissance, et le cœur se moule entièrement

sur Lui. Cette vie de l’homme, Christ la commença et l’acheva tout entière. C’est hors de cette vie que Satan

cherchait à Le faire sortir dans le désert, pour avoir une volonté à Lui, changer les pierres en pain, cesser de se

confier en Dieu, éprouver si Dieu accomplirait ou non Sa promesse, et enfin pour se proposer un objet de désir :

les royaumes du monde. Cette dernière chose aurait détruit la nature même de la vie de Christ, et Satan

pleinement découvert est aussitôt chassé. Christ ne voulait pas quitter Sa place d’homme dans la dépendance,

l’obéissance et la confiance illimitée en Jéhovah. Son sentier ici-bas était avec les excellents de la terre, parfait

dans la vie qui était descendue du ciel, mais dont il fallait vivre sur la terre en regardant au ciel. Quels que

soient les privilèges de notre union à Christ, il est très important que le chrétien vive dans la crainte de Dieu et

dans la foi en Lui, selon la vie de Christ. Il ne s’agit pas de notre responsabilité humaine sans loi ou sous une loi

comme fils d’Adam ; c’en est fait de nous sur ce terrain-là, mais de la responsabilité de la vie nouvelle de la foi,

étrangère et voyageuse ici-bas, vie descendue du ciel. « Dieu nous a donné la vie éternelle et cette vie est en

Son Fils ; celui qui a le Fils a la vie »  ; c’est une vie dont l’homme vit en traversant ce monde, mais

qui est en dehors du monde quant à son objet, une vie de foi, qui trouve en la présence de Dieu un

rassasiement de joie. Une vie d’homme, quoique parfaite pour Dieu et dans sa joie en Lui, ne va pas jusqu’à

Dieu. Voilà ce que fut Christ, et bien plus que cela ; voilà aussi ce que nous sommes en tant que chrétiens ;

seulement, n’oublions pas que le développement de cette vie en nous n’est pas, comme dans ce psaume, en

 [Gal. 2, 20]

 [Phil. 3, 8]

 [Jean 17, 16]

 [Jean 6, 57]

 [1 Jean 5, 11-12]



rapport avec le nom de Jéhovah, mais avec la pleine révélation du Père et du Fils. L’Être béni qui vécut ainsi

comme homme sur la terre est maintenant assis comme homme à la droite de Dieu où il y a des plaisirs pour

jamais ; Il est avec Celui en la présence duquel il y a rassasiement de joie. Sa chair n’a pas vu la corruption et

Son âme n’a pas été abandonnée dans le séjour des morts. Pour la joie qui Lui était proposée, Il a méprisé la

honte et enduré la croix, Lui le chef et le consommateur de la foi .

Le psaume 16 nous a montré la vie spirituelle intérieure de Christ, par conséquent aussi la nôtre,

aboutissant à la joie ineffable de la présence de Dieu. Le psaume 17 considère cette vie au point de vue

pratique ici-bas et en rapport avec les difficultés qu’elle rencontre au milieu des hommes opposés à ce qui est

juste. L’âme est toujours encore dans une entière dépendance de Dieu, mais quant à son intégrité vis-à-vis de

Lui, et en opposition à l’homme, elle peut faire appel à la justice. Cependant elle ne se venge point elle-même,

mais comptant pleinement sur Dieu, elle profite de Ses actes de justice. Ne pas se venger soi-même, montrer la

patience de la vie nouvelle au milieu du mal, regarder à Dieu et tout Lui remettre — voilà le grand secret de la

sagesse pratique. Cela suppose une marche intègre dans le sentier de la vie divine et ainsi la possibilité d’en

appeler au jugement nécessaire de Dieu quant à cette marche, par la connaissance de ce qu’Il est et la

confiance en Lui ; mais même alors, il s’agit de délivrance, non point de vengeance, pourvu seulement que les

plans des iniques soient déjoués. Si nous n’avons pas marché d’une manière intègre, la confiance en Dieu est

encore notre vraie place ; Il épargne et restaure en grâce, car Il est abondant en miséricorde. Mais ce point-là,

quoique d’autres psaumes s’en occupent, n’est pas le sujet de celui-ci. Ici, la chose dont il est question, c’est la

vie intègre à laquelle Dieu a égard et qu’Il défend contre les hommes de ce monde ; car il s’agit de Christ et des

chrétiens pour autant qu’ils vivent de la vie de Christ, quoique l’application directe de ce psaume soit, comme

toujours, à Christ et au résidu. Jéhovah écoute les justes et prête l’oreille à la prière qui ne part point de lèvres

trompeuses. Remarquons que dans ce psaume, la vie de Christ est présentée comme rencontrant, dans le

monde, l’opposition et l’hostilité des hommes du monde. Nous avons vu comment cette vie, associée aux saints

de la terre, était séparée de la terre, la traversant comme étrangère, quoiqu’en habitant humainement ; mais

(preuve d’une entière confiance en Dieu) la foi sait que les hommes de ce monde sont des hommes que Dieu a

dans Sa main ; ils servent à éprouver le cœur et, pour ce qui nous concerne, à nous garder étrangers dans ce

monde auquel nous risquons sans cesse de nous mêler. Toutefois, Dieu délivre de ces hommes-là. Pour des

raisons bénies, Christ ne fut pas délivré, aussi se livrait-Il volontairement. Le cœur a le sentiment de son

intégrité et compte par conséquent sur la délivrance ; mais il n’y a aucun esprit de vengeance. C’est l’Esprit de

Christ Lui-même, plus élevé par conséquent que l’esprit du résidu, et bien plutôt l’esprit du chrétien. Il y a la

conscience de la justice et de l’intégrité, mais une entière dépendance du Seigneur à ce sujet, non pas pour ce

qui concerne la justification, il ne s’agit pas de cela ici, mais pour ce qui concerne la délivrance. « Je ne sais rien

de moi-même, dit Paul, mais je ne suis pas justifié pour cela »  ; « si notre cœur ne nous condamne

pas, alors nous avons confiance en Dieu » . Jésus dit : « Le Père ne m’a pas laissé seul, car je fais

toujours les choses qui Lui plaisent » . Il y a conscience de justice et confiance en Dieu ; le cœur en

appelle à Lui à cause de la justice. Tout cela est juste, c’est une idée juste de Dieu que d’avoir la confiance qu’Il

ne saurait être inconséquent avec Lui-même.

Mêler à cette pensée un désir de vengeance, c’est en déchoir. Voici d’autres traits qui caractérisent cette

vie consciente de sa justice. Non seulement la marche est droite, mais aussi le cœur est éprouvé, les

mouvements secrets du cœur sont seuls avec Dieu. Lorsque les reins instruisent, Dieu sonde, mais Il ne trouve

rien. Absolument vrai de Christ, cela est aussi vrai du chrétien quant au propos arrêté de son cœur et pour

autant qu’il ne cache rien à Dieu ; cela peut arriver même après une chute, mais alors dans une entière

profonde humiliation : « Tu sais toutes choses, tu sais que je t’aime » . Même chose en Job qui avait

 [Héb. 12, 2]

 [1 Cor. 4, 4]

 [1 Jean 3, 21]

 [Jean 8, 29]

 [Jean 21, 17]



la ferme conscience de son intégrité malgré ses fautes. Les errements de la nature humaine devaient être

réprimés et jugés, et il ne put le faire qu’après s’être humilié en la présence de Dieu. Dieu rend témoignage à

Job qu’il s’était pendant longtemps maintenu intègre sous tous les rapports ; il agissait comme devant Dieu en

toute occasion, mais sans se connaître lui-même comme il le fallait. Christ a toujours marché de cette manière,

et toutes les épreuves de Son cœur ne trouvèrent jamais autre chose que de l’intégrité devant Dieu ; voilà ce

qu’Il se proposait, mais Sa bouche aussi n’a point transgressé. Il était un homme parfait , comme le dit

Jacques. Puis à l’égard des actions des hommes, car Il marcha comme un homme dans ce monde, fidèle à la

Parole de Dieu, Il s’est gardé des sentiers de l’homme violent. Là, point d’orgueil, mais une entière dépendance

de Jéhovah dans le droit sentier  : « Maintiens ferme ma marche en tes sentiers, de peur que mes pas ne

chancellent » . Telle fut en pratique la vie de Christ dans ce monde ; c’étaient là Sa vie et Sa marche en

elles-mêmes.

Dans ce qui suit, à partir du verset 6, cette vie intègre est présentée comme s’attendant à Dieu en face de

l’opposition et de l’hostilité qu’elle rencontre de la part des méchants. La bonté et l’amour de Jéhovah sont

l’unique appui en présence de l’ennemi ; voilà encore la perfection. Le sentier de Christ était avec Dieu : point

de concession pour plaire aux hommes et se délivrer de leurs mains, aucune plainte de ne pas avoir sa portion

en ce monde, et Il voit sans envie la prospérité des hommes. La foi mise à l’épreuve reste la foi. Si nous avons

confiance en Dieu et qu’Il soit notre portion, nous avons courage pour marcher dans Son sentier et ne pas

trouver de satisfaction pour la nature ; mais c’est de la foi. Autrement, on cherchera à accomplir les désirs du

cœur naturel, et on risquera de céder, afin d’obtenir ce que la nature demande et que le monde donne — de la

balle qui brûle au feu. Mais le cœur de l’homme a besoin de quelque chose : s’il a le Seigneur, cela lui suffit ; en

voilà la preuve. Nous trouvons dans ce psaume la perfection quant au cœur et quant au sentier dans ce monde.

Le grand secret, c’est d’avoir le cœur rempli de Christ et de marcher ainsi selon la volonté de Dieu. Alors il n’y a

plus de place pour les désirs et les actions qui harassent l’âme, et desquels l’égoïsme est toujours le centre,

comme Christ est le centre du cœur qui marche dans la foi ; alors l’âme a toujours devant elle le résultat béni de

« sa présence dans la justice ». Remarquez ces mots : dans la justice ; ce n’est point ici la joie absolue en Dieu

dont parle le psaume 16, mais la justice qui procure la joie en la présence de Dieu à ceux qui ont souffert pour

elle et à cause d’elle ici-bas, dans les sentiers de Dieu, au milieu d’un monde hostile, en renonçant à eux-

mêmes. « Dieu n’est pas injuste pour oublier »  — « C’est une chose juste devant Dieu qu’il vous donne

du repos avec nous » . Le cœur est satisfait, non pas ici précisément de ce que Dieu est, mais de

ce que nous sommes. « Je me réveillerai à ta ressemblance » — « nous Lui serons semblables, car nous le

verrons tel qu’Il est » . Nous sommes prédestinés à être conformes à l’image de Son Fils, afin qu’Il soit

le premier-né entre plusieurs frères . Prendre de saintes délices en Dieu, se proposer toujours Dieu

devant soi, conduit à des délices parfaites et à une parfaite joie en Lui, lors de leur accomplissement en Sa

présence. La fidélité à Dieu intérieure et extérieure, au milieu d’un monde qui nous est hostile et peut-être nous

persécute, aboutit à une juste récompense de gloire et à la présence de Dieu en justice. Ces deux choses sont

parfaites en Christ, et par Son moyen elles sont la portion des saints. Les versets 7 à 12 contiennent une

application générale à ceux qui sont associés à Christ ; mais, quoique applicable au résidu, ce psaume montre

la propre perfection de Christ, et ainsi celle du chrétien. Le psaume 17 s’occupe de la délivrance ici-bas, tandis

qu’au 16, il s’agissait de la vie avec Dieu parfaite en sa marche, à travers la mort, vers la plénitude de joie en

Lui et dans Sa présence. Ici, au contraire, il est fait appel à une juste délivrance des hommes, et c’est ce qu’il

est aussi permis aux chrétiens de désirer quoiqu’ils puissent être honorés du martyre à l’exemple des

souffrances en Christ ; « le Seigneur me délivrera de toute œuvre mauvaise et me conservera pour son royaume

céleste » , dit l’apôtre. Comme marchant dans le sentier de la justice, l’âme peut compter sur Dieu en

 [Jacq. 3, 2]

 [v. 5]

 [Héb. 6, 10]

 [2 Thess. 1, 6-7]

 [1 Jean 3, 2]

 [Rom. 8, 29]

 [2 Tim. 4, 18]



face de toutes les machinations des hommes iniques. Celui qui marche ainsi, Dieu le délivre par Sa droite. S’il a

failli, il peut avoir la confiance d’être restauré. Mais il y a un sentier de justice tracé par Christ ici-bas en un

monde de péché ; Il nous a laissé les traces bénies de Ses pas et les témoignages des pensées de Son cœur,

afin que nous marchions dans ce sentier et que nous en vivions.

[Écho du témoignage 1865 p. 80-103]

Psaumes 18-24

Le psaume 18 est d’un profond intérêt, car il présente les souffrances de Christ comme centre de toutes les

délivrances d’Israël. C’est pour ce peuple qu’Il invoque la faveur de Dieu en puissance. Aussi, pour cette raison

même, ai-je peu de chose à dire touchant l’application de ce psaume aux chrétiens. Le principe général et

précieux qu’il renferme, c’est l’assurance que Dieu entend le cri de détresse de l’âme qui se confie en Lui. Ici,

comme en d’autres cas, Christ nous apparaît en exemple : « Cet affligé a crié, et Jéhovah l’a entendu » .

Seulement il ne s’agit pas, comme au psaume 34, de la tendre compassion de Dieu envers l’affligé, mais de

l’intérêt que Jéhovah prend à un Christ souffrant qui a marché dans une parfaite obéissance à la loi. Ce psaume

est un chant de louange, à cause de l’exaucement, Jéhovah s’étant fait connaître comme un « rocher » et un

« libérateur » ; mais, comme je l’ai fait souvent remarquer, ces premiers versets, servant d’introduction,

expriment le résultat de ce qui va suivre.

« J’invoquerai Jéhovah » (v. 3), car Il est le Dieu de Son peuple, et c’est Son nom seul qui inspire la

confiance. C’est Son nom qui est célébré ; mais le motif de toutes ces louanges, c’est la réponse de Dieu au cri

de détresse dirigé vers Lui au milieu des ennemis et dans l’angoisse de la mort. « De son palais, Jéhovah

entendit ma voix » ; ainsi le palais de Jéhovah se trouve en rapport avec la terre, avec la délivrance et le

triomphe terrestre. Une autre chose encore, et du plus haut intérêt, établit ce rapport ; l’obéissance à la loi,

comme objet de Sa vie, est exaucée au jour de la détresse.

L’obéissance parfaite du Messie, ici-bas, et Sa dépendance de Dieu, dans la détresse, furent cause de Sa

délivrance et de Son triomphe terrestres. Les deux psaumes précédents anticipent la bénédiction céleste,

quoique le dix-septième s’occupe aussi de la confusion qui en résultera pour les ennemis de Christ ;

l’espérance proposée est dans le ciel, et la justice n’est pas une justice légale. Le premier de ces deux

psaumes montre un cœur qui se repose en Jéhovah ; le second, un cœur juste devant Dieu, dans ce monde, et

attendant la justice (17, 15).

Le psaume 18 s’occupe de l’obéissance aux statuts de Jéhovah, du cri de détresse, dans l’angoisse de la

mort, puis de la délivrance et du triomphe terrestres, comme résultat de la justice légale de Christ, lorsqu’Il est

entouré de Son puissant ennemi et de ceux qui Le haïssent. Remarquons bien qu’il s’agit ici de la puissance

des hommes et de la mort, du cri de détresse entendu par Dieu, et non point de la main de Dieu, appesantie sur

Christ souffrant pour le péché. La justice légale du Messie et Sa détresse ont pour résultat le triomphe terrestre

et la suprématie de David et de sa semence. C’est l’action du gouvernement de Dieu, ayant égard à la justice

sur la terre, parfaite en Christ (v. 25, 26). Mais cela, pleinement manifesté lorsque les ennemis de Christ seront

foulés à Ses pieds, ne l’est pas encore maintenant, parce que Dieu prépare Ses saints pour une demeure et

une joie célestes, et que, pendant toute l’épreuve du premier Adam, Il leur montre, par diverses afflictions, que

leur repos n’est pas ici-bas. Néanmoins, ce psaume contient aussi des enseignements précieux pour toute

 [34, 6]



âme. En souffrant à cause de la justice, on peut sûrement compter sur Dieu. De plus, nous voyons ici, d’une

manière bien douce, Son intérêt et Sa sympathie, éveillant en nous des affections bénies.

Le Seigneur entend notre cri de détresse ; au fort même de l’angoisse, nous pouvons avoir confiance, et les

choses qui sembleraient devoir l’exclure, sont précisément une occasion de la montrer. Ce psaume nous

enseigne à invoquer le Seigneur dans l’affliction, quelle qu’en soit la cause, et ainsi, non seulement nous savons

que nous serons délivrés, mais nous apprenons aussi à connaître le Seigneur, dans Sa sympathie, Sa

tendresse, Son intérêt pour nous. « Je veux t’aimer, ô Jéhovah ma force » ; le cœur s’adresse à Dieu Lui-même ;

puis il pense à tout ce que Dieu est pour nous : « Jéhovah, mon rocher et ma forteresse et mon libérateur, mon

Dieu, ma roche où je me réfugie, mon bouclier et la corne de mon salut, ma haute retraite ». Le cœur s’élargit,

en pensant à ce que Dieu a été pour lui. Tel Il est en vérité. Quoique nos délivrances puissent être différentes

de celle qui est racontée dans ce psaume, toutefois nous nous trouvons souvent au milieu de difficultés et

d’afflictions ; alors, en criant au Seigneur, la délivrance arrive.

Remarquons, en outre, que les actes du Seigneur envers nous, aussi bien que Son salut éternel, éveillent,

en nos cœurs, de saintes affections, de la confiance, de la piété. Nous Le louons, non seulement parce qu’Il

nous a sauvés pour toujours, mais encore à cause de la connaissance journalière de Son amour et de Sa

tendre compassion. Il ne peut supporter de nous voir souffrir, à moins que cela ne soit nécessaire, et il y a telle

épreuve qui suscite de l’amour pour Lui. « Éphraïm ne m’a-t-il pas été un enfant bien-aimé, car toutes les fois

que j’ai parlé de lui, je n’ai pas manqué de m’en souvenir ? » . Alors, il est vrai, Dieu se souvenait

d’Éphraïm, malgré le châtiment, tandis qu’ici l’épreuve arrive au milieu d’une marche intègre ; mais, au fond, il y

a de l’intégrité dans le chrétien, aussi bien qu’en Christ ; par conséquent, il peut crier à Dieu, dans le même cas.

Toutefois, au psaume 18, c’est le cri d’un cœur saint et calme, se confiant en Dieu et abondamment

récompensé pour sa fidélité ; le cœur est attiré vers Dieu.

Dans les psaumes 16, 17, 18, nous avons trouvé Christ Lui-même ; il y est parlé de Sa position personnelle,

de la joie qui Lui est proposée, dans le ciel, et de Son triomphe final, sur la terre, comme avant souffert quoique

légalement juste.

Les trois psaumes suivants nous montrent le résidu pieux contemplant les divers témoignages présentés à

la responsabilité de l’homme. Je ferai quelques remarques sur chacun de ces psaumes. Nous avons, en

premier lieu (Ps. 19), le témoignage de la création, particulièrement celui des cieux, car la terre, donnée à

l’homme, a été corrompue. Remarquons qu’il est parlé ici non pas de Jéhovah, mais de Dieu, de l’espérance en

Dieu comme tel. L’homme pieux voit que le témoignage parvient jusqu’au bout de la terre et que les Gentils

sont l’objet du témoignage de Dieu. Voilà un point fort important que les Juifs auraient dû comprendre ; Paul qui

le comprenait, par le Saint Esprit, leur citait  le psaume 19 dans ce but, n’insistant pas sur ce qu’était

ce témoignage, mais sur le fait qu’il parvenait jusqu’au bout de la terre. L’homme pieux peut se réjouir de ce

témoignage rendu à la gloire de son Dieu ; mais il en voit aussi l’étendue, il en comprend le caractère universel,

et il sait que c’est à Dieu que ce témoignage est rendu. Telle sera aussi la pensée du résidu, dans les derniers

jours (Ps. 148).

En outre, l’homme pieux connaît, par expérience, l’excellence de la loi divine ; et quoique, pour Israël, cette

loi fût celle que Moïse lui avait donnée, nous devons l’entendre ici comme le témoignage de la Parole de Dieu

pour la conscience. Je dis « la conscience », parce que la loi n’est pas la révélation des richesses de la grâce,

ou de la personne de Christ et des voies de Dieu en Lui, mais qu’elle est le témoignage de la Parole divine, pour

l’homme, pour la conscience de l’homme, même dans un sens tout à fait général. Il n’est pas dit, en cet endroit :

la loi de Dieu, mais : « la loi de Jéhovah », d’un Dieu connu par une alliance. Sa loi est donnée à Son peuple, à

 [Jér. 31, 20]

 [Rom. 10, 18]



Ses serviteurs ; elle est parfaite ; elle exprime exactement la pensée de Dieu, touchant ce que l’homme devrait

être devant Dieu, selon Sa volonté, maintenant que le mal est connu. Mais telle n’est point la pensée de

l’homme, même lorsqu’il prend plaisir en la loi de Dieu ; c’est pourquoi l’âme est éclairée par elle. On a la

conscience de cela ; car l’âme qui possède la vie, apprécie la loi de Dieu lorsque celle-ci est révélée (quoi

qu’elle puisse l’avoir perdue de vue) et est sensible, d’une manière vivante, à la vérité qui en découle. Comme

Parole de Dieu, cette loi a une puissance vivante pour celui qui vit ; mais lorsqu’on ne la perd pas de vue, elle

éclaire et dirige. Elle est pure et donne aux yeux la lumière ; elle nous fait voir clair, lorsque nous sommes

obscurs dans nos cœurs et dans notre vie spirituelle.

Le psaume 19 met cela en connexion avec l’état du cœur. Le serviteur de Dieu s’en rapporte non seulement

à la loi, mais au Seigneur Lui-même ; c’est l’effet du sentiment de la présence de Dieu, dans la conscience, de

la crainte du Seigneur. Dieu est introduit dans chaque circonstance, le cœur s’en rapporte à Lui et à Son

jugement sur toute chose. Ce jugement est pur, aucune tâche ne saurait s’y trouver, et c’est là un principe

éternel, parce qu’il dépend de la nature même de Dieu. De plus, les actes et les voies de Jéhovah, ceci est

inclus dans Ses jugements annoncés aussi bien que dans Ses jugements exécutés ; Il montre par Ses

châtiments, la manière dont Il juge les choses et, en général, tous Ses jugements, de quelque manière qu’Il les

montre, sont justes et vrais ; mais, en outre, ils sont, pour les fidèles, plus désirables que l’or et plus doux que le

miel ; chose infiniment douce et précieuse pour les saints, ils sont l’expression de la pensée de Dieu. Mais le

cœur se trouve au milieu de dangers et de tendances humaines qui l’éloignent du Seigneur ; alors les

jugements qu’Il porte sur toute conduite humaine, nous servent d’avertissement ; car la joie de la Parole et, pour

le chrétien, la joie du ciel, n’est point suffisante : nous avons besoin de la sagesse et de la prudence capables

d’indiquer, dans la confusion du mal, un sentier divin qui nous guide hors de l’atteinte du mal qui est dans ce

monde. Ici même, la Parole de Dieu nous atteint. Dans l’observation de Ses jugements, il y a une grande

récompense, une bénédiction réelle ici-bas, et la paix du cœur ; l’âme est heureuse avec Dieu, elle traverse, en

paix, le monde, et le cœur du chrétien est ainsi entièrement libre pour servir les autres. Remarquez qu’il ne

s’agit pas seulement de ce que la loi est, mais de ce que le cœur sait qu’elle est : le serviteur de Jéhovah est

éclairé par elle. On y trouve ses délices, selon la nouvelle nature et la conscience d’une relation avec Dieu ; car

nous sommes serviteurs de Dieu, bien que nous ayons, avec Lui, des relations plus élevées, plus intimes et

plus glorieuses. Cependant cette confiance et cette proximité ont pour résultat de faire sentir combien peu l’on

se connaît soi-même et quelle défiance il faut avoir de soi. « Les fautes d’erreur, qui les discernera ? » « Purifie-

moi des fautes cachées ». Quoique trouvant mes délices en la Parole et l’appréciant, quand j’y pense, il se peut

qu’en bien des choses, je n’aie pas jugé mon propre cœur, ou que je ne sois pas moralement capable de le

sonder, de manière à le juger selon la perfection de la Parole ; car il y a des degrés dans le jugement spirituel.

Mais, avec de l’intégrité et de la confiance en Dieu, on Lui demande d’être purifié des fautes cachées, et d’être

gardé des fautes d’orgueil qu’on commet sans se soucier de Lui. Alors on sera sans reproche, gardé près de

Dieu, loin des idoles et de la vanité. Car des péchés peu apparents et qu’on néglige, de la confiance en soi

qu’on n’a pas jugée, font oublier Dieu et renier la vérité. Je ne parle pas ici de notre vérité, par la grâce, mais du

chemin où conduisent ces fautes-là.

Enfin le désir vrai du cœur est indiqué au verset 14  : « Aie pour agréables, devant toi, les paroles de ma

bouche et la méditation de mon cœur, ô Jéhovah ». La preuve véritable d’une vie pieuse, c’est la recherche du

bien, intérieurement, en la présence de Dieu seul, la recherche du bien avec Dieu, non pas devant les hommes

ou pour qu’ils en aient connaissance ; sans même parler d’hypocrisie, j’entends ici une marche avec Dieu.

Finalement, nous voyons que la vraie intégrité reconnaît Dieu pour son rocher et son rédempteur, car il est



impossible qu’on soit avec Lui, dans une connaissance réelle de la vie nouvelle, sans avoir le sentiment qu’on a

besoin de Lui, comme rocher et comme rédempteur.

Les psaumes 20 et 21 nous font connaître le troisième témoignage présenté à la responsabilité humaine ; ce

témoignage, c’est Christ. Mais il y a ici encore un autre sujet, digne de notre attention  : le psaume 20 nous

montre le profond intérêt du cœur à examiner l’Oint de Dieu, au milieu de Ses afflictions. Cette idée est

présentée sous une forme juive, sans doute, mais le fond en est vrai pour nous aussi. C’est encore la confiance

en Jéhovah, qui caractérise le sentiment de celui qui parle, car le Dieu de Jacob est présent à sa pensée ; la foi

en Lui se base sur cette relation . Cependant le Messie est contemplé au milieu des angoisses de Sa vie

terrestre, ne marchant que dans la piété et dans la dépendance de Jéhovah. Rien ne saurait mieux présenter

Christ dans Sa position d’homme sur la terre. L’Oint de Jéhovah est exaucé et délivré ; le cœur du fidèle est

plongé, tout entier, dans cette pensée. Toutefois, le résidu voit plus loin que cela (Israël aurait dû le voir aussi) ;

il voit l’Oint de Jéhovah exaucé par une vie à jamais glorieuse, en la pleine lumière de la face de Dieu, qui Le

remplit de joie, puis étendant Sa main sur Ses ennemis, afin de les exterminer. Cependant ici encore (comme

dans Jean 17, où nous voyons, en même temps, qu’Il est un avec le Père), le Messie reçoit toutes choses de

Jéhovah, comme un homme, et c’est ainsi qu’Il est envisagé par les fidèles. Pierre Le présente de la même

manière. Son privilège, c’est la faveur de Jéhovah ; Sa piété, la confiance en Jéhovah. Cette liaison entre Lui et

Jéhovah, voilà ce qui occupe les fidèles, ainsi profondément attachés au Messie, et c’est là effectivement ce qui

caractérisait Christ, nullement préoccupé de Sa propre gloire, cherchant uniquement celle de Son Père. Ainsi

Jéhovah s’associe entièrement à Lui (Ps. 21, 9), comme aussi le fidèle de son côté ; et de même que le Messie

est exalté par Jéhovah, en dépit de Ses ennemis, de même aussi la gloire de Jéhovah est exaltée, en faisant

cela, car le résidu, intéressé à la délivrance de Christ, chante et célèbre le pouvoir de l’Éternel (v. 13). Cette

liaison entre la cause du Messie et celle des fidèles qui Lui sont profondément attachés, ce rapport entre le

Messie et Jéhovah, caractérisant la piété des fidèles, est plein de beauté et d’intérêt. Toutefois, pendant Sa vie,

Christ n’a jamais pris ce titre, vis-à-vis de Ses disciples, parce qu’Il voulait leur enseigner plus que cela. Il était

le Fils de l’homme et parlait de Son Père, comme étant Lui-même le Fils de Dieu  : « Mon Père, disait-il aux

Juifs, duquel vous dites qu’Il est votre Dieu » . Il possédait toutes les qualités morales de Messie, Fils

de Dieu ; mais Il voulait détacher Ses disciples des relations terrestres, pour les faire participer à des relations

plus élevées et célestes. Voilà la différence qu’il ne faut jamais oublier de faire, toutes les fois que nous nous

occupons des Psaumes. Nous contemplons, avec un profond intérêt, les afflictions et les souffrances de Christ,

mais d’un point de vue plus élevé. Ce qui nous occupe, ce n’est pas le contraste entre la place officielle de

Christ et Son humiliation, mais l’amour divin et parfait, par lequel Il s’est oublié Lui-même, pour descendre sur

la terre, prendre la forme d’un serviteur, la ressemblance d’un homme, et traverser toutes les épreuves de ce

monde de douleurs. Dans cet amour, nous voyons Sa gloire.

La vérité est enseignée d’une manière bien plus profonde, dans le Nouveau Testament. Toutefois, la

manière dont Christ nous est présenté, dans les Psaumes, comme homme dépendant de Dieu, et Sa piété,

dans cette dépendance, sont très instructives pour nous qui pouvons donner à cette vérité plus de profondeur,

par la révélation du Fils de Dieu. On voit, en elle, la parole de vie.

En commentant le psaume 22, nous n’avons pas à développer ici la doctrine bénie qu’il contient, en

introduisant, sur une base toute nouvelle (la mort de Christ et la rédemption), la grâce qui, s’élevant au-dessus

de la responsabilité humaine, a mis fin, pour toujours, à celle-ci. Nous continuerons à nous occuper des

sentiments et des pensées de Christ, car la piété, décrite dans cette partie des Psaumes, est la piété de Christ

Lui-même. Rien, au reste, de plus instructif, de plus sanctifiant et qui soit plus propre à donner de la profondeur

à notre piété.

[3]

 [Jean 8, 54]



Nous trouvons ici la cause du cri suprême de Christ, qu’Il ne pouvait faire entendre, avant d’avoir bu,

jusqu’à la lie, le calice de douleur. Il décrit toutes Ses angoisses ; elles grandissent, elles sont à leur comble. La

violence et la rage l’entourent, les taureaux de Basan Le cernent, des lions dévorants et rugissants ; loin de Lui

opposer un mépris orgueilleux, Il doit subir l’adversité avec l’humilité, la douceur qui Lui sont propres, et

connaître la faiblesse de la nature humaine, mais non pas le péché, sauf en le portant pour nous. Il s’écoule

comme de l’eau, tous Ses os se déjoignent, Son cœur se fond, comme de la cire, au-dedans de Lui, Sa vigueur

est desséchée comme de la brique, Sa langue reste attachée à Son palais ; Il est dans la poussière de la mort.

Mais c’est Jéhovah qui L’a fait descendre jusque-là ; et au milieu de la poussière de la mort, dans cet état

même, Il regarde à la vraie source de toutes choses, aux pensées et aux décrets de Jéhovah. Agir ainsi, être

sensible au caractère des ennemis, en comprenant qu’ils sont les instruments de nos souffrances, mais

regarder à la sagesse, à la volonté et aux voies de Dieu, regarder à Dieu Lui-même, fidèle dans Ses relations

avec nous et source réelle de toutes choses, voilà, à cet égard, la perfection. Mais outre les actes de violence

qui avaient fait descendre, dans la poussière de la mort, le Seigneur débonnaire et muet comme un agneau

devant celui qui le tond , outre les injures et les mauvais traitements qu’avait dû supporter Celui dont la

seule présence renversa Ses ennemis, il y avait encore le caractère des hommes, au pouvoir desquels Il se

trouvait, après s’être livré Lui-même. « Des chiens l’entouraient », des créatures sans cœur, sans conscience et

sans honte, dont le plaisir consistait à outrager Celui qui ne leur résistait pas, et à insulter le juste. Ils étaient

aussi pervers que violents, « ils regardaient, ils jouissaient de sa vue ». Exposé aux regards endurcis de ceux

qui jouissaient de leur iniquité et de Son opprobre, que le Seigneur a dû souffrir de leurs lâches insultes !

Ils s’amusaient à partager entre eux Ses vêtements, ils jetaient le sort sur la robe de l’innocent. Pas un

regard de pitié, pas un secours ! En cette heure d’angoisse, Il regarde à Jéhovah, Il Le supplie de se tenir près

de Lui ; car s’Il manque de force, Jéhovah en a pour venir à Son aide.

Nous arrivons au moment suprême de cette heure solennelle. Au milieu des plus grandes douleurs qu’Il ait à

souffrir, de la part des hommes, dépourvu de tout secours, Christ regarde à Jéhovah, le Dieu de l’alliance pour

la foi d’Israël et du Messie ; mais, oh mystère des mystères ! ici même, point de délivrance, et il ne reste que

l’infinie perfection de l’Être béni (il fallait que cette perfection fût alors infinie).

Là encore, Christ se trouve associé, dans ce psaume, avec Israël, quelle que soit, du reste, l’efficace de Son

œuvre, par laquelle, en ce moment décisif de l’histoire divine, la question du bien et du mal a été définitivement

résolue, en vue de l’éternité. Il fallait que le Dieu d’Israël abandonnât Christ, abolît l’inimitié et déchirât le voile

qui Le cachait Lui-même à Israël, afin que, dans le plein résultat de l’amour divin, pour la justice, « la grâce

régnât, par la justice, pour la vie éternelle, par Jésus Christ notre Seigneur » , pour tous ceux qui

croient, tant Juifs que Gentils, et à l’entière gloire de Dieu, dans le ciel et sur la terre.

Toutefois Christ est nécessairement présenté d’une façon différente dans les Psaumes que dans les

évangiles. Ici, c’est comme Fils qu’Il parle (sauf lorsqu’Il est abandonné) : « Père, pardonne-leur » , et

plus tard : « Père, je remets mon esprit entre tes mains » . Là, au contraire, Il dit : « Ne te tiens pas loin

de moi, ô Jéhovah » ; Il a recours au Dieu d’Israël, Son Dieu, et le résultat y correspond  : le résidu est

rassemblé, puis tout Israël, les nations milléniales et « le peuple qui naîtra », tous ceux enfin qui jouiront du fruit

béni de l’œuvre de Christ ; mais il n’est point parlé du ciel.

Ayant signalé cette différence, importante pour comprendre les Psaumes, même lorsqu’il est fait allusion à

la croix, comme dans celui-ci, je désire ajouter quelques mots sur le caractère de la foi et de la piété de Christ,

témoignées par Sa confiance en Jéhovah, comme faisant Lui-même partie du peuple d’Israël ; « car c’est

d’Israël, selon la chair, que le Christ est venu, qui est Dieu au-dessus de tous, béni éternellement » .

 [És. 53, 7]

 [Rom. 5, 21]

 [Luc 23, 34]

 [Luc 23, 46]

 [Rom. 9, 5]



Nous trouvons ici un sentiment profond de Son état extérieur d’abjection et d’isolement qui contrastent même

avec ceux des fidèles, circonstance éminemment propre à produire l’irritation et le découragement, à faire

oublier ce que Dieu était, si cela eût été possible pour Jésus : « Je suis un ver et non plus un homme, l’opprobre

des gens et le méprisé du peuple ». Ce n’était pas tout. Le Sauveur bien-aimé, confié, en sortant du sein

maternel (v. 10), à Jéhovah, Son espoir dès le ventre de Sa mère, Lui qui avait recherché la volonté de Dieu et

glorifié Son nom, Il devait déclarer publiquement, en face des railleries de Ses ennemis, que Dieu L’avait

abandonné. La profondeur morale d’une pareille épreuve, personne ne saurait l’exprimer que Celui-là seul qui

l’a subie ; elle était proportionnée à l’amour dont Il jouissait, dans lequel Il vivait, et à Sa fidélité dans cet amour.

Je parle ici d’épreuve et de piété, non pas d’expiation. Au milieu de toutes ces angoisses, le Seigneur est

parfait à l’égard de Jéhovah. En premier lieu, Sa confiance est parfaite ; Il ne dit pas : Jéhovah ; car il n’y avait

pas alors de relation en activité, comme avec Son Père, en Gethsémané ; mais Il dit  : Mon Dieu, mon Dieu.

Quels que soient Son abandon et Sa détresse, Sa foi parfaite en Dieu, Son dévouement à Lui, comme étant le

seul Dieu qu’Il reconnaisse, demeurent inébranlables. Christ subjectivement, comme homme, est absolument

parfait ; voilà, en second lieu, ce que nous trouvons ici. Quelles que fussent Ses souffrances, et quoiqu’Il ne se

trouvât, dans Sa marche, aucune cause pour être abandonné, le témoignage que Christ rend à Dieu, le

sentiment qu’Il a de la perfection de la nature et des voies de Dieu, loin de faiblir, ne fait que s’élever  : « Et

pourtant tu es le saint, toi qui sièges au milieu des louanges d’Israël ». Que Dieu l’abandonne, le juste ne doute

pas cependant de Sa perfection en agissant ainsi. Rien ne saurait exprimer d’une manière plus complète la

perfection de Christ, homme, Sa position comme tel, et comment Il avait pris la place désignée par ces mots :

« Ma bonté ne va pas jusqu’à toi » . Nous ne voyons pas ici Christ contemplant les conseils de Dieu et

comprenant leur accomplissement qu’Il avait Lui-même entrepris ; nous Le voyons, homme dépendant,

sensible à l’épreuve qui L’atteint, mais parfait et fidèle, lorsqu’au milieu de Ses angoisses, Dieu, l’unique

ressource sur laquelle Il compte et peut compter, ne répond pas à Son cri.

Nous, nous pouvons répondre à cette demande de Jésus  : « Pourquoi m’as-tu abandonné ? ». Nous

pouvons y répondre, nous qui croyons en Lui et qui L’adorons à jamais. Mais il importe infiniment de savoir non

seulement que Christ a, par Lui-même, nettoyé nos péchés, en buvant la coupe de la colère, mais aussi qu’Il a

souffert personnellement, en étant abandonné de Dieu, qu’Il a senti, comme homme, quant à Lui-même, toute

la douleur de cet abandon ; parce que, quoiqu’Il en ait souffert tout seul, nous sommes ainsi conduits à la joie

que Christ éprouva, en entrant de nouveau, et plus que jamais, dans la lumière resplendissante de la face de

Son Père ; c’était la conséquence de la rédemption qu’Il avait opérée, du plaisir que Dieu prenait

nécessairement en Lui et de la grâce qu’Il trouvait devant Dieu, après L’avoir parfaitement glorifié, lorsque le

péché avait introduit la confusion en toutes choses. Ainsi, tout ce que Dieu était, mis en évidence par le péché

(car le péché avait mis en évidence l’amour souverain, la justice, la vérité, la grandeur jalouse de Dieu), se

trouvait parfaitement révélé et glorifié. Les souffrances personnelles de Christ nous mènent, dis-je, à cette joie

dans laquelle Il entra, comme homme, auprès de Son Dieu et Père, et qu’Il nous communique, en nous

introduisant dans la pleine bénédiction dans laquelle Il est entré, comme homme, puisque cette joie était la

conséquence d’une œuvre accomplie pour nos péchés. Dans cette œuvre, Il fut seul ; mais Il y était pour nous

en même temps que pour la gloire divine ; Il nous introduit dans la bénédiction, comme étant celle dont Il jouit en

conséquence de Son œuvre.

Ces remarques concernent la seconde partie du psaume 22, et je désire seulement porter notre attention

sur les sentiments de Christ qui s’y trouvent exprimés. Il a été retiré « d’entre les cornes des buffles » ; le

jugement de Dieu, sur le péché, a été exécuté et est passé. J’ai fait remarquer ailleurs un fait très instructif que

voici : Dans les évangiles, Christ, pendant Sa vie, ne parle jamais de Dieu comme de Son Dieu, mais comme

 [Ps. 16, 2]



du Père ; conséquence de Sa propre relation personnelle, c’est là le nom qu’Il révéla à Ses disciples. Jamais,

dans l’histoire des évangiles, Il ne se nomme directement « le Christ », bien qu’Il ait été présenté comme tel à

Israël ; mais ce n’est pas là le nom et la position qu’Il prend Lui-même, vis-à-vis de Dieu et de Son Père ; c’est

de cette dernière manière que nous avons à Le connaître. Lorsque les Juifs Lui disent : « Si tu es le Christ, dis-

le nous ouvertement », Il répond  : « Je vous l’ai déjà dit » . Mais, révélé à nous-mêmes, Il est

Emmanuel, le prophète qui devait venir, le Fils de l’homme, le Fils de Dieu. En parlant avec Dieu et de Dieu, Il

dit toujours : « Père » et « mon Père ». En parlant avec Ses disciples, Il se nomme « le Fils de l’homme ». Dans le

psaume que nous étudions, Christ dit  : « Mon Dieu, mon Dieu ». Il est homme, Dieu s’occupe de Lui en

jugement, mais, quoique abandonné, homme parfait dans Sa propre relation avec Dieu, par la foi, et Il dit  :

« Mon Dieu ». Alors Il déclare le nom de Dieu à Ses frères et emploie ces deux titres, celui de Dieu et celui de

Père. Homme, Il a subi toute l’épreuve de Dieu, par rapport à tout ce que Dieu est en justice, en vérité, en

majesté et en amour. Tout ce que Dieu est, dans Sa propre perfection, Sa majesté, et dans ce qu’Il exige, Il

l’est nécessairement, pour nous, quoique, selon Ses propres conseils, trouvant en nous les délices de Son

amour, parce que nous sommes en Christ, mais Il l’est aussi d’une manière juste, par conséquent nécessaire et

inaltérable. Ce qu’Il est, comme Dieu, Il l’est comme notre Dieu ; car Il est pour nous, par le moyen de Christ,

éprouvé sur la croix, le péché ayant été mis de côté, par le sacrifice de Christ Lui-même. La perfection de Dieu,

sans nuage, luit sur nous dans toute la bénédiction qui Lui est propre, de même que sur Christ, en vertu de ce

qu’Il a glorifié Dieu dans la perfection même qui luit maintenant sur nous. Ce nom de Dieu, c’est-à-dire la réalité

de cette relation, nous est déclaré. La nature et le nom de Dieu, pleins de grâce, ont été déclarés, sur la terre,

par Christ, le Fils unique dans le sein du Père . Mais à cela, l’homme pécheur, en inimitié contre Dieu,

ne pouvait avoir aucune part. La lumière luit dans les ténèbres et les ténèbres ne l’ont pas comprise .

L’homme a vu Christ, et l’a haï ainsi que Son Père . Mais Christ, fait péché pour nous, était, comme

homme, responsable devant Dieu, sous tous les rapports sous lesquels Dieu, selon Ses attributs, s’occupait du

péché. Mais Il fut trouvé parfait, afin que l’amour pût s’exercer librement sans faillir à la justice. C’est pourquoi

Christ dit : « J’ai à être baptisé d’un baptême ; et combien suis-je à l’étroit jusqu’à ce qu’il soit accompli ! »

. Car Il était cet amour — Dieu, en Christ, réconciliant le monde avec Lui-même  — et Il était à

l’étroit, jusqu’à ce que cet amour pût se répandre selon la perfection de Dieu, en justice ; or cet amour ne

pouvait se répandre ainsi, là où il y avait le péché ; cela n’eut lieu que par le moyen de la croix et de la

perfection de Christ, lorsqu’Il fut fait péché pour nous.

Alors, en cela et par cela même, l’amour fut exalté et le caractère de Dieu pleinement déployé ; Son nom, le

nom de Dieu qui devait être révélé, fut pleinement manifesté. Aussi Christ pouvait-Il dire : « C’est pour cela que

mon Père m’aime » .

Mais cet amour du Père est un degré supérieur dans la relation de Christ avec Dieu. Christ entra, comme

homme, dans la joie de l’amour de Son Père. C’était le cas lorsqu’Il était exaucé, mais Il y entra pleinement et

d’une manière évidente, lors de Sa résurrection. Il fut ressuscité par la gloire de Son Père  ; alors Il

déclara ce nom à Ses frères. Car maintenant, le péché étant, hors de Christ, la seule place de l’homme vis-à-

vis de Dieu, celui qui croit a, en Christ, la place de Christ ressuscité, dans la même relation que celle de Christ

avec le Père. Vu la mort, il ne peut pas en avoir d’autre. « Va vers mes frères et dis-leur : Je monte vers mon

Père et votre Père, vers mon Dieu et votre Dieu » . Ici, Christ emploie les deux titres de Dieu et de

Père, et les applique à nous, parce que tout ce que Dieu est, Il l’est, en justice, pour Lui, homme dans la gloire,

et que Christ est rentré dans la joie de la communion de Son Père. Or, en vertu de Son œuvre, accomplie pour

nous, Il nous place dans la position où Il est Lui-même ; Il nous y place, comme Ses frères, participants, par

grâce, à Sa faveur et à Son héritage.

 [Jean 10, 24-25]

 [Jean 1, 18]

 [Jean 1, 5]

 [Jean 15, 24]

 [Luc

12, 50]  [2 Cor. 5, 19]

 [Jean 10, 17]

 [Rom. 6, 4]

 [Jean 20, 17]



Je me suis étendu, plus que je ne le voulais, quoique d’une manière pratique, sur la doctrine qui est en

rapport avec le psaume 22 ; car mon but est de montrer les sentiments et les affections de Christ. La première

pensée de Christ, lorsqu’Il est « retiré d’entre les cornes des buffles », est de déclarer, à Ses frères, le nom de

Dieu et de Son Père ; quoique dans la gloire, Il n’a pas honte de nous appeler Ses frères . Parfait en

Son amour, attaché à ces excellents de la terre , une fois entré dans la joie et dans la bénédiction, par

une œuvre qui leur fournit le droit d’y entrer aussi, Il s’occupe de leur révéler ce qui les a placés dans la même

position que Lui. Il les rassemble ; puis après avoir mis dans leur bouche la même louange que celle qu’Il va

prononcer, Il élève Sa voix, comme homme, au milieu de l’assemblée, pour bénir et célébrer l’Éternel. Comme

nous devrions suivre Sa voix, avec des cœurs débordants d’actions de grâce ! Quant à celui qui n’est pas sûr

d’être accepté et agréable, et qui n’a pas la joie d’être enfant de Dieu, en vertu de la rédemption, celui-là ne

peut pas chanter avec Christ. « Je te célébrerai au milieu de l’assemblée ». Qui est-ce qui chante avec Christ,

sinon celui qui a appris ce chant, celui qui peut célébrer Dieu, comme ayant échappé au jugement et étant entré

dans la lumière et la joie de l’acceptation ? Le chapitre 1 de l’épître aux Éphésiens (v. 3, 4) nous montre cette

place que nous occupons. Ici, nous voyons les saints entonnant, avec Jésus, un cantique de louange, en

rapport avec la joie même dont Il jouit. La grâce de cette position est parfaite.

Je ne parlerai pas ici des résultats ultérieurs de l’œuvre de Christ. Remarquons seulement qu’il ne s’agit

que de grâce, non de jugement, bien qu’elle soit fondée là-dessus, et qu’ici rien ne dépasse les limites de la

terre.

Le psaume 23 a été dicté, par l’Esprit, de manière à s’appliquer à Christ mourant, aux saints qui suivent Ses

traces ou au résidu délivré. Ni les souffrances de Christ, ni celles des fidèles ne sont considérées ici comme

venant de Dieu ou des hommes, mais comme des occasions de montrer la sollicitude et les soins de Jéhovah.

« L’Éternel est mon berger », voilà le sujet du psaume. C’est une vie passée sous Son regard et sous Sa

protection, avec l’expérience qui en résulte et l’assurance constante que procure l’amour de Jéhovah. Cette

assurance que le cœur éprouve, ne provient pas de ce qu’Il donne, mais de Lui-même. « L’Éternel est mon

berger, je ne manque de rien ». Sa puissance, Sa grâce, Sa bonté, Son intérêt pour le fidèle : toutes ces choses

donnent une assurance immuable et constante, quelles que soient les circonstances extérieures. Puisque c’est

Jéhovah Lui-même qui s’est chargé d’avoir soin de Ses fidèles, comment ceux-ci manqueraient-ils de rien ? Ni

les événements qui peuvent survenir, ni les moyens qu’Il emploiera ne doivent nous préoccuper. Les soins du

berger — voilà notre assurance et notre sûreté. Les conséquences naturelles de Sa sollicitude sont des

pâturages herbeux auprès des eaux tranquilles, la jouissance paisible des secours assurés de Sa bonté.

Mais, en réalité, l’homme, en particulier le résidu et Christ Lui-même, sont au milieu d’épreuves, des

angoisses de la mort et d’ennemis puissants. L’âme est-elle troublée et affaissée ? — Jéhovah la restaure.

Dans la vallée de l’ombre de la mort, si la mort étend son voile obscur sur celui qui va descendre dans son

ombre — Jéhovah est là, plus grand que la mort, pour conduire et pour soutenir. Que des ennemis puissants,

inexorables, nous menacent et nous effrayent — devant Lui, la puissance n’est que faiblesse. Il dresse une

table devant Ses bien-aimés, ceux-ci s’asseyent en repos et en sûreté. L’onction divine est le sceau de la

puissance, lorsque tout est contre nous. Faiblesse humaine, mort, puissances spirituelles de méchanceté

, tout cela n’est que l’occasion de manifester que Jéhovah, le Berger, est la sauvegarde infaillible de Son

peuple.

Assurément, Christ n’était pas une brebis ; mais Il frayait le sentier que les brebis doivent suivre, et Il se

confiait en Jéhovah. Il est le berger de Jéhovah pour ceux qui sont à Lui. Il nous aime, comme Jéhovah L’aima

et eut soin de Lui. C’est donc l’amour fidèle de Jéhovah, à travers toutes les choses qui assaillent la nature

 [Héb. 2, 11]

 [Ps. 16, 3]

 [Éph. 6,

12]



humaine pendant qu’elle traverse le monde. Le résultat naturel et propre de cet amour est des pâturages

herbeux auprès des eaux tranquilles ; mais dans l’état de ruine où est l’homme, et pendant sa marche au milieu

des puissances du mal, ce résultat est une force infaillible qui soutient.

C’est pourquoi le cœur, se confiant en la stabilité de Jéhovah, compte sur l’avenir, car l’avenir est aussi

certain que le passé  : « Le bien et la grâce m’accompagnent tous les jours de ma vie, et mon habitation est

dans la maison de l’Éternel, pour toute la durée des jours ». La confiance est placée dans le Seigneur Lui-

même, c’est pourquoi les circonstances, la puissance du mal, les difficultés que rencontre ainsi l’homme mortel,

ne sont que des occasions de manifester la puissance de Jéhovah, intéressée, dans sa fidélité immuable, à

soutenir le fidèle, au travers de toutes ces choses.

Il est intéressant d’observer cette sollicitude de la puissance divine, immuable et certaine, au-dessus de

toutes les souffrances particulières, de l’épreuve et de la mort du Seigneur. Telle est la bénédiction de l’homme

fidèle, lorsque la terre n’appartient pas au Seigneur et que le pouvoir du mal, la mort et des adversaires

puissants s’y opposent. Jéhovah est le sûr asile de la foi.

Psaume 24. Lorsque la terre appartient au Seigneur, « qui est-ce qui montera à la montagne de l’Éternel et

qui subsistera dans le lieu de sa sainteté » ? Ici, remarquons-le, l’accès est ouvert à tous ; mais Jacob a la place

d’acceptation dans la proximité de Jéhovah. Toutefois la bénédiction et l’acceptation, en grâce, de la part de

Dieu qui est leur salut, sont la portion de tous ceux qui se sont purifiés pour rechercher Dieu, lequel a placé Sa

bénédiction en Jacob. Ce caractère de pureté est nécessaire ; mais tous les Gentils qui le possèdent, ont accès

à la sainte montagne de Jéhovah. Christ Lui-même y entre, en triomphe, comme Jéhovah (24, 7-10).

Le psaume 24 clôt la série des psaumes qui parlent de l’association de Christ avec les excellents, les saints

qui sont sur la terre. Nous y avons vu Christ dans le sentier de la vie avec les saints, Christ dans le sentier de la

justice, au milieu d’un monde inique, Christ souffrant, centre de toute l’histoire d’Israël et devenant, identifié

avec Israël, l’objet de l’intérêt de Jéhovah ; Christ, souffrant comme témoin de la vérité, l’objet des pensées et

des affections du résidu ; Christ, souffrant comme abandonné de Dieu ; Christ entrant, en personne, dans le

sentier que les brebis doivent suivre, et leur manifestant ainsi les soins de Jéhovah, quoiqu’Il soit Lui-même le

vrai Berger (Jean 10) ; enfin Christ, entrant, en triomphe, dans le temple, comme le Roi de gloire, l’Éternel des

armées, lorsque tous reconnaissent Jacob et le Dieu de Jacob.

Quoique l’Être béni, ainsi présenté, soit un modèle pour nous, sous bien des rapports, toutefois l’action

réelle et efficace, sur la piété du cœur, a lieu, en Le voyant véritablement homme, frayant le sentier, devant nos

yeux, et engageant, par cette vue, toutes les affections de l’âme.

Dans les psaumes suivants, nous trouvons de nouveau les pensées et les sentiments du résidu, au milieu

de ses afflictions, en rapport avec cette même position de Christ ; mais nous y puiserons une grande instruction

pour nos cœurs, dans un sentier qui est toujours plein d’afflictions et essentiellement pareil à celui du résidu,

aussi longtemps que le mal régnera ici-bas. En jetant un dernier coup d’œil sur les psaumes qui précèdent,

nous pouvons signaler un développement progressif dans les pensées qu’ils contiennent.

Les psaumes 3 à 7 renferment des principes généraux qui indiquent que la justice ne règne pas encore par

le jugement, fait mentionné d’avance dans les deux premiers psaumes. L’homme juste est au milieu des

méchants, le jugement est à venir, et les conseils de Dieu, concernant le Messie, sont annoncés, non encore

accomplis, au psaume 8. Les psaumes 9 et 10 renferment les événements concernant le peuple juif et son

pays, dans les derniers jours. Dans les psaumes 11 à 15, nous trouvons les relations, le jugement et les

principes du résidu qui regarde à Jéhovah, dans cet état de choses. Enfin les psaumes 16 à 24, ayant donné à

connaître toute la position de Christ, par rapport à Israël, L’introduisant au milieu de ce peuple et indiquant le



résultat de Sa présence, nous trouverons, dans les psaumes suivants, beaucoup plus de détails touchant les

expériences et les exercices des saints, aux derniers jours. Ces exercices sont nécessairement fondés sur

l’intervention et le sacrifice de Christ. Je n’entends point dire, pour cela, que les saints d’alors aient une idée

claire du sacrifice de Christ, et que les expressions des psaumes supposent cela, ni qu’elles conviennent à une

âme qui est dans la liberté. Mais de tels exercices ne peuvent avoir lieu sans l’intervention et le sacrifice de

Christ ; le Saint Esprit, dans le résidu et en toute âme, travaille en vertu de ce sacrifice, et afin de le faire

connaître d’une manière complète.

[Écho du témoignage 1865 p. 457-474]

Psaumes 25-28

Dans le psaume 25, nous trouvons, pour la première fois, une confession directe de péché. Cette

confession, ajoutée au contenu du psaume 26, la déclaration et la conscience de l’intégrité du cœur, forme la

base subjective de toutes les expériences que nous trouvons dans ce livre ; le contenu des deux psaumes

suivants en forme la base objective. Jéhovah est la lumière et le salut ; malgré les souffrances actuelles de la

part des iniques, le cœur se confie en Lui (27 et 28). Mais plus on étudie les Psaumes, plus on découvre qu’ils

s’appliquent presque tous directement aux Juifs, c’est-à-dire aux hommes justes et pieux du résidu, dont les

pensées sont en rapport avec sa position et exprimées d’avance ici, par l’Esprit de Christ, dans la bouche du

prophète. Nombre de passages, dans les Psaumes, peuvent être appliqués à Christ Lui-même ; mais on ne

saurait les Lui appliquer tous. Cela prouve deux choses que j’ai déjà fait remarquer : d’abord, que la possibilité

d’appliquer ces passages à Christ n’implique pas qu’ils soient des prophéties qui Le concernent exclusivement,

ni que tous les psaumes s’appliquent à Lui ; ensuite, le danger réel qu’il y aurait à envisager les Psaumes

comme étant l’expression de la piété chrétienne. Sans doute, ils fournissent souvent une instruction bénie,

touchant la confiance en Dieu ; mais celui qui emprunterait la forme de sa piété aux psaumes dans leur

ensemble, celui-là fausserait le christianisme.

Passons maintenant aux détails. Au milieu des difficultés qui l’entourent, l’âme s’élève vers Jéhovah ; c’est

là le vrai moyen de les surmonter et de rester en paix. Un cœur vrai n’a pas d’autre refuge ; tout autre l’en

détournerait. Au milieu de l’épreuve, il dit : Mon Dieu ; par Christ, il peut le dire maintenant et se confier en Dieu :

« Que je ne sois pas confus, que mes ennemis ne triomphent pas à mon sujet ! ». Tel est, dans les difficultés, le

premier désir de la foi. Mais la foi vraie ne peut pas seulement s’occuper de soi ; elle est unie, par grâce, à la

bonté de Dieu, sentie dans ce désir même et unie, par conséquent, avec tous ceux qui s’attendent à Jéhovah.

Elle souhaite que les méchants (ceux qui sont infidèles sans cause, qui aiment l’iniquité, non pas ceux qui

tombent dans le péché) soient couverts de confusion. Comme principe général, ce désir n’est pas contraire au

christianisme. Le chrétien ne peut pas souhaiter que ses ennemis individuels soient jugés ; mais il désire que le

mal soit ôté et que les ennemis du bien soient confus. Il aime et désire la justice ; il souhaite que les

oppresseurs des justes, des pauvres, des humbles, soient renversés et confus. Dans ces circonstances

personnelles, le chrétien peut désirer le résultat de la confusion des méchants, sans toutefois souhaiter le

malheur de ses ennemis individuellement. Sa confiance en Jéhovah l’empêche de faire la moindre démarche

pour punir ses ennemis ; mais il remet sa cause au Seigneur et la laisse entre Ses mains, attendant d’être

délivré par Lui.

Il y a encore un autre trait distinctif du saint dont le cœur se tourne repentant vers le Seigneur. Il cherche les

voies de Dieu, Ses sentiers, afin d’être conduit et enseigné dans Sa vérité. Tel est le caractère particulier du



bien dans une âme droite ; elle ne cherche pas seulement un sentier droit, mais c’est le sentier du Seigneur

qu’elle cherche. L’esprit du saint se retourne vers Dieu, il pense à Lui et à Son caractère, il a la conscience

d’être Son serviteur et de Lui appartenir. Or, tout cela fait qu’on prend plaisir aux voies de Dieu, qu’on les

recherche et qu’on y marche. Toutefois, ce psaume nous représente quelqu’un (les Juifs) qui se retourne vers

Dieu, non pas une personne nouvellement convertie. Israël (et le saint aussi) se souvient de ses fautes ; mais il

dit à Jéhovah  : « Ne te souviens pas des péchés de ma jeunesse, mais souviens-toi de moi selon ta

miséricorde ». Il Le prie de se souvenir de lui seulement de cette manière ; car il sait que Jéhovah est plein de

compassion, et c’est pour la gloire de Son nom qu’il peut ainsi faire appel à Sa miséricorde. Cette demande ne

montre pas la connaissance du pardon, mais la confiance dans la grâce. Ce n’est pas ici une conscience

nettoyée, quoique cela découle de la réponse de Dieu ; mais c’est une manière de s’approcher de Dieu qui Lui

est agréable. Nous en trouvons un exemple dans l’évangile. La femme pécheresse s’approcha comme telle de

Jésus, et elle s’en alla en paix.

Le Seigneur est fidèle à Sa bonté, à Son caractère propre, élevé au-dessus du mal, et cette fidélité (une

rançon ayant été trouvée, capable de maintenir la justice ) le fait agir pour une vraie bénédiction du pécheur

qui s’approche ainsi de Lui. Il est dit même de Joseph  : « C’était un homme juste et qui ne voulait pas la

diffamer » . Quant à l’homme, il a sans doute encore d’autres motifs ; mais pour autant qu’il doit agir

comme Dieu, le principe dont je parle trouve son application.

Le Seigneur est bon et droit. Il est bon envers nous, Il aime la droiture et Il aime à la voir ; aussi veut-Il

l’enseigner, dans Sa grâce, à ceux qui s’en sont écartés. C’est une grande douceur pour eux que de pouvoir

compter là-dessus. Remarquez qu’il n’est pas dit ici Sa voie ; cela, au verset 4, exprimait l’état de cœur du

saint, tandis que les mots du verset 9 expriment la confiance du saint dans le cœur de Jéhovah. II ne s’agit pas

proprement de ce qu’est cette voie ; il va sans dire qu’elle est bonne ; mais c’est le Seigneur qui l’enseignera.

Son amour actif s’occupera de Ses saints pour leur bien. Toutefois, lorsque le caractère du saint qui se

retourne vers Dieu est décrit, il est aussi dit quelle est cette voie : « Il fera marcher les humbles dans la justice »,

le sentier qui exprime la pensée de Dieu, « Il enseignera sa voie aux humbles ».

Mais à un autre point de vue, on peut signaler, dans ce psaume, une marche progressive. Il se divise en

trois parties : versets 1 à 7, versets 8 à 14 et versets 15 à 22. Dans la première, l’âme persécutée et éprouvée,

jugeant ses péchés précédents, mais confiante en Dieu et regardant à Lui, invoque Son secours au milieu des

difficultés qu’elle ressent vis-à-vis de la puissance du mal. Dans la seconde partie, cet appel à Dieu amène

l’âme à parler de Lui, en déclarant ce qu’Il est dans Ses voies. Dans la troisième, l’âme regarde

personnellement à Dieu, comme étant assurée de Son intérêt pour elle, et invoque le regard de Dieu sur elle et

sur ses ennemis, tout en Lui demandant pardon, mais confiante en sa propre intégrité, dont elle a la

conscience. Enfin, elle étend sa prière en faveur de tout Israël.

Mais on peut aussi remarquer une marche progressive dans les détails, quant à l’état de l’âme en parlant de

Dieu. D’abord, Sa bonté et Sa droiture font qu’Il enseigne aux pécheurs la droiture de cœur. Ils avaient suivi

leur propre voie, ils avaient oublié celle de Dieu. Mais le Seigneur, dans Sa bonté et Sa compassion, ne veut

pas les laisser sans direction : leur triste état attire Sa miséricorde. Le Seigneur aime le chemin de la justice et Il

ne peut bénir ailleurs ; aussi enseigne-t-Il la voie aux pécheurs. Mais reconnaître le péché et connaître la bonté

du Seigneur a pour effet l’humilité, la dépendance, l’absence d’égoïsme et d’orgueil, considéré, par les païens,

comme source de la vertu. Alors Dieu conduit dans le discernement et enseigne Sa voie. Non seulement la voie

est enseignée à celui qui s’en est écarté ; mais dès qu’il y a de l’humilité et de la soumission à Dieu, Il conduit

dans l’intelligence de Ses voies. Il forme ceux qui Le craignent à discerner, par Ses instructions, ce qu’est la

[4]

 [Matt. 1, 19]



voie de Dieu. C’est là une conformité intérieure et morale avec Dieu, qui s’applique à discerner et à juger les

circonstances. Cette conformité morale et ce discernement sont fort précieux.

Mais le verset 12 va plus loin ; il nous montre quelqu’un craignant Dieu, marchant dans la conscience de Sa

présence, de sa propre responsabilité vis-à-vis de Dieu, et s’en référant à Lui dans une entière dépendance de

cœur. Il y a ici plus que le discernement moral, il y a la connaissance de la voie choisie par Dieu.

L’homme qui est guidé dans le discernement saura ce qui est juste ; il le fera et évitera le mal. Mais l’homme

d’Issacar avait la connaissance des temps . Il y avait une voie choisie, par Dieu, au milieu du mal

qui régnait, et celui qui craignait Jéhovah serait enseigné dans cette voie-là ; il trouverait le sentier qui menait à

une entière bénédiction. C’est là un grand privilège, duquel ni les ténèbres, ni la confusion qui nous entourent

ne sauraient nous priver. Il s’agit de la voie choisie, par Jéhovah, au milieu de ces ténèbres, d’un sentier

particulier d’alliance pour ceux qui Le craignent (v. 14).

Il existe certainement aussi, pour le chrétien, un tel sentier au milieu de la confusion où se trouve

actuellement l’Église de Dieu. Le secret  de Jéhovah, car Il a un secret pour ceux qui L’écoutent, est pour ceux

qui Le craignent, Ses amis, auxquels Il donne à connaître Ses pensées. C’est remarquable que Marie les

connût mieux que Marthe ; elle oignit d’avance le Seigneur pour Sa sépulture , elle avait la pensée du

Seigneur quant aux événements qui se préparaient. La Parole est toujours un préservatif contre de fausses

prétentions de posséder la pensée du Seigneur ; mais il n’en est pas moins vrai que le secret de l’Éternel est

pour ceux qui Le craignent. Quoique toutes choses semblent concourir contre Sa promesse assurée, ceux-ci

découvrent cependant d’avance, par la foi, comment elle se prépare, et ils en voient enfin la réalisation lorsque

les voies de Dieu se sont accomplies. C’est là une grande bénédiction, et on y puise, pendant la route , une

tranquillité et une paix qu’aucune autre chose ne pourrait procurer, car on possède la pensée de Dieu. Ici se

termine la seconde partie du psaume.

En traversant le mal, l’âme ne se confie qu’en Dieu et en Son amour fidèle  : « Mes yeux regardent

constamment à l’Éternel, car Il dégage mes pieds du filet ». — Le Seigneur, voilà le secret de tout. On regarde

en haut et l’on se confie en Dieu, qui est au-dessus de tout le mal. La connaissance du secret de Dieu n’est ni

de l’insensibilité au mal présent, même lorsque ce mal nous affecte, ni de la froideur à l’égard de l’intérêt que

Dieu prend à nous (non seulement à la justice, quoiqu’Il soit toujours juste, mais à nous-mêmes). Le secret de

Dieu, au moyen de Sa crainte, fait naître cette intimité et cette confiance : « Tourne-toi vers moi, et aie pitié de

moi, car je suis seul et affligé ». Le cœur est vrai avec Dieu ; mais cela suppose l’intégrité, comme dans ce

psaume, et comme elle est, en Christ, dans ceux qui sont vrais de cœur, quoiqu’ils confessent être, en eux-

mêmes, les plus grands pécheurs, et que dans leur chair il n’habite aucun bien .

Le cœur peut raconter à Dieu toute l’hostilité de Ses ennemis et laisser cela entre Ses mains. Ayant mis sa

confiance en Dieu, il s’attend à ne pas être confus. Christ seul a dû, pour nous, éprouver le contraire ; mais une

âme droite ne sera jamais confuse. Toutefois, le cœur, malgré cette intimité avec Dieu et cette confiance en Lui,

n’oublie pas Son peuple, ici Israël, pour nous l’Église (v. 22) ; c’est une conséquence nécessaire de cette

intimité.

Je suis entré dans quelques détails touchant les sentiments moraux dépeints dans ce psaume ; il ne faut

pas oublier que tous ces sentiments se fondent sur la présence, dans le cœur, d’une profonde connaissance de

ce que Jéhovah est pour lui, que la pensée de Jéhovah est prédominante et la source de chaque sentiment.

Le psaume 26 est plutôt, comme je l’ai déjà dit, l’expression d’une conscience intègre qu’une confession de

péché ; mais ici, comme dans le psaume précédent, tout est rapporté à Jéhovah ; de ce qu’Il est et de

l’attachement de l’âme à Lui, découle le principe de séparation d’avec les pécheurs et la joie finale dans Son

 [1 Chron. 12, 32]

[5]

 [Marc 14, 8]

[6]

 [Rom. 7, 18]



assemblée, lorsqu’il y aura délivrance complète des hommes de sang. L’esprit du psaume 26 est cette intégrité

qui, par ses propres affections, son attachement à Jéhovah et sa confiance en Lui, vis-à-vis de la puissance du

mal, a gardé l’âme séparée des pécheurs. Or, pour le moment, et par rapport aux saints, les méchants sont

toujours les plus puissants, parce qu’ils peuvent agir, sans conscience et sans frein, selon leur propre volonté.

L’âme , en présence de Jéhovah, Lui demande de ne point l’enlever avec les pécheurs (v. 9) lorsqu’Il viendra

dans Sa puissance. Elle compte là-dessus, par la foi. Telle est l’expression du sentier et des désirs d’une

conscience intègre en présence du mal.

Le psaume 27 nous montre le cœur confiant en Jéhovah, mais exercé devant Lui, en présence des

manifestations extérieures du mal. Qu’y a-t-il de plus effrayant que l’angoisse d’esprit ? La confiance, en

songeant aux ennemis, et l’exercice du cœur, en regardant à Dieu, offrent, ainsi réunis, quoique étranges au

premier abord, un grand enseignement. La confiance n’est pas de l’indifférence ni de l’insensibilité ; mais de

vrais exercices de cœur avec Dieu, même accompagnés de crainte, se témoignent par de la confiance et de la

hardiesse en présence de l’action hostile du mal. L’homme s’attendrait à la crainte devant l’ennemi et à la

confiance devant Dieu ; tandis que la grâce, agissant par de vrais exercices de cœur avec Dieu, inspire de la

confiance vis-à-vis de l’ennemi. Il existe réellement une puissance de mal ; le cœur bien enseigné la sent (d’une

manière plus ou moins spirituelle) dans ses sources intérieures et sa réalité, mais il la sent avec Dieu ; il est

alors en paix même au milieu du conflit et touchant son issue. Ainsi, Christ, dans l’exercice de Son âme devant

Dieu, suait des gouttes de sang  ; mais Il était parfaitement calme en présence de Ses ennemis ; bien

plus, à Sa vue, ils tombèrent de frayeur . Cela est plein d’instruction par rapport aux difficultés et aux

angoisses de la vie chrétienne. Lorsque le cœur, ayant conscience de la puissance du mal, est exercé, à son

égard, avec Dieu et devant Dieu, le mal même, quelle qu’en soit la puissance, est impuissant, si l’exercice du

cœur a été complet. « Voici votre heure, dit Christ, et la puissance des ténèbres » . Mais Il avait senti

tout cela avec Dieu, et, de fait, Il prit la coupe de la main du Père, non point de celle de Ses ennemis ; car, quant

à Christ, les hommes n’avaient aucun pouvoir sur Lui.

Le psaume 27 nous montre l’exercice du cœur opéré, en l’homme, selon l’esprit de Christ. Jéhovah est, par

la foi, la lumière du saint ; Il l’éclaire tout alentour. Quoique les ténèbres soient là en puissance, il n’existe pas,

pour l’esprit, de puissance des ténèbres ; elle règne au milieu des ennemis ; mais la lumière de Dieu  est dans

le cœur qui marche ainsi dans la lumière. Quelle grande consolation ! Mais le Seigneur est plus que cela. Il est

la délivrance même . Pour Christ, à la vérité, Dieu ne pouvait pas être la délivrance, avant que la coupe ne fût

bue ; mais l’âme rachetée sait qu’Il est sa délivrance au milieu de l’épreuve. La même révélation de Jéhovah qui

donne la lumière, nous procure, dans cette lumière, l’assurance d’être délivrés ; je ne dis pas qu’elle fasse voir

nécessairement la délivrance, car le moyen en peut être caché, mais elle nous rend sûrs de la délivrance.

Puisque Jéhovah est là, en lumière, Il délivrera. Pour nous, c’est le Père, et quand il s’agit du gouvernement,

c’est le Seigneur. Mais dès qu’il est question de Dieu Lui-même, évidemment il n’y a rien à craindre. Dans ce

psaume, cette assurance en Jéhovah est célébrée en pensant aux méchants qui n’ont pas de conscience pour

les retenir, et à la guerre, où la volonté des hommes ne connaît pas de frein. Si le Seigneur est là, Il a pourvu à

tout.

N’oublions pas toutefois qu’il y a un principe ou un état d’âme important lié à cette assurance et qui en est la

base : c’est d’avoir un œil simple, de ne regarder qu’à Jéhovah ; un seul désir, d’être avec Lui, en Sa présence,

pour L’adorer, contempler Sa beauté ravissante et apprendre là Sa volonté et Sa pensée. Mais cela, comme je

l’ai dit, est lié d’autre part avec la confiance en Sa bonté. L’âme, sans défense, sait que le Seigneur la cachera,

au jour du mal, dans l’asile de Sa tente. Là, qui la troublerait ou l’atteindrait ? Quel amour nous trouvons en

Dieu ! Quel intérêt Il porte à ceux qu’Il aime ! L’âme habite avec Lui, et elle habite en sûreté. Il ne s’agit pas ici

[7]

 [Luc 22, 44]

 [Jean 18, 6]

 [Luc 22, 53]

[8]

[9]



d’une délivrance apparente, mais de l’asile de Sa tente. C’est merveilleux de voir comment le Seigneur agit

quand le mal est dans sa force et que toute ressource semble épuisée. L’âme n’en cherche pas ; elle se confie

doucement et tranquillement en Dieu, assurée de sa sécurité en Lui.

Le verset 6 anticipe la délivrance et les louanges chantées dans la tente de l’Éternel, non plus un asile alors,

mais le lieu béni où les chants de louange retentiront publiquement. Dans les versets suivants, nous avons les

exercices de l’âme avec Dieu, tandis qu’elle s’attend à Lui pour être secourue. Le Seigneur avait dit  :

« Recherchez ma face », et Il ne pouvait pas la cacher. L’âme entrevoit la possibilité de la colère divine ; elle

implore miséricorde et compte sur la grâce. Cela est bien important, car l’on s’attendrait à ce que l’âme pût se

confier en Dieu, pourvu qu’Il n’eût rien contre elle. Il n’en est pas ainsi : le cœur peut reconnaître qu’il devrait

s’attendre à la colère, et néanmoins se confier en la grâce. Il a connu un Seigneur secourable et s’attend à

n’être pas abandonné d’un Dieu sauveur. Cette confiance est complète, plus complète encore que celle qui se

fonde sur les liens les plus étroits de la parenté. Telle est, en effet, la confiance de celui qui connaît le Seigneur.

Elle s’arrange seule avec Dieu, cherche à être enseignée dans Son chemin et conduite dans un sentier droit,

parce que ses ennemis épient le moment où elle quitterait la bonne voie. L’oppression des ennemis était

grande ; telle elle sera aussi pour les saints. Il existe une volonté de mal, des témoins de mensonge, des

adversaires qui respirent la violence. La bonté du Seigneur, à l’exception de tout moyen humain, la bonté du

Seigneur dans Son gouvernement, telle est la ressource du cœur. En voici le résultat : « Attends-toi à l’Éternel »,

c’est Lui qui fortifie le cœur, « oui, attends-toi à l’Éternel ». Voilà le secret de la force, au temps de l’adversité ;

alors il n’y a rien à craindre. Nous, chrétiens, nous avons, pendant notre marche, appris, comme enfants, à

connaître l’amour du Père et les soins de Christ, le bon Berger ; mais le principe de notre confiance dans le

Seigneur est le même. Il est remarquable comment toute idée d’une autre délivrance que celle du Seigneur est

absente de ce psaume. C’est là ce qui maintient l’intégrité, car le Seigneur ne peut secourir autrement qu’en

maintenant la droiture de cœur. Au milieu de la fourberie de ses adversaires, l’âme ne connaît d’autre refuge

que la face de Jéhovah. Avec Lui, tout est en ordre ; de même aussi, dans le cœur, tout est vérité et intégrité.

Les ennemis ne concernent plus que Jéhovah ; tel est le secret de notre sécurité et de notre tranquillité dans

l’épreuve. Donc, Sa grâce étant là, nous pouvons compter sur le Seigneur en tout temps. Si nous nous sommes

égarés, avouons-le-Lui ; c’est un exercice vrai de l’âme en Sa présence. Il agit alors entre elle et Lui suivant la

vérité. Mais la grâce, l’asile de Sa tente et la délivrance qui en découle, sont la position de l’âme.

Quoique Jéhovah soit le sujet principal du psaume 28, comme de tous ceux-ci, il y a cependant ici un point

spécial en ce qui concerne le juste : son cri à Jéhovah, sa supplication. En criant à Lui, le cœur entre en liaison

avec le Seigneur. Ce cri indique que le Seigneur s’intéresse à nous et que cet intérêt est notre point de départ ;

il indique aussi que nous reconnaissons que nous dépendons de Lui. Ainsi, le cri et la supplication sont

importants ; ils indiquent l’état de l’âme. Nous pouvons désirer quelque chose du Seigneur, avoir foi en Sa

bonté ; mais crier à Lui nous unit à Lui d’une manière ouverte, même devant autrui. Dans ce psaume, l’âme est

au comble de la détresse, la fosse est béante devant elle ; mais le principe est toujours vrai, même lorsque nous

intercédons pour d’autres. Ici, la foi se montre en criant à Dieu, lorsque, à vue humaine, tout espoir est

impossible. Cette liaison avec le Seigneur est clairement indiquée ici, en étant le moyen de ne pas être entraîné

dans le jugement avec les iniques. Au psaume 26, c’était l’intégrité du saint dans ses voies qui était sa

sauvegarde ; ici, c’est la liaison avec le Seigneur, indiquée par le cri de l’âme vers Lui, qui est la sauvegarde du

croyant. Et quoique ce soit sur la méchanceté des pécheurs que se fonde l’attente de leur jugement, toutefois il

est déclaré que leur mépris de l’Éternel est la cause de leur destruction. Le juste s’est confié en Lui et a été

secouru. Mais dans la délivrance que Dieu nous accorde, il y a plus, bien plus que le seul fait d’être délivré.

C’est Lui qui nous a délivrés. Le cœur était attaché à Lui, regardait à Lui, L’adorait, Le croyait, et Il ne nous a



pas trompés. Que cela est vrai, et combien cela attache, tout de nouveau, le cœur à Lui : « Béni soit l’Éternel,

car il entend la voix de mes supplications — c’est en Lui que mon cœur se confie, et je suis secouru. Aussi,

mon cœur est dans l’allégresse et je Le loue par mon cantique ». S’attendre ainsi à Jéhovah, avec confiance,

c’est entrer réellement dans Son caractère et s’y conformer en l’estimant, en l’honorant et en y prenant ses

délices ; c’est apprécier le Seigneur ; or, quiconque apprécie une chose moralement excellente, y est conforme

d’une manière dépendante. J’ai un ami, noble, fidèle et dévoué ; je me trouve dans des circonstances où tout

s’oppose à la possibilité ou même à la probabilité qu’il me vienne en aide ; cependant, je suis sûr de son

secours, je compte avec affection sur ce qu’il est. Évidemment, mon appréciation n’a pas changé. Je le

considère comme supérieur à toutes les circonstances, dirigé par sa seule bonté. C’est là-dessus que je

compte, c’est cela que j’apprécie. Quelles que soient les circonstances, mon cœur suit le sien, quoique dans la

dépendance, et son cœur est avec le mien. Lorsqu’il a agi, je me réjouis en lui, je me réjouis de la juste

appréciation que j’avais faite de mon ami ; je le connaissais bien, il ne m’a pas déçu, et je me réjouis en sa

bonté, à laquelle je m’attendais, envers et contre tout. Il m’a prouvé son intérêt en s’occupant de moi. De même,

lorsque Dieu délivre le chrétien, comme lorsqu’Il délivrera le résidu juif dont parle ce psaume, il peut dire  :

« Celui-ci est notre Dieu, nous nous sommes attendus à Lui ». C’est bien la même pensée que nous voyons

chez Job, à travers sa coupable irritation. Il compte sur Dieu, il sait ce que Dieu serait et ferait pour lui, s’il

pouvait Le trouver.

Le psaume 28 nous montre donc un homme dont le cœur s’est confié en celui de Dieu, qui L’a trouvé et se

réjouit en Lui, qui a réellement honoré Dieu, quoique seulement par son attente, par sa confiance inébranlable.

Il se contente de savoir ce qu’est son ami, il se contente de son amour. Il se réjouit de sa délivrance, car il a

souffert, il a été opprimé dans sa faiblesse ; mais il se réjouit, en même temps, de son libérateur. Il possède un

ami qui lui a formé le cœur d’après sa propre excellence, et qui l’a formé pour se confier en elle.

Tout cela se trouve aussi dans le chrétien, mais d’une manière plus calme, parce qu’il est mieux instruit

dans les choses célestes, qu’il connaît mieux Dieu, qu’il a moins d’anxiété touchant les choses terrestres et qu’il

regarde à celles qu’on ne voit pas. Mais le principe reste le même.

[Écho du témoignage 1866 p. 3-28]

Psaumes 29-35

Le psaume 29, envisagé au point de vue suivant lequel nous étudions maintenant les Psaumes, ne donne

pas lieu à beaucoup de remarques. Il exhorte les puissants de la terre à reconnaître Jéhovah et à Lui donner la

gloire due à Son nom. Je désire seulement faire remarquer qu’il s’agit ici de l’adoration ; il s’agit de reconnaître

Jéhovah dans Son temple, là où Il a placé Son nom. Ce nom a été révélé, la gloire Lui est due comme ayant été

révélé ; elle est due à Son nom qui, étant la révélation de Lui-même, est aussi celle de Sa relation avec Son

peuple. C’est dans Son temple qu’Il a placé Son nom, de manière à former un centre de communion et un lieu

de culte. Ainsi, tandis que Sa voix proclame la majesté de ce nom, ceux qui Le connaissent sont rassemblés,

par ce nom même, pour une commune adoration. La gloire du nom de l’Éternel est révélée et prouvée par le

contenu des derniers versets. Jéhovah est assis sur les flots ; Il dirige, selon Ses desseins, le tumulte des

peuples. Il siège comme roi éternellement. Au-dessus de l’agitation des peuples, Son gouvernement est sûr et

inébranlable à jamais. Mais, outre cela, l’Éternel est en rapport avec Son peuple ; Il le fortifie, Il le bénit par la

paix. Le verset 10 exprime Sa toute-puissance, le verset 11 annonce ce qu’Il est pour Son peuple. Les

puissants de la terre sont invités à reconnaître Jéhovah et la bénédiction est assurée à Son peuple.



La vérité contenue dans le psaume 30 est d’un profond intérêt pratique : c’est que la joie provenant de la

délivrance du Seigneur (ici Jéhovah) est plus grande, plus intime que celle de la prospérité, même lorsqu’on

l’attribue à Dieu. Il se peut que la délivrance se rapporte à des épreuves, suites de péchés ; ce sera

certainement le cas du résidu juif ; mais la délivrance est complète, et lorsque le mal, le péché, est pleinement

reconnu, la restauration et la bénédiction sont absolues dans la communion avec Dieu. Le pardon, ou la pensée

du pardon dans une âme qui n’est pas guérie, peut être accompagnée de regrets. Quand l’âme est guérie, elle

apprend assurément à juger le mal, à être pleine d’humilité et de grâce pour les autres ; mais si la guérison est

complète, l’âme entièrement sondée n’aura pas de regrets, parce qu’elle sera exclusivement remplie de ce que

Dieu est pour elle. Elle aura la chair en horreur ainsi que les principes qui l’ont conduite au mal ; mais si le mal

est réellement haï, elle n’aura plus horreur d’elle-même et sera dans la paix. Il est vrai que le psaume 30 ne

poursuit pas ces pensées aussi loin ; il s’occupe plutôt des circonstances extérieures et du fait que la main de

Dieu s’appesantit sur l’âme à cause du péché, que du péché lui-même. Mais ces circonstances sont

considérées comme exprimant la colère de Dieu ; il s’en suit que les circonstances sont considérées comme

l’expression de Sa colère ou de Sa faveur, et c’est à cela que l’âme s’arrête. Elle avait été dans la prospérité, et

l’avait attribuée à Dieu, mais elle fondait sur les circonstances l’assurance de son bonheur, quoiqu’elle les

considérât comme lui ayant été accordées par Dieu.

En agissant ainsi et tout en reconnaissant Dieu comme Celui qui donne et qui assure la bénédiction, elle

s’arrêtait à cette bénédiction et à soi-même, au lieu d’en profiter.

« À jamais je suis inébranlable. Ô Éternel ! dans ta faveur tu avais donné à ma montagne une force stable ».

Quoiqu’il puisse, dans ce cas, y avoir de la piété, cela pourrait facilement dégénérer en : « C’est ici le temple de

l’Éternel, le temple de l’Éternel » (Jér. 7, 4). Ce psaume suppose du reste une piété vraie. Seulement il est dit

que la faveur de l’Éternel a donné une force stable, au lieu que cette faveur elle-même soit considérée comme

la bénédiction.

Jéhovah cache Sa face, et tout aussitôt l’âme sent sa dépendance directe de Dieu, elle cherche Sa

bénédiction immédiate. Les fautes commises attirent des châtiments et des exercices ; alors la faveur divine

elle-même se fait sentir comme étant la bénédiction dont l’âme a besoin ; Jéhovah Lui-même devient la source

de la joie. Dans Sa colère, on ne souffre pas seulement des circonstances par lesquelles elle s’exprime, mais

du fait même que Jéhovah cache Sa face à cause du péché. L’âme est amenée, quoique par l’angoisse et la

détresse, dans une relation immédiate avec Dieu. Elle est amenée à penser à soi, non point comme à un objet

digne d’intérêt, centre de la bénédiction, mais comme étant pécheresse et ayant besoin de la faveur de Dieu.

Ainsi est produite, par grâce, une œuvre douloureuse mais utile et importante, lorsque ce jugement de soi-

même est opéré au-dedans de l’âme, de manière à produire l’intégrité spirituelle. La faveur de Jéhovah luit sur

elle, on en jouit. Dès lors, cette faveur même est considérée comme la bénédiction, et la délivrance

l’accompagne, lorsqu’il plaît à Dieu. On entre ainsi, avec une sainte adoration, dans la vraie nature de Dieu ; on

ne Le considère plus seulement comme un Dieu qui doit servir l’homme en le bénissant. Dans cet état, l’ennemi

ne triomphe plus et l’âme est guérie. Nous voyons que si Dieu montre ainsi Sa colère, ce n’est qu’afin d’instruire

et de discipliner les saints pour un moment ; purifiés, ils jouissent alors plus pleinement de Lui. Littéralement, ce

psaume s’applique au résidu juif, sur le bord de la tombe, puis délivré ; mais, pour eux aussi, le vrai travail

d’âme est avec Dieu.

Je dirai encore quelques mots sur différents états d’âme dans lesquels les saints peuvent se trouver

actuellement et dont ce psaume fournit l’occasion de parler. Il y a d’abord ce que l’on peut appeler

comparativement l’innocence ; c’est l’état d’une âme convertie qui ne connaît pas la corruption et n’a pas de



grands combats intérieurs. Dans ce cas-ci, on jouit de la grâce du pardon et l’âme est heureuse dans la

connaissance de la bonté et de l’amour de Dieu, son Sauveur. Une telle âme, en marchant tout près de Dieu,

peut arriver à se juger véritablement et acquérir une profonde connaissance de Dieu. Autrement, l’âme est

superficielle, on a peu de connaissance de sa propre personne, la séparation de la chair, du monde, sous son

aspect aimable, est peu mise en pratique.

Vient ensuite l’état d’une âme qui, ayant péché, a passé par des exercices plus profonds, et se trouve

amenée ainsi, d’une manière humiliante, à la connaissance d’elle-même. C’est plutôt ce dernier cas que nous

voyons dans le psaume 30. Alors le pardon peut être connu et c’est un repos. Mais s’il y a eu de la légèreté ou

de la bassesse vis-à-vis de Dieu, on a une certaine honte du péché, et l’on manque de cette libre confiance

avec Dieu qui se montre naturellement quand on jouit de Lui. Cette confiance est alors plus difficile à trouver.

Mais dans ce cas, le moi n’est certainement pas mis de côté.

Un troisième état d’âme, c’est lorsque la racine du mal est réellement jugée, c’est-à-dire non seulement le

mal lui-même, mais l’objet qui nous a séparés de Dieu, et que le moi est ainsi en réalité mis de côté. Alors la

faveur divine est tout ce que l’âme désire, le cœur est intègre devant Dieu et, quoique humble, plein de courage

vis-à-vis des hommes. Il a la conscience d’un lien entre lui et Dieu  : la faveur divine, Dieu moralement en

unisson avec lui, Dieu connu comme son soutien véritable et sa force. Le présent, non point le passé, est alors

la place du cœur avec Dieu.

Le psaume 31 exprime une confiance absolue en Jéhovah (Dieu connu dans notre relation avec Lui) au

milieu d’épreuves et d’angoisses terribles amenées par le péché, mais pendant lesquelles la foi est à l’œuvre,

comptant sur le nom de Dieu qu’elle connaît et, par conséquent, sur Sa justice en le manifestant. Il n’y a point

d’orgueil ; on se confie en Dieu à cause de Lui — de Son nom — mais en confessant toutes ses fautes, en

reconnaissant que c’est par le péché que l’on se trouve dans l’épreuve et l’angoisse. Plutôt que l’iniquité elle-

même, on confesse ici que l’épreuve pour laquelle on crie à Dieu, est due à l’iniquité. Mais l’angoisse où elle se

trouve fait que l’âme s’adresse en confiance à Dieu, selon qu’Il s’est révélé Lui-même.

Le caractère particulier de ce psaume est la confiance, l’abandon de sa cause entre les mains de Dieu,

parce qu’on Le connaît personnellement. Une telle connaissance du Seigneur, une foi telle que l’âme peut se

confier en Lui, et tout Lui remettre, au comble de l’angoisse, c’est là un principe profond de la vraie piété, et un

principe de justice, parce que l’âme ne peut ainsi regarder à Dieu que dans un état réel de justice. Le Seigneur

est connu ayant fait attention à l’angoisse de l’affligé ; les souffrances ne signifiaient pas que Dieu eût

abandonné celui qui souffrait ; au contraire, Dieu connaissait et suivait l’âme de l’affligé ; Son cœur la

reconnaissait, Il pensait à elle au milieu de l’adversité et, malgré ses péchés, l’affligé regarde à Dieu, à travers

la détresse comme étant reconnu par Lui. Il accepte la punition de son iniquité, mais dans ce sentiment de

justice se confie en Jéhovah ; dans cet esprit, parfait en principe, il s’en remet entièrement à Dieu, content de

savoir que tout est dans Sa main (v. 15). Aussi dit-il : « Fais briller ta face sur ton serviteur, que je ne sois pas

confus, car je t’invoque » ; et il ajoute  : « Combien est grande ta bonté que tu réserves pour ceux qui te

craignent, dont tu uses envers ceux qui se réfugient en toi, à la face des fils des hommes ». La présence du

Seigneur est un asile sûr qui rend impuissante toute la malice des hommes. L’affligé avoue bien que, dans son

extrême angoisse, il avait dit un moment  : Je suis rejeté par Dieu ; mais il avait montré de la foi en criant au

Seigneur et le Seigneur l’avait secouru. L’Éternel garde les fidèles, de sorte que les saints peuvent L’aimer et

avoir bon courage en toute circonstance. Il n’est pas dit que chaque chrétien doive traverser les angoisses

décrites ici ; mais lorsqu’elles arrivent, elles donnent beaucoup d’intimité et de confiance.



Un Dieu connu et le cri résultant de la foi en ce qu’Il est, voilà le fond de ce psaume. Je ne dis pas que ce

soit l’exercice le plus brillant de la foi ; on le trouvera plutôt dans l’épître aux Philippiens, expression brillante de

l’expérience normale du chrétien ; ce n’est pas non plus l’exercice le plus fréquent ; mais Dieu, par Sa

miséricorde infinie, a, dans Sa Parole, prévu chaque état et pourvu à chaque nécessité. L’état d’âme, décrit

dans ce psaume, est une intime et profonde confiance en Dieu seul, très exercée et apprise par une détresse

qui était nécessaire.

Psaume 32. Au milieu de tous les exercices de cœur qui concernent une âme renouvelée, dans ses

difficultés ici-bas, il est un besoin, centre de tout, auquel le cœur et la conscience à la fois demandent une

réponse ; c’est la relation de l’âme avec Dieu, lorsqu’elle pense, devant Lui, à son péché. Elle a besoin, dans

l’épreuve, de confiance et de délivrance. Elle est soutenue par des promesses, et le cœur et la volonté sont

soumis aux voies de Dieu. Mais au-dessus de tout, l’âme a besoin de réconciliation avec Lui, de la pleine

lumière de Sa face ; quant à son propre état, elle a besoin de pardon et de savoir que son iniquité est ôtée.

L’entière abolition de toute iniquité devant Dieu et Son pardon sont liés ici, d’une manière admirable, avec la

purification du cœur et de l’homme intérieur, par la confession des péchés actuels. Mais l’âme commence, ainsi

qu’elle le doit, avec Dieu, et trouve sa satisfaction dans les pensées de Dieu à son égard. Cela est juste. C’est

seulement ainsi que le cœur est réellement purifié, que le péché est envisagé sous son vrai jour, et que Dieu a

Sa place, choses sans lesquelles rien n’est en ordre. Cependant, c’est la conscience d’être pardonné qui agit

d’abord sur l’âme, après que, la conviction du péché étant opérée, l’âme, en détresse, a été amenée à la

confession  : « Heureux l’homme dont la transgression est pardonnée ». Il a péché contre Dieu, commis des

transgressions ; tout cela est parfaitement pardonné. Ce qui était péché vis-à-vis de Dieu, une chose haïssable

à Ses yeux, l’est maintenant pour l’âme elle-même. Ce péché est expié, couvert ; la propitiation a été faite.

L’état actuel de l’âme est indiqué d’une manière absolue. « Heureux l’homme à qui l’Éternel n’impute pas

l’iniquité, et dans l’esprit duquel il n’y a point de fraude ». Maintenant le cœur tout entier est ouvert devant Dieu,

et il ne s’y trouve point de fraude ; comment y en aurait-il lorsqu’il est ouvert devant Dieu et nettoyé, que le

péché est effacé de devant l’Éternel ?

Quelle bénédiction que d’avoir la lumière parfaite de Dieu dans une âme sans tache, non pas innocente ! Au

surplus, les rayons de cette lumière ne pourraient briller dans une âme innocente. Mais avoir la connaissance

du bien et du mal, savoir ce qu’est la lumière, en contraste avec les ténèbres, et en avoir l’âme tout éclairée,

quand elle est blanche comme la neige, voilà qui est infiniment précieux. Je sais bien qu’il s’agit ici plutôt d’une

relation personnelle avec Dieu ; mais, pour le chrétien, elle est comprise dans le pardon du péché, dans le fait

qu’il n’est point imputé. Maintenant cette relation existe par la foi ; elle n’en est pas moins réelle. Ce psaume

indique aussi les voies de Dieu pour amener l’âme à la confession et après qu’elle y a été amenée. Nul repos

pour l’orgueilleux qui se refuse à confesser ses fautes (quelle grâce de Dieu qu’Il nous poursuive ainsi !) ; mais

Dieu dirige, d’une manière intime, l’âme réconciliée dans la communion ; Ses soins l’entourent au milieu de

l’épreuve.

Ce psaume est donc l’expression d’une âme qui a la conscience d’être bénie, en étant pardonnée. Quelle

douceur de sentir briller sur nous la faveur de Dieu, en ce que Son amour a agi pour nous ! Que cette faveur

soit gratuite, n’est pas le plus vif sujet de notre joie, mais cela lui donne une grande profondeur, parce que c’est

Dieu Lui-même qui pardonne. Puis il y a la conscience que le péché a été ôté de devant Dieu ; c’est une

immense bénédiction. Qu’elle est douce, la pensée qu’aucun péché n’existe plus devant la face de Dieu !

Certes le péché n’est pas nié, ce serait de la fraude ; mais Dieu ne l’impute pas. C’est, de Sa part, un jugement

déterminé, arrêté. Il ne l’impute pas. Ici, les sentiments sont moins en jeu que dans les versets précédents,

mais il y a la certitude judiciaire que le péché n’est pas imputé  : elle est nécessaire pour la vérité intérieure.



Ceci se rattache à la confession. Il n’y a pas seulement de la droiture dans les paroles et dans la confession,

mais dans l’esprit. Il y a de la vérité intérieurement. Aucun désir dans l’âme de se cacher à elle-même le mal ;

elle se présente devant le pardon, avec son péché, sans chercher à l’atténuer. Elle voit le péché d’une manière

vraie, et, parce qu’elle le voit, il n’est pas imputé. Or, la phrase est absolue et générale  : « auquel l’Éternel

n’impute pas l’iniquité ». C’est là une condition absolue de l’individu ; non seulement son iniquité, sa faute

particulière est pardonnée, cela va sans dire, mais aucune iniquité quelconque ne lui est imputée. D’après le

jugement de Dieu, cet homme existe devant Lui comme n’ayant pas de péché. Alors son cœur est ouvert et

libre devant Dieu. Il a la conscience de cela et regarde en haut vers Lui comme n’ayant pas de péché, il sait que

Dieu n’en voit pas. Par conséquent, il n’y a pas de nuage, rien à cacher. Toutefois, ceci n’a lieu que si la

confession a été faite. La non-imputation absolue, c’est le jugement actuel de Dieu sur moi, la manière dont Il

me voit. Point de péché entre moi et Lui. Mais pour avoir la conscience de cette précieuse vérité, il a fallu la

confession. Jusque-là, Dieu appesantissait Sa main sur l’âme, afin de l’obliger à confesser son péché. Quelle

grâce de Dieu, de veiller ainsi sur une âme égarée, pour la ramener à Lui ! Celui qui parle dans ce psaume, a

été amené, par grâce, à reconnaître, avec droiture, devant Dieu, le péché sous son vrai jour, sans chercher à

l’excuser, quelque humiliant que cela puisse être. C’était important moralement. Mais il y a plus  : « Je

confesserai mes transgressions » ; les actes eux-mêmes sont rappelés en mémoire, après quoi, tout est en

règle : « Tu as pardonné l’iniquité ». 1 Jean 1 explique cela au point de vue chrétien. Nous ne pouvons pas non

plus dire que nous n’avons pas de péché, et nous confessons nos péchés.

Il est instructif de voir ici l’absence de péché sur la conscience, unie avec l’absence de fraude dans le cœur,

celui-ci étant entièrement ouvert par la conscience que le péché n’est pas imputé. Il ne peut être ouvert

autrement ; mais il y est amené dans la vérité par la confession, et à la confession par la confiance. C’est

seulement ainsi que le cœur est ouvert à Dieu, par le moyen de la grâce et que la vérité existe intérieurement, le

pardon étant connu par la promesse, quoique nous soyons forcés à l’humiliation de notre volonté. « Il y a pardon

par-devers toi, afin que tu sois craint » .

Cette révélation de Dieu porte les justes et ceux qui L’aiment à regarder à Lui au temps où Il se révèle

comme le Dieu qui pardonne, au temps où on Le trouve. De même, par rapport à Christ, il est parlé en Ésaïe

49, 8, du temps de la bienveillance. Après qu’Il eut été parfait, et trouvé parfait devant Dieu, Christ fut exaucé,

car Il avait été fait péché pour nous. L’apôtre cite ce passage ainsi  : « Maintenant est le temps agréable,

aujourd’hui est le jour du salut » . La révélation du pardon et la joie d’une relation avec Dieu, basée là-

dessus, font que ceux qui L’aiment Le désirent, se réjouissent en un tel Dieu, et Le cherchent. Supposé qu’au

moment même, ils n’aient pas le sentiment de péché, ils savent cependant qu’ils sont pécheurs ; Dieu leur est

révélé comme un Dieu qui pardonne, Il a un caractère qui fait leurs délices et leur âme s’attache à Lui. Ils Le

cherchent, non pas seulement à cause du pardon, mais comme aimant Dieu ; c’est un Dieu qui a ce caractère,

qui agit selon ces voies, c’est un tel Dieu qui attire leur cœur. Or, remarquez-le, Dieu agissant de cette manière,

révélé de cette manière, fait que le temps est celui où on Le trouve. Cette liaison entre l’affection du cœur et

l’affection de Dieu et la puissance d’attraction qu’elle exerce, est fort belle et profonde dans les cœurs de ceux

qui aiment Dieu. Il faut le sentiment de la nécessité, de la dépendance, et, en nous, le besoin de la grâce,

comme telle, dans tout l’ensemble de notre relation avec Dieu. Mais, en même temps, c’est une profonde

réalisation de la grâce parfaite et divine de l’amour et aussi de la bonté souveraine des voies de Dieu à cet

égard ; cette réalisation est proportionnée à la piété, quand la conscience n’est pas mauvaise.

Heureux dans cette bonté, nous sentons que cette grâce nous sied et sied à Dieu ; pieux, elle nous attire à

Dieu. Aussi nous sommes à l’abri, quoiqu’il advienne. En l’appliquant au résidu, ce principe est très clair. Israël

a été coupable sous tous les rapports. Dieu lui offre Son pardon, comme on le voit dans ce psaume, dans

 [Ps. 130, 4]

 [2 Cor. 6, 2]



Moïse et les prophètes ; c’est ainsi qu’Il se révèle ; le résidu pieux est touché de cette grâce ; les péchés sont

confessés, sans doute, mais les cœurs des fidèles sont attirés vers Dieu et Le cherchent. Au débordement des

grandes eaux, celles-ci ne les atteindront pas (v. 6). Dans tous les cas, l’âme qui connaît ainsi la bonté peut

compter sur Dieu. Dieu Lui-même ainsi connu, est son asile. À la fin, les chants de délivrance seront sa portion.

Ensuite viennent des promesses. Nous avons à traverser un désert où il n’y a point de chemin ; mais au

milieu des pièges de toute espèce, et de peur que nous ne fassions fausse route, Dieu nous guide et nous

enseigne. L’œil du Seigneur est sur nous et nous dirige. Il ne nous montre pas un chemin pour nous y laisser

seuls ; non, Lui-même nous surveille et nous conduit dans le chemin qui Lui agrée, qui est le résultat de Sa

sagesse, un chemin divin pour nous. C’est Dieu Lui-même qui nous est présenté ici  : Sa bonté, Sa direction,

Son intérêt qui nous pardonne au besoin, et nous conduit sous le regard constant de Son amour. Mais cela

suppose que nos cœurs sont attentifs à l’œil de Dieu. Le chemin consiste à faire attention à Lui et à suivre Son

regard avec intelligence. Ainsi l’âme est enseignée intérieurement dans ce qui est agréable au Seigneur et

formée d’après Lui en connaissance. Voilà ce qui est développé dans le Nouveau Testament (Phil. 1, 9-11 ;

Col. 1, 9-10 ; 3, 10 ; Éph. 4, 24) ; même Moïse dit : « Si j’ai trouvé grâce devant tes yeux, enseigne-moi ta voie,

afin que je te connaisse et que je trouve grâce devant tes yeux » . C’est l’enseignement spirituel de la

voie de Dieu, par le moyen de Sa direction, et la communion avec Lui, fondée sur Sa faveur. Aussi est-il dit de

ne pas être comme le mulet qui a besoin d’être conduit extérieurement par la bride. Dieu nous conduit

quelquefois ainsi, en grâce, par Sa providence ; mais, de cette manière, il n’y a point d’intelligence spirituelle,

pas d’assimilation morale à Sa nature, pas d’accroissement de la jouissance de notre nouvelle nature en Lui, et

partant point d’accroissement non plus de la capacité de connaître Dieu. Le résultat de ce qui précède est

indiqué aux deux derniers versets dans les voies judiciaires de Dieu. Seulement, il faut bien remarquer que

c’est en Jéhovah Lui-même que l’âme doit se réjouir, non pas dans les conséquences, quoique la grâce

environne ceux qui se confient en l’Éternel. Dieu, Lui-même, connu par le pardon et par Sa bonté toujours

accessible, comme un sûr asile de l’âme, comme Celui qui la guide de Ses soins et de Son regard, c’est ce

Dieu en qui l’âme, ainsi enseignée, est invitée à se réjouir. Paul dit, de la même manière  : « Réjouissez-vous

toujours dans le Seigneur, je le dis encore, réjouissez-vous » . Nous nous réjouissons en Dieu, par le

moyen de notre Seigneur Jésus, par lequel nous avons reçu la réconciliation . Il remplit l’âme et Il est

au-dessus de tout.

Je n’ai que quelques principes à indiquer en parlant du psaume 33. Tous les psaumes, jusqu’à la fin du 39,

révèlent l’état moral du résidu juif aux derniers jours, son état moral plutôt que sa condition sous l’oppression

de l’ennemi ; l’idée du pardon donne au résidu une teinte plus brillante que le sentiment de sa condition

extérieure, quoiqu’on le trouve aussi dans ce psaume. Le 33 continue le dernier verset du 32 ; l’idée du pardon

ayant mis un nouveau cantique dans la bouche de celui qui parle, il peut, avec une confiance plus éclairée et en

regardant à la parole et aux œuvres de Dieu, rechercher les principes d’après lesquels les hommes devraient

agir. La terre est considérée comme étant sous le regard et la direction de l’Éternel, Son gouvernement

s’exerçant sur elle. Ce point de vue, pleinement développé à la fin du psaume, s’applique aussi au côté inférieur

de la vie chrétienne (voir Ps. 34, 12-16 ; 1 Pier. 3, 10). Voici quelques principes généraux  : « Les œuvres de

l’Éternel sont faites avec vérité ». Je puis compter qu’Il agira d’après les principes connus de Sa sainte volonté ;

par conséquent Sa Parole, essentiellement vraie et juste, peut me juger maintenant ; c’est là toujours un

principe important. Sans le faire publiquement et d’une manière visible, le Seigneur gouverne toutes choses ;

ainsi je puis agir d’après Sa parole et être sûr des conséquences. Je puis, sans doute, souffrir pour Christ, c’est

une bénédiction plus grande encore ; mais la bénédiction sera toujours le résultat d’avoir agi selon la Parole de

Dieu. Depuis le verset 6, la puissance de la parole est montrée dans l’acte de la création. La terre devrait

 [Ex. 33, 13]

 [Phil. 4, 4]

 [Rom. 5, 11]



craindre l’Éternel : « car Il parla et la chose exista ». « Il met à néant les desseins des peuples, mais le conseil de

l’Éternel subsiste éternellement ». Puis vient un autre principe : la bénédiction d’être le peuple choisi de Dieu,

d’être Son héritage. Il s’agit d’Israël, cependant la foi doit marcher maintenant dans la force que donne ce

principe  : « C’est pourquoi revêtez-vous, comme les élus de Dieu, saints et bien-aimés » . Nous ne

sommes pas l’héritage de Dieu, mais Ses héritiers ; toutefois la hauteur de notre position, plus élevée que celle

d’Israël, ne détruit pas le principe en lui-même, quoiqu’elle lui donne une application plus profonde. Nous

devons traverser le monde comme les élus de Dieu, et c’est là une position extrêmement bénie. C’est selon la

prescience de Dieu, le Père ; mais nous marchons dans la conscience d’être les élus de Dieu. « Il forme les

cœurs et fait que toutes choses contribuent ensemble à mon bien ». Ainsi, tandis que la force humaine n’est

que néant, je puis m’attendre au Seigneur avec assurance, Son regard est sans cesse dirigé sur moi (voir Job

36, 7).

Le psaume 34 va plus loin  : il s’occupe d’une manière admirable de la tristesse et de l’épreuve. Jéhovah

Lui-même est le centre béni de ce psaume, comme de tous les autres. Dans les quatre premiers versets, c’est

spécialement l’esprit de Christ qui parle, mais comme se mettant à la place de tous ceux qui sont éprouvés de

cette manière, et cela concerne chacun qui possède cette foi, afin que chacun la possède. La force du psaume

est dans ces mots  : « en tous temps ». Il est aisé de louer le Seigneur, quand Il permet que tout aille à notre

souhait ; mais, dans ce cas, le Seigneur n’est pas réellement loué pour ce qu’Il est. Nous voyons ici, dans

l’épreuve, l’âme humble et soumise. Elle a cherché le Seigneur et L’a trouvé, un ami prêt à la secourir. Voilà ce

qui lui a rendu le Seigneur intime et précieux. Le cœur du saint était éprouvé, exercé, accablé par l’injustice,

mais sa volonté ne s’est point révoltée, pleine de fierté et de colère ; au contraire, il expose, avec confiance, ses

affaires au Seigneur, il s’appuie sur Sa bonté et le Seigneur s’intéresse à lui. Ce n’est pas ici la haute et

souveraine providence dirigeant les circonstances pour notre bénédiction extérieure, ce qui doit sans doute

exciter notre reconnaissance, mais l’intérêt affectueux du Seigneur pour le cœur qu’Il a éprouvé. Or, cet intérêt

est bien plus intime, bien plus profond, la liaison entre le Seigneur et nous plus douce et plus étroite. Nous ne

trouvons pas ici l’orgueil de la propre volonté dans l’épreuve ou le succès, mais un cœur angoissé et humble,

trouvant l’oreille et le cœur du Seigneur ouverts à sa requête. Ainsi consolé lui-même, il peut consoler les autres

par la consolation avec laquelle Dieu l’a consolé   : « L’Éternel m’a délivré de toutes mes frayeurs ».

Bien souvent nous pouvons dire cela, même au sujet d’un malheur que nous n’attendions pas sans raison, et

que Dieu a écarté ! Cette connaissance du Seigneur conduit à l’exercice de l’amour ; en encourageant les

autres, tandis que le cœur en fait l’expérience et en est rempli. Cela est appliqué, par l’Esprit, au résidu, verset

5, et le résidu renouvelle l’expérience de Christ, verset 6. Au verset 7 nous trouvons la même vérité énoncée

d’une manière générale. Les versets 8 à 10 nous montrent comment celui qui s’est confié dans le Seigneur est

rendu capable, par sa propre expérience, de donner aux autres la certitude qu’ils trouveront le même secours.

L’expérience de la bonté du Seigneur est bien précieuse. Non seulement on en est assuré pour chaque

épreuve, mais le Seigneur Lui-même est connu. On Le bénit, on Le loue. Le cœur demeure en Lui, il trouve sa

joie et son repos dans la bonté de ce Seigneur unique, auquel nul être ne ressemble. Cette bénédiction est

infinie et de nature divine comme Celui qui en est la source ; mais elle est, comme le fond même de notre cœur,

plus intime que tout être humain en dehors de nous. Nous demeurons en Lui et le Seigneur est notre soutien, le

repos de nos cœurs. Rien de comparable à cela. Nul ne peut être uni à nous aussi intimement que Dieu, car Il

est en nous.

Mais il y a ici encore un autre principe. Ce psaume nous expose aussi la marche dans laquelle on trouve

cette bénédiction (v. 7-10) : craindre Dieu, se confier en Lui et Le rechercher. Le caractère de cette crainte de

Dieu est indiqué aux versets 11 à 16, passage cité en partie dans l’épître de Pierre. La fin du verset 16 y est

 [Col. 3, 12]

 [2 Cor. 1, 4]



omise comme non applicable maintenant, quoique le fait général du gouvernement de Dieu pour le chrétien soit

applicable au temps actuel. Il importe de ne pas oublier cela. C’est parfaitement vrai, non seulement qu’on ne

se moque pas de Dieu, que l’homme recueillera ce qu’il aura semé, que selon le gouvernement de Dieu,

certaines conséquences sont attachées à une certaine conduite, mais encore qu’Il surveille et gouverne

directement Ses enfants ; Il peut les rendre malades, les faire mourir, ou les délivrer de la maladie et de la mort,

par suite de la confession ou de l’intercession. « Les yeux de l’Éternel sont sur les justes, et ses oreilles

tournées vers leur cri » ; « l’Éternel est près de ceux qui ont le cœur brisé et Il délivre ceux qui ont l’esprit

abattu ». Puis il y a un sentier désigné par Dieu comme celui de la paix dans ce monde, non seulement comme

étant en lui-même le sentier de la puissance spirituelle, mais celui de la paix et de la tranquillité ici-bas, par

lequel on traverse paisiblement ce monde sous le regard de Dieu. C’est bien précieux pour nous. La grâce est

un moyen de marcher ainsi, pourvu que le cœur soit autre part que dans l’oisiveté et les passions. Les pieds

sont chaussés de la préparation de l’évangile de paix . Autant qu’il dépend de nous, nous vivons en

paix avec tout le monde . Ce principe est vrai, même pour les hommes inconvertis. Ceux qui

marchent dans cette voie, en général, ont des jours heureux, parce que telle est la conséquence du

gouvernement public de Dieu. Il sied au chrétien de marcher de cette manière, mais d’autres le peuvent aussi.

Ce gouvernement de Dieu est toujours vrai, comme nous le voyons en Job ; seulement le saint devrait le

comprendre. Mais il reste encore un mot à dire. Ce gouvernement n’est point tel maintenant que les justes

n’aient pas à souffrir pour le nom de Christ (voir 1 Pier. 3, 14-17). Mais Jéhovah veille sur eux ; pas un moineau

ne tombe à terre sans la volonté de notre Père . Il nous semble étrange de lire  : « Ils feront mourir

quelques-uns d’entre vous, mais pas un cheveu de votre tête ne périra » . C’est que le

gouvernement de Dieu maintenant n’est pas Son gouvernement public, employé à supprimer le mal, mais

employé pour les justes, sous la puissance du mal et au travers de cette puissance. Quand Christ apparaîtra,

alors le mal sera entièrement supprimé. En général, ceux qui vivent paisiblement vivront en paix ; mais en un

monde où se trouve la puissance de Satan, les justes ont à souffrir, à supporter maintes afflictions, quoique

toujours sous le regard vigilant du Seigneur, et la délivrance arrivera d’une manière ou de l’autre.

Qui eût dit que ce psaume serait littéralement accompli en Christ, lorsque Juifs et Gentils, prêtres et

gouverneurs, unissant leur fureur contre Lui, semblaient n’obéir qu’à leur propre volonté et à leur haine

implacable ? Pas un cheveu de notre tête qui ne soit compté. Je doute que le verset 20 de ce psaume soit

exactement une prophétie, quoiqu’il ait été accompli à la lettre. Je supposerais plutôt que le passage de

l’évangile de Jean  se rapporte à Exode 12, 46. Au reste, en admettant que ce verset ne soit pas cité,

Christ est évidemment un exemple parfait de la déclaration faite dans ce psaume, comme principe général. Les

soins de Dieu ne font jamais défaut, ils se montrent dans les plus petites circonstances et en dépit de toutes les

pensées humaines, quoique Dieu puisse permettre que beaucoup d’afflictions arrivent à ceux qui se confient en

Lui ; ces afflictions même seront certainement une bénédiction. L’âme, apprenant ainsi les voies du Seigneur et

se confiant en Lui, peut Le louer en tout temps. Dans ce sens, à la vérité, le christianisme nous fournit, à l’égard

de la vie spirituelle, des expériences plus profondes. Mais il est précieux de connaître le Seigneur comme Celui

qui veille ainsi sur nous, avec amour, comme un Père tendre et soigneux, en qui nous pouvons nous confier,

sous le regard duquel nous pouvons marcher paisiblement dans ce monde, cherchant le bien de ceux qui nous

entourent.

Le psaume 35 contient une demande directe de jugement, faite par l’Esprit de Christ dans le résidu ; j’ai peu

de chose à dire à ce sujet. Christ a souffert le premier les choses dont le jugement est prononcé ici ; mais,

comme nous l’avons vu, jamais Il ne demande le jugement en vue de Lui-même. Ce psaume nous montre dans

quel esprit le jugement est demandé. C’est après une longue patience et une grâce infatigable, mais trouvées

 [Éph. 6, 15]

 [Rom. 12, 18]

 [Matt. 10, 29]

 [Luc 21, 16, 18]

 [19, 36]



inutiles, et pendant lesquelles, au lieu de se venger lui-même, le résidu s’en remettait à Dieu ; c’est seulement

alors qu’il demande à Dieu de le délivrer. Ceci est important à remarquer quant à l’appel au jugement (v. 12-

14). Ce n’est qu’au moment d’être englouti qu’il supplie le Seigneur d’intervenir, et certes, cela aura lieu. Le

pauvre ne sera pas toujours dans l’oubli ; aussi n’est-il point juste que la dureté, l’injustice, la cruauté aient le

dessus, toujours et partout. Mais il est juste que les saints soient patients, et endurent tout, jusqu’à ce que le

Seigneur Lui-même intervienne. Tel est, en effet, l’esprit de ce psaume ; alors ils se réjouissent dans le salut de

l’Éternel. Le sentiment de la juste punition du Seigneur sur la cruauté et la méchanceté est fort juste. En outre,

nous trouvons ici le caractère et les voies des méchants, ainsi que les voies pleines de grâce de celui qui les a

trouvés trop forts pour lui. Les versets 26 et 27 s’appliquent spécialement à Christ, mais le psaume entier dans

la bouche de tout fidèle avancé, contient le désir que le mal retombe sur celui qui le pratique. Je veux encore

faire allusion à quelques passages, afin de montrer l’opération de cet esprit dont j’ai parlé plus haut et jusqu’à

quel point le Seigneur l’applique au résidu. Quant à Lui, Il n’a jamais demandé ce jugement ; mais Il l’a

prophétisé. Les chapitres 24, 25, 26 de 1 Samuel nous montrent l’esprit dans lequel David étant gardé, quoique

faible, était même alors l’instrument particulièrement qualifié par la grâce, pour adapter la pensée de Christ, en

ces psaumes, aux circonstances dans lesquelles le résidu, rejeté comme lui, se trouvera une fois, pour faire

même, quand Dieu l’a voulu, la déclaration prophétique des circonstances que Christ devrait traverser, et pour

fournir (honneur immense !), dans une foule de psaumes, les paroles par lesquelles Christ Lui-même pourrait

s’exprimer (voir surtout le psaume 25, 11 à 13 et la fin du 26). C’est ainsi qu’Abigaïl le garde dans cet esprit,

par la miséricorde ; mais il n’y a point de propre vengeance ; il s’en remet complètement à Dieu.

Les directions que le Seigneur donne à Ses disciples, en Matthieu 10, indiquent aussi l’esprit dans lequel le

résidu doit rendre témoignage pour Lui jusqu’à Son retour (v. 13-15, comp. Ps. 35, 13). Il importe que le

chrétien comprenne qu’il doit agir selon l’esprit de Christ pendant sa marche au milieu de ce monde, qui était

bien différent du désir du jugement exprimé dans les Psaumes ; mais qu’il comprenne aussi que ce désir est

juste et légitime à sa place, que le désir du jugement n’est point la vengeance personnelle, mais un appel

adressé au Dieu juste et secourable, après une patience parfaite, sous l’oppression injuste des méchants, le

cœur s’étant soumis à la volonté divine et ayant appris la leçon que Dieu voulait lui enseigner (voir Ps. 92, 12,

etc.). Mais le chrétien est sur un terrain tout différent.

Au point de vue que je viens d’indiquer, le psaume 35 est important. Nous voyons l’esprit du résidu exercé,

devant Dieu, par l’épreuve et, intérieurement soumis, Lui demandant la délivrance telle qu’elle était promise à

Israël et au résidu lui-même, sous le gouvernement divin révélé dans la loi et les prophètes.

[Écho du témoignage 1866 p. 141-151]

Psaume 36

Le psaume 36 se rapportant à une très grande épreuve, est, pour cette raison même, rempli de consolation.

L’épreuve consiste en ce que les voies des méchants montrent au serviteur de Dieu qu’il n’y a en eux ni

conscience pour les retenir, ni crainte de Dieu pour réprimer leur malice, ni aucune chose sur laquelle on puisse

compter. Content de soi-même et se plaisant à l’iniquité, le méchant cherche à exercer sa haine. Combien

souvent, hélas ! le saint peut voir cela, lorsqu’il se trouve en conflit avec la puissance de l’ennemi. Il est dur de

croire à cette absence totale de conscience, à cette malice préméditée ; et cependant elles existent, notre cœur

le sait bien, et la Parole les désigne comme traits caractéristiques du méchant. Mais la consolation n’en est que

plus grande et plus bénie, parce que l’âme s’abandonne alors entièrement à un Dieu fidèle et plein de



miséricorde, qui est au-dessus de tous les plans des hommes ; ainsi nous pouvons être parfaitement

tranquilles. « Éternel, ton amour est dans les cieux ». Que peut alors le méchant ? Ses desseins ne sauraient

atteindre aussi haut, ni déjouer les plans et le gouvernement célestes ; comment les empêcherait-il de se

réaliser en faveur de l’âme qu’il persécute ? La miséricorde est hors de l’atteinte des ennemis ; mais il existe

encore en Dieu une autre qualité, Il est fidèle. La miséricorde est la source de Ses actions, elle les dispose.

Mais je puis aussi compter sur Sa fidélité ; elle s’élève bien haut au-dessus de toutes les machinations des

iniques. Le principe immuable du gouvernement de Dieu en miséricorde et en fidélité, la justice de Ses actes,

est aussi ferme et inébranlable que les montagnes ; Ses jugements et Ses actes sont aussi profonds que

l’immense abîme. Impossible à nous d’en sonder d’avance le comment et le pourquoi. L’Éternel opère au-

dessus de la puissance du mal ; mais aussi hors de l’atteinte de notre compréhension mesquine, de sorte qu’Il

peut faire réussir, par la malice des hommes, Ses desseins de bénédiction. « Il conserve les hommes et les

bêtes ». Du moment que nous introduisons dans nos circonstances le Seigneur connu de cette manière, la

malice des hommes, toute libre qu’elle soit du frein de la conscience de Dieu dans leurs cœurs, fait que nous

plaçons notre confiance en Dieu, et non pas dans l’homme ; c’est là son unique effet. L’épreuve est réelle, mais

la paix est parfaite. L’on se détache de l’homme étranger à Dieu, pour s’attacher à Dieu même, en se confiant à

Dieu de tout son cœur. L’effet moral est immense (v. 7-8)  : « Qu’il est précieux ton amour, ô Dieu ». On ne

trouve plus seulement une défense contre la malice, mais on jouit de la bonté même de Celui qui en délivre. Les

fils des hommes se réfugient à l’ombre des ailes de l’Éternel, parce que Son amour est précieux. Telle est la

condition juste et convenable de la créature ; mais elle suppose qu’il y ait du mal à souffrir et le besoin de

recourir à cette bonté de Dieu.

Mais il y a plus encore. Cette bonté qui l’a protégé et abrité, devient la portion du saint. Voilà l’effet béni de

s’être remis à Dieu et complètement détaché de l’homme. Amenés à l’ombre des ailes de l’Éternel, « ils se

restaurent abondamment de la graisse de ta maison, et tu les abreuves du fleuve de tes délices ». Il y a des

joies et des plaisirs qui appartiennent à la maison de Dieu, à Dieu Lui-même. C’est là ce qui caractérise la joie

des saints, et ne peut être notre partage que si nous sommes rendus participants de la nature divine, car celle-

ci trouve nécessairement sa joie là où Dieu a la sienne. Telle est la bénédiction spéciale des saints ; Dieu nous

l’accorde abondamment. Il nous donne Sa présence, Il nous donne Christ. Quelle riche bénédiction, de recevoir

une nature capable de jouir des joies divines, ayant sous tous les rapports des choses divines pour objet, car

nous devons en jouir sous tous les rapports. Regardant en haut, notre vocation est d’être saints et sans blâme

devant Lui en amour , de jouir de Dieu et d’être Ses délices, selon la nature divine qui nous est

communiquée et quant à notre relation avec Lui, d’être Ses enfants adoptés. Le lieu de notre héritage, c’est la

maison de Dieu, notre demeure, et comme héritiers de Dieu, cohéritiers avec Christ , tout ce qui Lui

est assujetti. Ceci forme la partie inférieure de notre joie ; mais comme nous l’avons en tant que rachetés et

rendus parfaitement heureux en Christ, cette joie n’en est pas moins divine. Nous l’avons aussi en communion

les uns avec les autres. Le chrétien jouit de tout cela de la manière la plus élevée, parce que Christ est devenu

sa vie, dans la relation la plus élevée et la plus intime avec le Père. Ainsi donc, par la puissance du Saint Esprit,

nous avons communion avec le Père et avec Son Fils Jésus Christ . Notre joie est complète. Tout

cela, quoique j’en aie parlé par rapport aux chrétiens, est établi en principe, dans ce psaume ; or, en principe,

cela est vrai de tous les saints ; mais non pas au même degré, « Dieu ayant en vue quelque chose de meilleur

pour nous, afin qu’ils ne parvinssent pas à la perfection sans nous » . Notre psaume continue : « C’est

chez toi qu’est la source de la vie, c’est en ta lumière que nous verrons la lumière ». Jusqu’ici, il a plutôt

mentionné ce que Dieu est pour nous, considéré comme notre protection, notre asile, notre ressource, en un

mot. Mais nous ayant amenés à la graisse de la maison de l’Éternel et aux fleuves de Ses délices, ce psaume

 [Éph. 1, 4]

 [Rom. 8, 17]

 [1 Jean 1, 3]

 [Héb. 11, 40]



indique ce que Dieu est, sous le rapport de la bénédiction, considéré intrinsèquement, c’est-à-dire en Lui-

même ; toutefois plutôt ce qu’Il est pour nous que en nous, ceci est, par le Saint Esprit, le privilège des

chrétiens.

Ce qui est en nous est vu ici en Dieu, comme sa source. Le psaume dit  : « C’est chez toi » ; tandis que le

Seigneur dit, en parlant du chrétien : « Ce sera en lui » . Cependant Dieu est bien tel qu’Il est révélé et

connu dans ce psaume. C’est chez Lui qu’est la source de la vie. La grande portée de cette parole n’a jamais

été pleinement révélée avant la venue de Christ. En Lui était la vie. Il y avait un arbre de vie duquel l’homme n’a

jamais mangé, et qui était un moyen de vivre. Au temps des patriarches, la chose principale n’est pas la vie ;

mais ce que l’Éternel est pour ceux qu’Il aime et qu’Il bénit. La loi, en promettant la vie, la mettait en rapport

avec les œuvres des hommes et l’arbre de la science du bien et du mal, qui devait être en même temps l’arbre

de vie. La vie est un rapport vivant avec la source de la bénédiction, ou, du moins, une jouissance vivante de la

faveur de Dieu ; elle n’est pas nécessairement le ciel. Aucune loi, au monde, n’était la vie ni ne pouvait la

donner. Dieu la promettait à celui qui accomplirait la loi. Lui-même en est la source ; mais la loi donnée à un

pécheur, sur la base de sa propre responsabilité, loin d’être un moyen de vie, ne pouvait mener qu’à la mort et

à la condamnation. Elle parlait de la vie, et la désignait comme une promesse faite à l’obéissance, mais, de fait,

il se trouva que la loi était pour la mort .

Les Psaumes, quoiqu’ils parlent aussi de choses célestes, mettent en évidence la liaison du cœur du résidu

avec Dieu, nous font connaître ses larmes et ses supplications dans la nécessité et sentir tout ce que Dieu est

pour lui. Tout cela a lieu selon l’opération de l’Esprit de Christ, quoique la délivrance temporelle soit le désir

principal du résidu. La vie et la résurrection, comme l’espérance de la foi, ont aussi nécessairement leur place

dans les pensées du résidu, quoique seulement en dernier lieu ; elles répondront au besoin de ceux qui devront

passer par la mort. Mais nous ne trouvons point ici la vie et l’incorruptibilité mises en lumière par l’évangile

, la vie dans un homme, le Fils de Dieu, comme Esprit vivifiant , la vie en nous, parce qu’Il

devient notre vie. Toutefois, comme l’Esprit de Christ parle dans les Psaumes, Lui qui avait la vie était sûr du

sentier de la vie en ce monde, et ce sentier conduisant par la mort, selon le but pour lequel Il venait dans le

monde, Il était sûr aussi de la résurrection, c’est-à-dire que Son âme ne serait pas laissée dans le hadès et que

Sa chair ne verrait pas la corruption , mais cela dans la dépendance de Dieu, comme étant homme.

Ainsi aussi, lorsque le cœur du saint est séparé de l’homme comme entièrement étranger même à la crainte de

Dieu, non seulement il cherche la protection et la bonté de Dieu, mais il voit que c’est chez Dieu qu’est la source

de la vie (v. 9).

Nous savons que la mort est vaincue, son pouvoir annulé (Κατηργουμενη). Nous savons que la vie éternelle

qui était auprès du Père , est descendue du ciel, qu’elle nous est communiquée, que Christ est notre

vie , qu’ayant le Fils nous avons aussi la vie , que nous sommes vivifiés selon l’excellente

grandeur de Sa puissance, selon l’opération de la puissance de Sa force dans laquelle Il a ressuscité Christ

d’entre les morts et L’a fait asseoir à Sa droite dans les lieux célestes  ; de sorte que la vie pour

nous et en nous, Christ étant notre vie, est le triomphe final sur la mort et atteint les lieux célestes. Voilà ce que

l’évangile a révélé. Jean annonce la vie descendue et manifestée en Christ sur la terre, puis communiquée à

nous. Paul montre la vie dans la plénitude de son résultat céleste, suivant les conseils de Dieu en gloire.

Évidemment, les Psaumes ne parlent pas de tout cela ; il ne pouvait en être question avant la résurrection de

Christ ; il n’aurait pas même pu y avoir de justice dans cette vie ainsi représentée. Qui est-ce qui avait droit aux

lieux célestes avant que Christ n’y fût entré ? En qui la vie pouvait-elle être manifestée en gloire, avant que la

Tête n’y fût entrée de cette manière ? Toutefois, le principe, la source de la vie est vue et révélée dans ce

psaume.

 [Jean 4, 14]

 [Rom. 7, 10]

 [2

Tim. 1, 10]  [1 Cor. 15, 45]

 [Act. 2, 27]

 [1 Jean 1, 2]

 [Col. 3, 4]  [1 Jean 5, 12]

 [Éph. 1, 19-20]



Les Psaumes ne sont pas la loi, quoique la loi y soit reconnue. Mais ils expriment l’opération de l’Esprit de

Christ et de vie en ceux qui sont sous la loi ou en Christ Lui-même, et en ceux aussi qui ont à confesser qu’ils

sont pécheurs sous la loi, et qui par conséquent ne peuvent espérer d’avoir la vie par son moyen, mais dont les

yeux se dirigent sur la miséricorde, le pardon, la grâce, sinon sur le ciel, sauf dans le sentiment de la joie de la

présence de Dieu, lorsque la vie est exprimée de la manière la plus complète, comme au psaume 16. Ainsi le

résidu et ceux qui parlent dans ce psaume voient la source de la vie, lorsque tout est mort et condamnation

sous la loi. Ils ne peuvent pas dire : « la vie a été manifestée et nous l’avons vue » , encore moins :

« notre vie est cachée avec Christ en Dieu »  ; mais ils peuvent dire, ils sont enseignés à dire  : « c’est

chez toi qu’est la source de la vie ».

Aussi s’abreuvent-ils du fleuve de Ses délices. Car cette vie, où serait-elle satisfaite ? Les besoins du cœur

animé par elle, même à son insu, où pourraient-ils être contentés, sinon à ce fleuve des délices de la maison de

Dieu ? Nous qui sommes venus à Christ et avons bu de l’eau qu’Il donne, nous avons en nous-mêmes une

source d’eau découlant jusque dans la vie éternelle  ; et même, par l’Esprit, des fleuves découlent de

nous , ils découlent de la conscience intime de notre bénédiction ; mais ceci, c’est la puissance de vie

dans l’Esprit. Cependant, il est également précieux de savoir que la nature de cette vie est divine. J’ai fait

remarquer autre part que ce qui est présenté dans les Colossiens comme la vie et la nature, est appliqué, dans

les Éphésiens, au Saint Esprit. Ici, dans ce psaume, nous voyons que c’est Dieu qui est la source de la vie.

Quelle bénédiction de savoir que la source est Dieu Lui-même ! Le Père a la vie en soi ; cela est vrai de Christ

comme homme ; ainsi nous qui avons le Fils, nous avons la vie .

Dieu étant la source de la vie, nos cœurs doivent s’appliquer à sentir et à connaître ce qu’est la vie, quelle

joie divine elle est, et que, puisque nous possédons une vie divine, elle est capable de se réjouir. Sa nature est

de se réjouir en ce qui est divin. En effet, elle ne peut jouir d’autre chose, sauf de la bonté et de la vérité qui en

sont l’expression ; elle trouve sa joie dans ces fleuves intarissables découlant de l’amour divin et dans lesquels

nous nous abreuvons de la bénédiction qui est en la nature de Dieu, possédant une nature qui, étant

spirituellement la même que celle de Dieu, doit et peut en jouir selon la perfection de cette nature elle-même.

Nous nous réjouissons en Dieu. Mais il y a encore autre chose : « En ta lumière nous voyons la lumière ». Dieu

n’est pas seulement une source, mais aussi une lumière qui luit. De même qu’Il a la vie en Lui-même, et qu’Il en

est la source, de même aussi Il est la lumière, et Il la produit, Il la communique. En Christ aussi était la vie, et la

vie était la lumière des hommes . Enfin, quant à nous, Christ est notre vie et nous sommes lumière dans

le Seigneur .

Ici, dans ce psaume, on cherche la lumière plutôt comme consolation au milieu des ténèbres de l’épreuve,

lorsque l’homme, sous la puissance de Satan, est manifesté comme étant réellement l’obscurité la plus

complète ; mais cela fait découvrir ce que Dieu est Lui-même (v. 9). En principe et d’une manière abstraite, rien,

dans les Psaumes, ne nous fait autant approcher de ce qui a été accompli en Christ. Seulement ici, la lumière

est vue en Jéhovah comme sa source et Celui en qui elle se manifeste. Cela même lui donne sa perfection

divine. « C’est en toi qu’est la source de la vie, c’est en ta lumière que nous voyons la lumière ». Confiance, au

milieu des ténèbres et de l’angoisse, que Jéhovah en grâce, est une source de vie, et que dans Sa lumière on

voit la lumière. En Christ nous trouvons, de toute manière, des vérités plus profondes, car, lorsque la lumière

des hommes, non pas simplement comme délivrance extérieure, mais brillant dans l’obscurité morale de ce

monde, l’obscurité resta, et ne comprit pas la lumière . Aussi longtemps qu’Il fut dans le monde, Christ

était la lumière du monde . Les hommes préférèrent les ténèbres à la lumière, parce que leurs œuvres

étaient mauvaises .

 [1 Jean 1, 2]

 [Col. 3, 3]

 [Jean 4, 14]

 [Jean 7, 38]

 [1 Jean 5, 12]

 [Jean 1, 4]

 [Éph. 5, 8]

 [Jean 1, 5]

 [Jean 9, 5]

 [Jean 3, 19]



La fin du psaume revient de nouveau à l’espérance de la délivrance par le gouvernement de Dieu et à

l’assurance qu’elle arrivera. La connaissance de Jéhovah et la droiture de cœur caractérisent ici les justes,

tandis que les méchants se distinguent par leur orgueil et leur malice. La foi du juste les voit d’avance terrassés

(v. 12).

[Écho du témoignage 1866 p. 400-415]

Psaumes 37-40

Le psaume 37 est en rapport évident avec la manifestation du gouvernement direct de Dieu dans ce monde,

telle qu’elle aura lieu quand les débonnaires hériteront la terre, et que les méchants seront retranchés. Nous

avons déjà vu que les épîtres de Pierre contiennent tout particulièrement l’application de ce gouvernement de

Dieu à la condition chrétienne, pour autant qu’il la concerne. Nous trouvons aussi, au commencement de

Matthieu 5, mais avec un caractère beaucoup plus évangélique, quoique sans aller au-delà du royaume des

cieux, l’application de ce gouvernement en forme de promesse. Ce psaume contient des exhortations

intéressantes et instructives quant à l’esprit dans lequel le croyant doit marcher et quant au caractère de sa

confiance en Dieu, au milieu du mal qui l’entoure. Car quoique le temps de la manifestation directe du

gouvernement de Dieu ne soit pas arrivé et que, sans aucun doute, à la veille d’être détruite, la puissance du

mal grandira plus que jamais, toutefois maintenant déjà le mal existe et c’est le temps de la patience. Jusqu’à

ce que Christ arrive, nous sommes, en principe, dans les mauvais jours ; la patience et le règne de Jésus Christ

sont dans nos cœurs ; mais Son règne en gloire est à venir. Toutes ces exhortations sont fondées sur la

certitude que Jéhovah est au-dessus de tout le mal, qu’Il aime la justice, qu’Il n’oublie pas les justes, ceux qui

se confient en Lui, et qu’en fin de compte, c’est la voie de Jéhovah qui prospérera. En attendant, la foi est

exercée et toute propre volonté jugée qui nuirait au caractère spirituel et empêcherait la confiance dans le

Seigneur qui conviennent au saint. La première exhortation est d’être paisible. « Ne t’irrite pas ». Elle concerne

la disposition d’esprit en général. Lorsque la propre volonté se mêle à l’amour de la justice, lorsqu’on désire la

justice en partie à cause de la crainte qu’inspire la puissance du mal et pour satisfaire à son intérêt personnel,

on est enclin à s’irriter, en voyant les méchants réussir. C’est là, au fond, le même esprit d’incrédulité que celui

des méchants ; quoiqu’avec d’autres désirs, c’est de l’incrédulité et de l’égoïsme. La colère de l’homme n’opère

pas la justice de Dieu . Nous ne devons pas nous irriter, c’est de la méfiance ; ni être envieux, c’est de

l’égoïsme. Voici maintenant l’instruction positive touchant l’esprit dans lequel nous devons marcher, la

ressource contre la puissance du mal : « Confie-toi en l’Éternel et pratique le bien, fais de l’Éternel tes délices et

il t’accordera les désirs de ton cœur ». De saints désirs qui ont Dieu pour objet seront satisfaits ; on rencontrera

peut-être l’opposition, la honte, la calomnie : « Remets ta voie à l’Éternel et repose-toi sur lui ». C’est Lui qui a

toujours, comme on dit, le dernier mot, pourvu que nous ayons la foi d’attendre. Il accomplira les désirs du

cœur juste, et en rendra évidente la justice. Mais la confiance véritable consiste à attendre patiemment le

secours de l’Éternel. Que les circonstances la harcèlent, la tourmentent, l’âme attend patiemment qu’il plaise à

l’Éternel d’intervenir.

Que les méchants prospèrent, l’Éternel a Son heure déterminée qui vient toujours à propos et met tout en

ordre. Soit qu’Il nous châtie pour notre avantage, soit qu’Il patiente avec les méchants et fasse mûrir Ses

desseins, c’est pour en faire sortir d’autant mieux Sa gloire, notre joie éternelle. Ainsi point de colère, point

d’irritation, ni d’inquiétude ; car en laissant agir notre propre volonté pour combattre le mal, nous ne ferions qu’y

tomber nous-mêmes ; telle n’est point la patience et la foi des saints. Les méchants seront retranchés et les

 [Jacq. 1, 20]



saints ne doivent pas être de ce nombre. Ceux qui s’attendent à l’Éternel hériteront la terre, de même aussi les

humbles et ceux qui sont bénis de Dieu. Tout cela, sans doute, concerne les Juifs ; mais, nous l’avons vu, le

gouvernement de Dieu s’exerce encore, quoique sans être manifesté publiquement ; et quand l’âme s’est

attendue à Lui patiemment, elle trouve sa bénédiction même ici-bas.

La dernière partie du psaume déclare soigneusement que ce gouvernement de la terre sera manifesté

publiquement en rapport avec les Juifs ; et quoiqu’il agisse plus secrètement pendant le temps de la grâce

céleste, son existence n’en est pas moins réelle. Il y a ici quelques passages que je voudrais faire remarquer :

« Les pas de l’homme de bien sont affermis de par l’Éternel ». C’est une grande et précieuse bénédiction de

penser qu’en ce désert, où il n’y a point de route au milieu de la confusion et de l’iniquité, notre Père dirige

chacun de nos pas. De jeunes chrétiens, pleins d’un zèle confiant, peuvent bien ne pas apprécier la juste valeur

de ce passage ; mais combien d’expériences ne feront-ils pas ? Pour qui a vu le monde, qui en connaît les

pièges, qui a fait l’expérience de ce labyrinthe d’iniquité, pour celui-là, il est infiniment précieux de savoir que

Dieu dirige ses pas. Le jeune chrétien, lui aussi, est dirigé, par la grâce, s’il s’attend au Seigneur, quoiqu’il n’en

comprenne que plus tard le privilège immense et ne saisisse point encore la sagesse et la miséricorde de Dieu.

Mais cela n’est pas tout. Lorsqu’on est ainsi dirigé, le sentier est droit et divin ; il n’y en a pas d’autre et le cœur

y marche ; car le chrétien est conduit par l’Esprit de Dieu, son cœur est dans les voies de Dieu, comme dit

Moïse  : « Montre-moi ton chemin (non pas un chemin), afin que je te connaisse » . Si je connais les

voies d’une personne, je connais aussi la personne. Dieu conduit par Son Esprit qui agit sur l’homme intérieur

et en lui, et la Parole sanctifie. Alors Il prend Son plaisir à la voie du saint, Il se délecte en voyant les pas d’un

homme sur le sentier divin qui traverse ce monde d’iniquité. Christ a suivi ce sentier d’une manière parfaite, et

Dieu y a pris Ses délices. Autant que nous suivons Christ, notre voie fait aussi les délices de Dieu, elle est selon

Son cœur.

Remarquons bien qu’il n’y a pas d’autre chemin que Christ. Adam n’avait pas besoin d’un chemin, il devait

rester où il était, en jouissant de la bonté de Dieu. Dans un monde de péché, il n’y a point de chemin ; tout y est

péché, confusion. Mais Christ Lui-même manifesta, selon Dieu, en ce monde, la vie divine et le sentier de cette

vie à travers le monde auquel elle n’appartenait pas. Ces choses, toutes nouvelles, sont manifestées, en partie,

dans chaque saint pendant sa marche de foi ici-bas ; mais elles le furent en Christ d’une manière parfaite et

elles existaient en Lui. Tel est notre sentier. Nous avons à suivre les pas de Christ, Il est le chemin qui mène au

Père et c’est vers Lui que nous allons. Privilège immense de savoir que nos pas sont dirigés par le Seigneur,

que nous sommes ainsi gardés du mal et qu’Il prend plaisir à notre voie. Quel chemin au milieu de ce monde

pervers ! Comme nous devons soigneusement nous y tenir, sans dévier d’un côté ni de l’autre ! Colossiens 3 et

Éphésiens 4 et 5 renferment les préceptes bénis qui s’y rapportent.

Remarquons encore une autre grâce : Dieu veille sur le saint ; s’il tombe, c’est-à-dire dans l’épreuve (voir 2

Cor. 4, 9, etc.), il n’est pas entièrement abattu, car l’Éternel le soutient par la main. Il peut entrer dans les vues

de Dieu, dans le gouvernement de Dieu à son égard, que le saint soit abattu, qu’il tombe, mais c’est la main de

l’Éternel qui est là, elle ne l’abandonne pas, elle le soutient. Le vase peut être brisé ou déshonoré par les

hommes, mais ceux-ci ne sont que des instruments, la puissance est à Dieu. Il y a une raison morale pour les

voies de Dieu. Il aime la justice ; outre cela, nous avons l’assurance de Son amour souverain, il aime Ses

saints, ils sont gardés éternellement.

Puis, en rapport avec les voies de cette justice, nous trouvons ici quelques-uns des traits qui distinguent le

juste : « Sa bouche exprime la sagesse », c’est-à-dire la pensée de Dieu, « et sa langue parle selon sa justice »,

 [Ex. 33, 13]



c’est-à-dire selon la droiture des voies divines, au point de vue de Dieu, selon la manière dont Dieu juge du bien

ou du mal ; « la loi de Dieu est dans son cœur, ses pas ne sont pas chancelants ».

Nous devons donc nous attendre à l’Éternel et garder Sa voie. La fin des justes et de ceux qui sont droits de

cœur, c’est la paix. En pratique, cette vérité concerne aussi le chrétien. Il peut être aussi châtié pour des fautes

particulières, car les voies de Dieu sont, à travers la grâce, justes et immuables ; mais s’il marche ici-bas d’un

cœur droit, durant les jours de sa vie, elle se terminera, non seulement en gloire dans l’autre monde, mais en

paix dans celui-ci. Craindre Dieu et marcher en Sa présence sont un grand moyen d’avoir la paix. Je ne parle

pas de la paix, acquise pour la conscience d’un pécheur, par le sang précieux de Christ, mais de la paix qui

remplit le cœur lorsqu’on Lui remet toutes choses.

Enfin, le Seigneur est le rempart des justes, au temps de la détresse (v. 40). Il les secourt et les délivre de

leurs ennemis, parce qu’ils se réfugient en Lui. Cela est toujours vrai.

Le psaume 38 nous présente un état d’âme particulier. La relation du cœur avec Dieu est connue et

appréciée, même avec confiance : « C’est à toi, Éternel, que je m’attends ; toi, tu me répondras, Seigneur mon

Dieu ». Toutefois l’âme est au comble de l’affliction et de la détresse qu’elle envisage comme un châtiment de

Dieu. Souffrante, elle crie miséricorde. Au milieu de l’angoisse et de la maladie, abandonnée de ses amis, dans

un état semblable à celui de Job, l’âme regarde à Jéhovah. Le cœur attribue au péché cette immense affliction,

mais tout d’abord il se tourne vers l’Éternel et fixe son regard sur Lui. Voilà ce qui montre de la foi et un esprit

juste. À cet égard, l’ordre des pensées qui se suivent ici est remarquable. Le jugement de Jéhovah, le péché

qui en est la cause, la misère personnelle, l’abandon des amis, les attaques et les complots des adversaires,

puis, résultant de tout cela, la confiance du cœur en celui qui le frappe. Enfin, le fond du cœur se découvre,

c’est l’espoir en Jéhovah, la conscience de Lui appartenir si intimement que le triomphe des adversaires de la

foi est impossible, mais le sentiment de la nécessité de Son intervention, parce que la pauvre âme pécheresse

n’a aucune force en elle-même. Tout cela conduit à l’expression d’une vraie intégrité de cœur. Non seulement

le péché est reconnu comme étant la cause du jugement, mais il est aussi confessé ; on se juge soi-même

devant un Dieu en qui l’on se confie, et alors on est libre de Lui demander Son secours. L’âme, en jugeant son

péché, et s’en dégageant de cette façon, par la grâce, peut séparer, pour ainsi dire, ses ennemis du jugement

de Dieu. Alors, les envisageant seulement dans leur propre malice, leur hostilité contre le serviteur de Jéhovah

et leur haine de ce qui est juste, elle peut, à ce point de vue, demander à Jéhovah de la débarrasser de ses

adversaires. Car le croyant, quoique ayant gravement péché et subi le juste châtiment qui lui était dû,

poursuivait cependant le bien, dans sa marche ici-bas ; et quoique l’Éternel se servît de la malice des méchants

comme d’une verge, ce n’étaient certes pas les péchés du saint qui attiraient leur haine, mais bien au contraire

ses rapports avec Celui qu’il reconnaissait pour son Dieu. Néanmoins, le jugement était juste. Telle sera

l’histoire véritable du résidu lorsque, sous les coups terribles du châtiment de l’Éternel, il se tournera

ardemment vers la justice. Mais aussi quelle instruction pour nous-mêmes, lorsque nous subissons un

châtiment mérité par quelque péché ! Celui qui est mentionné dans ce psaume se rapporte, peut-être, à un cas

particulièrement grave.

Qu’il est précieux pour nous, lorsque nous sommes sous la discipline, de savoir vers qui diriger nos regards.

Il peut y avoir le sentiment d’une punition, de la colère méritée de Dieu ; mais si le cœur regarde à l’amour fidèle

du Seigneur en rapport avec nous, nous crierons à Lui, pour être délivrés de l’ardeur de Sa colère.

Il y a un gouvernement de Dieu en rapport avec Sa nature ; et quoique Ses châtiments ne détruisent ni notre

foi ni la connaissance de notre relation avec Lui (avec le Père), ni la certitude qu’il ne saurait y avoir de péché

imputé au croyant, toutefois l’âme qui se sent sous le poids du gouvernement de Dieu ne se tranquillise pas



avec ces pensées. Elles sont, à coup sûr, d’une immense importance, elles sont la base de notre confiance,

elles soutiennent et dirigent l’âme d’une manière très réelle ; mais elles ne sont pas l’objet direct des pensées.

L’âme a plutôt devant elle la sainte nature de Dieu à laquelle nous participons et ce qu’Il est nécessairement

par rapport au péché. Le gouvernement de Dieu est selon cette nature, qui a été, il est vrai, glorifiée par l’œuvre

de la rédemption, quant à l’imputation du péché ; mais quoique l’âme ne mette pas en doute la rédemption, elle

a néanmoins, avec raison, le sentiment que Dieu, suivant Sa propre nature et comme Seigneur dans Son

gouvernement, voit le péché avec colère. C’est parce que nous avons une nature qui connaît Dieu, une

conscience réveillée, que nous sentons cela à l’égard de nous-mêmes, de nos propres péchés, et la bonté de

Dieu rend encore plus terrible le jugement que nous portons sur nous-mêmes. Ce n’est pas qu’il y ait de

désespoir, de doute quant à la justification ; mais l’âme ne se cache pas derrière la connaissance de sa

justification, pour échapper au sentiment qu’elle éprouve de l’horreur du péché aux yeux de Dieu. C’est parce

qu’elle connaît le Seigneur que l’âme Le supplie d’arrêter la colère méritée par son péché, c’est parce qu’elle

Le connaît, qu’elle s’attend à Celui qui l’a châtiée justement. Dans l’épreuve, on regarde à la main et aux

pensées de Celui qui l’inflige ; l’on interprète les voies de Dieu, parce que tout vient de Sa main, et l’on cherche

quelle est Sa pensée. Par conséquent, la relation avec Dieu étant présente à la conscience, le cœur saisit la

valeur et la puissance de l’épreuve plutôt comme moyen de purification que seulement comme exercice de la

colère divine. Il peut dire : « Seigneur, tout mon désir est devant toi et mon gémissement ne t’est point caché ».

Cette manière d’introduire le Seigneur dans les châtiments qu’Il inflige, de L’introduire conformément à Son

amour et à Sa relation avec nous, est de toute beauté. Il devient ainsi, pour le cœur, la clef de Ses propres

voies. Alors, comme nous le voyons à la fin du psaume, le cœur reprend son équilibre ; il a la conscience que

Dieu est pour lui, sa ressource contre l’épreuve qui l’accable et à l’égard de laquelle, dans le sentiment du

péché qui en avait été la cause, il suppliait Dieu de détourner Sa colère. Tel est l’effet de regarder droit à Dieu

et de confesser simplement, du fond de l’âme, le mal qu’on a commis, comme ayant péché contre Lui. De cette

manière, on règle avec Dieu tout ce qui concerne le cœur à l’égard des adversaires. En toute occasion, le

secret consiste à regarder directement à Dieu Lui-même, tel qu’Il est dans Sa relation avec nous, en confessant

sincèrement le péché et se remettant tout entier entre les mains de Dieu.

La confiance en Jéhovah est le mobile de toutes les pensées contenues dans ces psaumes. La relation de

Père, que Dieu a prise vis-à-vis de nous, chrétiens, et réalisée par la foi, modifie, en quelque mesure, le

sentiment de nos cœurs. En regardant à Dieu, nous avons ainsi un sentiment plus profond de la tendresse et de

l’affection de Ses pensées à notre égard, de Sa compassion et de Son amour. Mais, en principe, notre

sentiment est le même que celui qui est exprimé dans ce psaume ; Dieu n’en reste pas moins devant notre

conscience comme un Dieu qui exerce le gouvernement d’une manière conforme à Sa sainte nature, quoique

nous nous confiions en Son amour. On remarquera que l’âme, tout en exprimant à Dieu son désir, est

entièrement soumise et se tait sur les injustices de ses ennemis, parce qu’elle se confie en Dieu, Lui ayant

remis toutes choses en confessant son péché, et qu’elle envisage l’épreuve comme venant de Sa main.

Autrement, l’âme n’aurait pas mis le Seigneur entre elle et ses ennemis (v. 13-14).

Le psaume 39 exprime le néant de l’homme en présence du mal, ainsi que les prétentions des méchants et

le pouvoir qu’ils s’arrogent, tandis que le saint s’en remet à l’Éternel. En présence des méchants, il est resté

muet, de peur qu’il ne parlât follement ou qu’il ne se défendît en s’appuyant aussi sur sa propre force, tandis

que l’homme n’est qu’un souffle. Dans ce que son cœur éprouve, le saint voit la main de Dieu, il a recours à Lui

afin d’être délivré ; et aussitôt, pour ainsi dire, toutes les prétentions des méchants s’évanouissent. L’Éternel le

corrigeait pour une faute commise. Le croyant est étranger en ce monde, y séjournant avec Dieu qui seul

connaît la durée de ce pèlerinage. Il ne dépend pas de l’arrogance ni du succès des méchants, il ne doit pas



non plus s’en inquiéter, autrement il agirait comme étant de ce monde dont il n’a rien à réclamer. Vivons-nous

toujours ainsi ? Aux versets 12 et 13, le saint prend cette place d’Abraham, de David et de tous ceux qui ont

marché par la foi, quoique, parlant comme un Juif, il demande à Dieu de le délivrer et de l’épargner ici-bas.

Nous pouvons adresser à Dieu la même requête lorsqu’Il nous frappe, mais dans le sens que ce soit Lui qui

nous épargne et, pour ainsi dire, que nous soyons délivrés de Lui (v. 9, 10). Pour ce qui concerne le

gouvernement et les voies de Dieu, ce désir est dans l’esprit du Nouveau Testament.

Dans tous ces psaumes, nous avons vu le saint en chute (le résidu), regardant à un Dieu connu par Sa

relation personnelle et par Sa grâce, immuables malgré tous les manquements de l’homme. Au psaume 40,

nous trouvons Christ dans la patience, mais sans chute et devenant ainsi un motif de confiance pour ceux

mêmes qui ont péché, puisqu’Il prend Sa place avec eux dans leurs afflictions et dans le sentier de l’intégrité

sur la terre (car ils sont au fond les saints, les excellents de la terre). Aussi Christ ne manque-t-Il pas de se

placer Lui-même sous le poids du mal et des péchés sous lequel Israël s’est mis par sa propre faute. Quoique

ceci soit vrai sous tous les rapports, quant à la rédemption d’Israël, nous connaissons cependant cette vérité

d’une manière plus profonde, comme glorification de Dieu en conséquence de laquelle une place est donnée

dans le ciel.

Mais telle n’est pas la pensée de ce psaume. La manière dont Christ s’identifie ici avec Israël, quoique selon

l’intégrité du résidu fidèle, est profondément instructive et nous fait entrevoir d’une façon admirable un côté

particulier de Ses souffrances. La mort de Christ et Ses angoisses ne sont pas considérées ici comme

propitiation, sous le poids de la colère, mais comme des souffrances dans l’épreuve. En buvant la coupe de la

colère, Christ ne souffre pas avec Son peuple, mais pour Son peuple. Ici, au contraire, Dieu est envisagé

comme secourant Christ lorsque, dans Son affliction, Il s’attend à l’Éternel. Cette affliction pèse sur le résidu,

comme conséquence de l’opposition d’Israël, de ses fautes, de son abandon de Dieu. Christ, qui a été fidèle à

Dieu en toutes choses, comme Il le dit dans ce psaume, participe à cette affliction et y entre selon la grâce

divine. Il ne s’agit nullement ici de Ses relations personnelles avec Dieu, mais de Sa participation aux relations

du résidu avec Dieu, comme faisant partie d’Israël. Les siennes ont été parfaites ; les leurs, quoique fondées

sur la fidélité de Jéhovah, d’un côté, sont actuellement  le fruit du péché ! Christ est ici à la fin de Sa vie,

terminée moralement déjà quant à Son service. Pendant cette vie, Il a accompli la volonté de Dieu, dans le

corps qui Lui avait été préparé, annonçant fidèlement la justice de Dieu dans la grande assemblée (v. 9), c’est-

à-dire, publiquement au milieu d’Israël. Maintenant, à cause de ce témoignage (v. 9, 10), et quant à Sa nature

humaine, le mal tombe sur Lui. La même chose arrivera aux Juifs du résidu ; leurs épreuves seront la

conséquence de leur fidélité et de leur témoignage ; mais avec cette différence qu’ils les auront méritées comme

faisant partie d’Israël.

Nous savons que ce qui est dit ici de Christ, a eu lieu en réalité quand Son heure fut venue, l’heure de Ses

ennemis, de la puissance des ténèbres.

Dans ce psaume, puisqu’il n’est pas question de Ses souffrances en propitiation, mais de Son association

avec le résidu, nous ne trouvons pas les paroles  : « Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ? »

comme au psaume 22, qui contient le fondement de la grâce en justice. Ici, au contraire, il s’agit de la vie

parfaite de Christ et de Ses souffrances avant de la quitter, au milieu desquelles Il s’en remet à la fidélité et à la

bonté de Jéhovah, instruisant ainsi Son peuple à s’y confier à son tour, en lui fournissant un exemple de Sa

propre perfection : « Je me suis patiemment (fermement) attendu à Jéhovah ». La patience avait là son œuvre

parfaite , leçon importante pour nous. La chair peut attendre longtemps, mais jamais elle n’attend

jusqu’à ce que le Seigneur intervienne, jamais avec une entière soumission.

[10]

 [Jacq. 1, 4]



Se confier en la puissance et en la fidélité seules de l’Éternel, telle était la perfection dans l’obéissance à Sa

volonté. Saül attendit près de sept jours, mais l’objet de sa confiance, son armée, diminuait  ; les

Philistins étaient là ; il n’attendit pas jusqu’à l’intervention de Dieu par le moyen de Samuel. Eût-il obéi, eût-il

senti qu’il ne pouvait rien par lui-même et n’avait qu’à attendre ? Alors il eût dit : « Je ne puis rien et je ne ferai

rien jusqu’à ce que l’Éternel m’envoie Samuel ». Mais la chair s’appuyait sur sa propre sagesse et sur sa force,

quoique sous des formes de piété, et tout fut perdu ; épreuve et défaite de la chair. Christ éprouvé, s’attendit

patiemment à Jéhovah. Il fut parfait et accompli dans toute la volonté de Dieu . Tel est notre sentier par

la grâce.

Voilà l’importante instruction personnelle contenue dans ce psaume, sauf que la propre perfection de Christ

est toujours la plus grande de toutes les instructions. Ici, Il se présente comme modèle : « Je me suis attendu

patiemment à Jéhovah », c’est-à-dire, j’ai attendu jusqu’à ce que Jéhovah Lui-même intervînt. La soumission

de Christ, quoique mise à l’épreuve jusqu’au bout, ne s’est pas démentie un instant  : c’est un point fort

important quant à l’état du cœur.

Non seulement Christ ne désire, dans Son cœur, aucune autre délivrance que celle de Jéhovah, mais Il sait

qu’il n’y en a pas d’autre, que celle de Jéhovah est parfaitement juste, lorsque Sa volonté morale a été

accomplie et que Sa justice a été prouvée, s’il le fallait. Il y a la perfection connue de Sa volonté, Son seul titre,

puis la perfection de soumission et le désir qui ne tend que vers Lui. Comme il s’agit ici d’un modèle pour les

saints, la mort n’est mentionnée qu’en tant qu’elle peut être une épreuve ; la fosse meurtrière, le bourbier

fangeux sont des images de terreur et de danger, humainement parlant. La ressource, c’est de crier à

Jéhovah : « Il s’est penché vers moi et il a entendu mon cri ». Ici, Christ parle pour Lui-même, mais au verset 3,

la délivrance Le rend capable de s’adresser au résidu : « Un nouveau cantique dans ma bouche, une louange à

notre Dieu », à cause de la délivrance des maux venus sur eux en conséquence de leurs péchés. « Un grand

nombre le verra et en aura de la crainte et se confiera en Jéhovah » ; ceci ouvre la porte aux Gentils.

Dieu est intervenu pour délivrer des effets du mal : « Il a assuré mes pieds sur le roc, il a affermi mes pas ».

Cette fidélité de la grâce, cette délivrance divine manifestée chez celui qui avait été plongé jusqu’au fond de

l’épreuve, deviendrait un point d’appui pour la foi des autres, d’autant plus que Christ avait subi l’épreuve

comme conséquence de l’état du peuple devant Dieu. Aussi la fidélité de Dieu et Sa délivrance sont-elles

appliquées à l’état de résidu (v. 4), quoique applicables aussi à tout saint éprouvé par la méchanceté d’autrui et

la puissance du mal, peut-être par sa propre faute. « Heureux l’homme qui fait de l’Éternel sa confiance et ne se

tourne pas vers les gens audacieux (pleins de prétentions orgueilleuses et réussissant, en apparence, par leur

méchanceté) qui se livrent au mensonge » (abandonnant Dieu, pour se reposer sur des choses fausses et se

réfugier dans l’infidélité).

Puis, comme homme, Christ raconte comment les preuves de la fidélité de Dieu pour Son peuple ont été

admirables : « Tu as multiplié tes merveilles en notre faveur ». Il s’associe au peuple. Le verset 6 introduit sur la

scène l’être glorieux, le Fils, la Parole qui était dès le commencement avec Dieu et qui était Dieu  ;

selon ce qui était écrit de Lui dans le rouleau du livre, Il trouve préparée d’avance la place de l’obéissance (tu

m’as percé les oreilles), et suivant les conseils divins et par amour pour nous, Il s’assujettit volontairement à

cette place d’obéissance. Une fois qu’Il l’a prise et qu’Il a revêtu la forme de serviteur, Ses délices sont de faire

la volonté de Dieu, la loi de Dieu est dans Son cœur. Tel est Christ, comme homme, dans Son obéissance

volontaire, joyeuse et parfaite. Le verset 6 nous présente les pensées et les conseils de Dieu ; le verset 7

l’arrivée de Christ pour faire la volonté de Dieu en les accomplissant. Mais n’oublions pas qu’Il parle en Sa

qualité d’homme et que les versets 6 et 7 sont une révélation de ce qui s’est passé dans le monde éternel

 [1 Sam. 13, 8]

 [Col. 4, 12]

 [Jean 1, 1-2]



(pensée merveilleuse !) nous disant comment Christ est devenu homme. Au verset 8 de même qu’au verset 5,

Christ parle comme étant dans Sa place terrestre : « Mon Dieu, je mets mon plaisir à faire ce que tu trouves bon

et ta loi est au fond de mon cœur ». Telle est Sa perfection comme homme. Aux versets 9 et 10, nous trouvons

la perfection de Son service ; Il prêche la justice devant tout le peuple d’Israël, Il ne la cache pas dans Son

cœur et ne s’en retire pas — c’est une leçon pour chacun de nous, mais il faut s’en servir sous la direction

divine. Il a prêché la justice de Dieu, Ses voies, Sa nature, Ses jugements, le jugement du mal et ce que Dieu

jugeait dans le mal, puis Sa fidélité, Son salut (il y avait cela en Jéhovah pour Israël), Son amour, Sa vérité. Il a

prêché la justice à l’homme et cela d’une manière parfaite ; il a ouvertement déclaré ce que Dieu était vis-à-vis

d’Israël dans toute la perfection de Sa nature et de Son caractère. Tout cela est accompli. Mais alors, Celui qui

avait pris volontairement sur Lui ce service pour la gloire de Dieu vis-à-vis d’Israël, se trouve dans une position

nouvelle (v. 11, etc.) ; Il s’est attiré la haine du peuple, l’opposition de tous ceux qui aiment l’iniquité. Ce grand

débat et la nécessité d’une délivrance font surgir la question de savoir quel est, aux yeux de Dieu, l’état de ceux

qui ont besoin d’être délivrés. Or, quoique ce psaume ne parle pas de propitiation, nous voyons ici que

l’expression gouvernementale de la pensée de Dieu à l’égard du péché d’Israël pèse sur l’âme de Christ,

pèsera en effet plus tard, sur le résidu ; car celui-ci, impliqué dans le péché d’Israël, comme faisant partie de ce

peuple, sentira s’appesantir sur lui les conséquences des transgressions d’Israël. Ainsi le résidu sera sous le

poids, non pas de la condamnation, car ce poids-là c’est Christ qui l’a porté pour lui en propitiation, mais des

épreuves et de la détresse qui lui exprimeront le déplaisir de Dieu. Mais au milieu de tout cela, la foi vraie

regardera vers l’Éternel (v. 11). Il y aura, dans la déclaration de la justice, comme un sentiment de témoignage

contre le péché, au milieu de l’angoisse qui en sera la conséquence : position analogue à celle des frères de

Joseph devant lui.

[Écho du témoignage 1866 p. 544-554]

Psaumes 42-43

Dans le commencement de ce second livre des Psaumes, nous trouvons un fait qui donne un caractère tout

particulier à son importance spirituelle et prophétique, c’est l’absence du nom de Dieu en rapport avec

l’alliance. Quelles que fussent les détresses et les angoisses décrites dans les quarante et un premiers

psaumes, le cœur du psalmiste regardait toujours librement vers Jéhovah, il était en pleine relation avec Lui et

jouissait des actions de grâce par lesquelles Son nom était publiquement célébré. Mais ici, abandonné, rejeté, il

n’a plus que le souvenir de ces choses, et ne peut plus que regarder dans le secret de son âme, à la nature et à

l’essence de Dieu. N’oublions pas la différence qui existe entre la relation de Dieu comme Père et celle de Dieu

comme Jéhovah, qu’il s’agit ici d’une délivrance extérieure et du jugement qui doit l’amener. Toutefois, le

changement qui a lieu dans ces psaumes nous fournira une grande instruction. Le psaume 22 nous exprime

cette différence d’une manière frappante. Là, Christ Lui-même, ayant été fait péché pour nous, était séparé de

la jouissance de Sa relation personnelle avec le Père ; au milieu de souffrances humaines, Il ne trouve pas,

cette unique fois, de soulagement divin.

Quant à la colère actuelle de Dieu, il va sans dire qu’aucune âme pieuse n’a jamais à la subir ; mais, sous le

rapport de l’affliction, la face de Dieu est bien réellement cachée à Israël, et lorsque ce peuple sera réveillé, il

sentira que Dieu lui cache Sa face à cause de son péché, quoique sa foi soit alors à l’œuvre ; or, telle est

précisément la situation décrite par ces psaumes.



Nous voyons ici les Juifs regardant à Dieu, par la foi, au milieu des circonstances les plus accablantes et

lorsqu’ils sont écartés de la jouissance de leur communion et de leur relation avec Dieu, basées sur Son

alliance. C’est la situation dans laquelle Dieu place Son peuple, lorsque la relation de l’alliance est brisée ou

ignorée. La foi reconnaissant la justice de cette situation, regarde, malgré tout, à la fidélité de Dieu comme telle,

c’est-à-dire à Sa fidélité comme faisant partie de Sa nature. C’est, pour ainsi dire, une foi dénuée de tout,

n’ayant, pour la soutenir, aucune des choses que Dieu donne à Son peuple comme témoignage de Sa faveur.

L’épreuve de l’âme est complète. Ce qui l’occupe maintenant, n’est pas de savoir combien elle jouit des

bienfaits de Dieu, mais combien son état actuel peut entrer en rapport avec ce que Dieu est, selon Sa nature, et

compter là-dessus. L’âme est ainsi éprouvée jusqu’au fond, la chair étant complètement jugée, parce qu’il ne

saurait y avoir aucune liaison entre elle et Dieu.

Cela, à coup sûr, ne sera jamais compris que par une nouvelle nature, capable de saisir ce que Dieu est, et

de s’attacher aux promesses par le moyen de la grâce et de l’œuvre du Saint Esprit ; de cette manière, la chair

est complètement jugée ; on connaît, on discerne toute la différence qui la sépare du nouvel homme, mais on

ignore la rédemption. En conséquence de la nouvelle nature, on a la conscience d’avoir le désir de faire le bien,

on a la conscience de la grâce divine, mais point de paix. C’est une épreuve pour que nous nous abandonnions

à la grâce purement et simplement. On en trouve le principe en Romains 7.

En parlant du psaume 42, nous ne pouvons nous attacher qu’au principe général qu’il renferme, sauf dans

un cas tout particulier d’expérience chrétienne : lorsqu’une âme a cru au pardon, qu’elle a reconnu son état de

péché, mais sans avoir été réellement sondée, ou sans avoir découvert la nature toute pécheresse de la chair, il

se peut que cette âme vienne à perdre sa première joie et qu’elle connaisse Dieu juste assez pour éprouver

l’angoisse de ne pas avoir la lumière de Sa présence ; mais alors, ce sentiment même lui inspire un désir

sincère d’en jouir. Un cas semblable a lieu quand une âme s’est crue chrétienne et que, par l’opération de

l’Esprit de Dieu, elle découvre qu’elle s’est trompée. Dans les deux cas, l’effet réel et bienheureux de la position

dans laquelle nous sommes placés par la rédemption est ignoré. Ce psaume ne dépasse pas l’espérance, mais

celle-ci est rendue plus profonde et plus véritable par l’épreuve ; il exprime plutôt le résultat de l’épreuve que

l’épreuve elle-même par laquelle l’âme a dû passer ; c’est pourquoi, tout abandonnée qu’elle soit, nous y

trouvons une expression si bénie de son état. Elle brame après Dieu. Pour le chrétien, la différence est qu’il se

réjouit en Dieu (Rom. 5) ; toutefois cette soif de Dieu est, sous certains rapports, quelque chose de plus profond

que la première joie, parce que la joie n’est que partiellement réalisée, tandis que la soif est complète et que

Dieu Lui-même, tel quel, en est l’objet. Le psaume fait du reste allusion aux circonstances, et c’est la perte

qu’elle a faite de Dieu dans des circonstances heureuses qui la soutenaient plus ou moins , c’est cette perte

qui oblige l’âme à s’appuyer sur Dieu même, à Le chercher Lui seul, et qui lui fait trouver sa joie auprès de

Dieu. C’est cette soif de Dieu que l’âme spirituelle doit surtout remarquer ici. Celui qui parle dans ce psaume,

ayant perdu la joie qu’il avait eue au milieu de la multitude, brame après Dieu. La perte qu’il ressent en son

cœur, c’est Dieu même, tandis que les personnes et les circonstances heureuses disparaissent de son esprit,

quoiqu’il en ait joui avec Dieu. Le cœur a besoin de Dieu pour soi. Tel est le changement qui est opéré !

La nature divine en nous soupire après sa joie en Dieu, seul objet capable de la satisfaire, parce qu’elle est

divine, seul objet qui remplisse tous les désirs et en exclue tout autre que lui. Auparavant, l’âme avait joui des

bénédictions de Dieu et de Dieu Lui-même en elles. Maintenant, c’est Dieu qui devient nécessairement et d’une

manière consciente, la bénédiction tout entière. L’épreuve a jugé la chair quant à l’état subjectif de l’âme, elle a

jugé cette jouissance médiate de Dieu, qui n’avait lieu qu’au moyen des circonstances. Alors la vie divine, en

vue de son entière bénédiction et avec la conscience de ce qu’est cette bénédiction, trouve sa joie parfaite en

Dieu même, en Dieu seul. Ce n’est pas que l’âme renonce à la joie ; mais la source de la joie, la pure

[11]



bénédiction morale, prend une plus grande place dans le cœur. Ainsi nous voyons des chrétiens qui, fort

éprouvés par la perte de bénédictions extérieures accordées autrefois par Dieu, deviennent bien plus calmes et

ont un sentiment bien plus profond que le Seigneur est leur portion ; libérés désormais de l’influence des

circonstances, ils se retirent vers ce centre de repos et de bonheur.

Quoique d’une manière pénible, ainsi l’exige la discipline du Seigneur, les adversaires contribuent à

l’avancement de l’âme dans le sentier dont il est question : « Mes ennemis m’outragent et me brisent les os, en

me disant tout le jour : Où est ton Dieu ? ». Celui qui parle ici avait été chassé par eux de la jouissance publique

de la bénédiction accordée par Dieu (voir Job. Pour Israël, c’est la bénédiction attachée à l’alliance). Quelle

était désormais la preuve que les bénédictions venaient de la part de Dieu ? L’âme les Lui avait attribuées, elle

avait proclamé la fidélité de Dieu, Sa puissance pour secourir ; et ses adversaires la raillant, lui disent : « Où est

ton Dieu ? » comme plus tard les Juifs l’ont dit à Christ. L’effet de ces paroles est de rapprocher l’âme de Dieu,

car elle n’a plus rien d’autre que Lui seul. Ses adversaires lui avaient enlevé les bénédictions dont elle jouissait

et qui l’auraient facilement détournée du Seigneur. Ainsi dénuée de tout, sauf de Dieu, elle s’attend à Lui. Mais

que fait-elle ? Implore-t-elle des bénédictions ? Nullement. Souvent l’âme, tout en cherchant la joie, ne réussit

pas à la trouver, car ce n’est pas cela qui purifie et qui bénit ; or, pour bénir, il faut que Dieu purifie ; tandis

qu’une fois dépouillés de nous-mêmes et cherchant Dieu, nous trouvons la joie. De même ici, tout en se

souvenant du passé, l’âme s’écrie : « Attends-toi à Dieu, car je le louerai encore, lui le salut de ma force et mon

Dieu ».

Il y a, dans ce psaume, encore d’autres points à observer. La fierté, la résistance stoïque contre l’épreuve,

n’amènent pas l’âme vers Dieu ; au contraire, elles la tiennent loin de Lui, l’enseignent à se passer de Lui. Ici,

l’âme ayant été sensible à l’affliction et se tenant dans la dépendance, peut s’ouvrir à Dieu, à cause de Sa bonté

et de Sa fidélité.

Quand l’angoisse est à son comble et sans espoir, elle donne de l’intimité avec Celui qui est capable et

désireux de secourir  : « Mon âme, pourquoi t’abattre et bruire en moi ? Attends-toi à Dieu, car je le louerai

encore ; sa face est le salut. Mon Dieu, mon âme s’abat au-dedans de moi, aussi me souviens-je de toi ».

Ceci nous mène à un autre point. Les angoisses, les afflictions, viennent de Dieu. Le jugement intérieur de

soi-même et le regard tourné vers Dieu, l’introduisent Lui seul dans chaque circonstance. Les bénédictions et

les ennemis ont disparu  : « Tes vagues et tes flots passent sur moi ». C’est Dieu qui commença l’épreuve de

Job, sans que ni lui ni Satan ne connussent Son dessein. Dieu se servit de la malice aveugle de Satan pour

briser la nature insoumise de Job, dont ce dernier ne se doutait pas, et pour amener une bénédiction. « Un

abîme appelle un autre abîme », mais c’est « à la voix des torrents de Dieu ». Voir ainsi la main de Dieu, dès le

début, fait qu’on a la conscience d’une relation avec Lui (pour nous, c’est avec le Père) et, sur cette base, on

s’attend à Lui pour l’avenir : « Durant le jour, l’Éternel dispensera sa grâce et, dans la nuit, son cantique sera

avec moi et ma prière au Dieu de ma vie ». Il y a de la confiance, de la hardiesse vis-à-vis d’un Dieu fidèle : « Je

dirai donc au Dieu qui est mon rocher : Pourquoi m’as-tu oublié ? ». Le mot abandonné n’est pas employé ici.

Christ seul a été abandonné ; la foi sait qu’elle ne le sera jamais. Mais conformément à cette confiance en

l’amour infaillible de Dieu, le psalmiste Lui demande pourquoi Il l’a oublié entre les mains de ses ennemis.

Chose digne d’attention ! Du moment que nous voyons la main du Seigneur dans nos afflictions, nous

pouvons chercher la délivrance, parce que c’est le Seigneur et que Sa main est sur nous en amour.

Les railleries des adversaires plaident elles-mêmes en faveur de la délivrance (v. 10), car lorsqu’ils disent :

« Où est ton Dieu ? », pour réponse, il faut que Dieu se manifeste. Cependant, la soif de l’âme après Dieu est

devenue de plus en plus profonde, et toute légèreté de cœur ayant disparu, cette manifestation a infiniment plus



de valeur. Ici, les assurances de bénédiction sont augmentées avant que l’âme angoissée n’ait dit qu’elle était

assurée du salut de sa face et qu’elle en ferait le thème de ses louanges ; mais nous avons vu que le cœur

purifié et exercé a été amené à se confier dans la fidélité de Dieu, selon la relation qu’il sait exister entre Dieu et

lui. Le cœur, sans être encore délivré extérieurement, se confie sur Dieu et Le désire. Aussi il s’écrie : « Lui le

salut de ma face et mon Dieu » (sa face joyeuse réfléchit l’amour qui brille sur celle de Dieu). La détresse, le

manque de tout ce que Dieu avait donné, même des bénédictions spirituelles, ont fait que le cœur s’est rejeté

sur Lui comme l’unique source de joie et avec cette confiance qui s’établit dès que l’âme est près de Dieu et

qu’elle reconnaît, par la foi, la relation qui existe entre elle et Lui. Il se peut bien que la paix complète, la pleine

jouissance du cœur, se fassent attendre, si le Seigneur trouve nécessaire de purifier encore et d’éprouver ;

mais on s’appuiera cependant sur Lui avec confiance et l’âme sera amenée de cette façon à avoir réellement

soif de Lui. « Mon âme a soif de Dieu ». Elle s’adresse à Lui ; la réponse manque, mais nous voyons l’état de

l’âme amenée à ne rechercher que Dieu, assurée de la clarté de Sa face et du salut qu’elle y trouvera. Encore

un détail : c’est quand l’âme est abattue, c’est quand son orgueil est brisé, qu’elle se souvient de Dieu (v. 6).

Quand elle voit la main de Dieu dans ses épreuves (v. 7), elle voit aussi que l’Éternel (Dieu connu par une

relation) dispensera Sa grâce, que Dieu est le Dieu de sa vie et son rocher.

Dans le psaume 42, nous venons de voir l’âme restaurée intérieurement et amenée à avoir véritablement

soif de Dieu, cherchant toute sa joie en Lui. Au psaume 43, nous voyons ensuite que l’âme demande une

délivrance qui la rende capable de jouir pleinement de Dieu. Dieu est devenu son allégresse et, ainsi restaurée,

il lui sera accordé de L’adorer librement, afin de pouvoir exprimer toute sa joie et toute sa reconnaissance. Dieu

n’est pas nommé ici le Dieu de sa vie, mais le Dieu de sa force (v. 2). Jusqu’à ce que l’âme considérât

réellement Dieu Lui-même comme sa joie, ce cri de délivrance, quoique naturel et sans être mauvais, s’il était

soumis à la volonté de Dieu (au fond, la soumission fait désirer plutôt la purification que la délivrance de

l’épreuve), exprimait un désir de confort et de bien-être, quoique ces choses, venant de la part de Dieu, ne

soient pas à mépriser. Mais maintenant que l’âme est purifiée, le cri de délivrance n’est autre chose que le désir

de louer et de glorifier Dieu. Ce changement est digne de remarque, quoique l’épreuve pleine de grâce et juste

de la part de Dieu, puisse être injuste de la part des hommes. Il est naturel que le cœur désire d’être délivré ;

mais, comme Élihu le dit à Job, si ce n’est pas en étant soumis à la volonté de Dieu, c’est préférer l’iniquité à

l’affliction  ; on manque alors à la fois de droiture et de soumission. Dès que le cœur est complètement

restauré, le désir de la délivrance est à sa place. Or avec une conscience droite, nous saurons assez bien que

s’il y a en nous la soumission à la volonté de Dieu et le désir d’être parfait de cœur, la délivrance arrivera

sûrement au bon moment.

Ce désir d’être délivré, c’est le désir d’être manifestement en paix avec Dieu, de Le glorifier et de Le louer

publiquement. Au psaume 42, les ennemis qui se moquaient n’étaient que les vagues et les flots de Dieu (v. 7) ;

mais le point terrible, c’était leur question : « Où est ton Dieu ? ». L’âme eut soif de Lui ; maintenant, elle désire

que sa cause soit jugée et implore la délivrance. Il y avait une épreuve plus douloureuse que l’oppression

extérieure, quoiqu’elle existât encore, c’était la méchanceté directe des iniques (« délivre-moi de l’homme

fourbe »). Le psalmiste désire que la lumière et la vérité de Dieu apparaissent, le conduisent, l’amènent à la

montagne de Sa sainteté. Ce n’est pas ici la conscience que Dieu est la joie secrète de son âme, mais que ce

Dieu qui est sa joie l’amènera maintenant, par Sa puissance, à Le louer, à L’adorer publiquement : « Alors j’irai

près de l’autel de Dieu, auprès de Dieu, mon transport et mon allégresse, et je te louerai avec la harpe, ô Dieu,

mon Dieu ! ». Cet espoir encourage son cœur et le ramène à ce qui était le secret et la plénitude de sa joie, à ce

qu’il possédait dans l’espérance que Dieu serait le salut de sa face. Moralement, Dieu était son allégresse ;

 [Job 36, 21]



maintenant, cette allégresse se montrera dans une adoration publique et paraîtra sur la face radieuse de celui

qui en jouit

Dans le psaume précédent, le résultat de l’épreuve est la soif de l’âme après Dieu, quoiqu’elle cherche la

délivrance. Ici, tout en n’étant pas encore rétablie dans la bénédiction extérieure, Dieu est son allégresse, son

Dieu, et cette bénédiction extérieure est attendue prochainement.

[Écho du témoignage 1867 p. 84-95]

Psaumes 44-48

Psaume 44. Le second livre des Psaumes présente à coup sûr un développement d’exercices moraux plus

complet, plus profond que le premier livre. L’âme a affaire à Dieu. Mais l’application de ces psaumes au

christianisme n’en est pas plus facile, par la raison simple que ce livre ne s’occupe pas des exercices produits

par la relation avec Dieu lorsqu’on est sous le poids de l’épreuve, mais d’exercices de l’âme avec Dieu après

qu’elle a perdu la jouissance de sa relation. Pour appliquer au chrétien le contenu du premier livre, il suffisait de

saisir la différence entre la relation de Jéhovah et celle de Père. Mais la relation du chrétien avec Dieu étant

fondée sur la destruction de tout ce qui est dans la chair, quiconque a cette relation, a, par cela même, dépassé

la position exprimée dans le second livre des Psaumes. L’état du chrétien et les exercices qui s’y rapportent,

sont célestes. En revanche, la relation d’une âme exercée avec Dieu est mise en relief dans ce psaume. Les

fidèles reconnaissent que c’est par la grâce seule et la puissance divine qu’ils ont joui des bénédictions, des

signes de la faveur de Dieu, dont ils sont privés. Le gouvernement direct de Dieu est reconnu : « C’est toi qui es

mon roi, ô Dieu ! » . Ce langage d’Israël est toujours vrai, quoique l’autorité de Dieu, sans être moins

absolue, soit infiniment plus douce pour nous ; Il est notre Seigneur par la rédemption. Nous ne renions pas le

Seigneur qui nous a rachetés . Telle est aussi la confiance des fidèles dans ce psaume : ils se vantent

de Jéhovah et célèbrent sans cesse Son nom. Quoique délaissés et opprimés par leurs ennemis, ils tiennent

bon, n’oublient pas Dieu et restent fidèles à l’alliance.

Deux grands principes sont en jeu ici  : rester fidèle à la volonté et à l’autorité de Dieu, quelle que soit la

détresse, et ne pas chercher d’autre secours que Dieu Lui-même, quoiqu’Il ait l’air d’avoir abandonné les siens.

L’intégrité et la foi personnelle sont ainsi mises à l’épreuve ; or c’est là ce dont l’âme a besoin pour pouvoir être

ramenée dans la jouissance et la joie des bénédictions positives. Le fait que Dieu sonde ainsi Son peuple, est

d’une haute importance ; aujourd’hui, Il l’éprouve spirituellement avant de lui accorder la paix. L’épreuve produit

cette confiance absolue en Dieu qui caractérise le second livre des Psaumes ; elle montre aussi que le cœur

préfère la droiture avec Dieu à toute espèce d’aise ou de confort ; car, même s’ils n’en ont rien, les fidèles

tiennent à Dieu pour Lui-même, Il est Lui-même moralement l’objet de leur désir, et Il l’est aussi dans Ses droits

sur eux. Par conséquent, le cœur ne peut se tourner vers autre chose, parce que ce ne serait pas vers Dieu, ni

chercher de secours qui le délivrerait des voies de Dieu. Cette réflexion nous conduit à un autre point contenu

dans ce psaume : les épreuves qui accompagnent cet abandon apparent de Dieu, sont attribuées à Sa main :

« Tu nous as repoussés, tu nous couvres d’ignominie… tu nous livres comme la brebis qu’on mange, etc. »

.

Outre l’application individuelle, je voudrais faire encore une observation qui se rattache ici. Lorsque, dans

l’exercice de Son gouvernement, Dieu livre Son peuple à la puissance du mal, et qu’Il permet que celle-ci ait le

dessus, c’est là une épreuve immense, non pas seulement à cause de l’affliction en elle-même, mais parce que

 [v. 4]

 [2 Pier. 2, 1]

 [v. 9-

11]



le nom de Dieu est déshonoré. Quoique l’ennemi triomphe, le gouvernement de Dieu est évident. Nous voyons,

dans ce psaume, les réflexions de l’âme juste au milieu de ces circonstances douloureuses ; quoique écrasée

et couverte de l’ombre de la mort, elle n’avait pas oublié Dieu, ni forfait à Son alliance ; au contraire, malgré que

ses souffrances pussent être nécessaires, selon le gouvernement public de Dieu par rapport à la profession de

Son nom et afin de séparer les fidèles qui peuvent se trouver au milieu de ceux qui font profession d’être Son

peuple, malgré cela, dis-je, ces fidèles eux-mêmes souffraient réellement pour le nom de Dieu. Je crois qu’il faut

distinguer entre le nom de Dieu et le nom de Jéhovah ; c’est clair que Dieu était Jéhovah, comme Il est pour

nous le Père, mais il s’agit ici de ce que Dieu est comme tel. Non seulement il y avait de la fidélité à ne point

renier le nom révélé, mais encore les souffrances avaient lieu pour ce que Dieu est ; on ne se tournait pas, dans

son cœur, vers les idoles, on préférait souffrir tout au monde plutôt que renier le vrai Dieu. Les fidèles agissaient

ainsi pour l’amour de Lui, pour ce qu’Il était quand les bénédictions faisaient défaut, parce que le Dieu qui était

en alliance avec Son peuple était le vrai Dieu. Ils ne voulaient pas être éprouvés seulement pour les

bénédictions de l’alliance, mais pour l’attachement de leur cœur à ce que Dieu était dans Sa nature. En

principe, il en est de même quant à nous. C’est de la joie, parce que l’amour de l’intégrité, la participation à la

nature divine, par laquelle nous nous réjouissons en ce qui est bien, en ce qui est de Dieu, donne la conscience

d’elle-même, c’est-à-dire la joie propre à cette nature en tant qu’elle se réjouit de ce qui est juste et bien. Ce

n’est pas de la propre justice, mais la joie de la nature divine dans ce qui est juste, joie consciente, joie

vraiment divine quant à sa nature. Seulement, pour ce qui nous concerne, il faut que cette joie ait un objet, Dieu

Lui-même ; nous le prouvons en souffrant pour Lui. Ainsi, il est dit ici, puisque les ennemis haïssaient Dieu  :

« pour l’amour de toi nous sommes mis à mort chaque jour, nous sommes estimés comme des brebis de

boucherie » . Pour que l’épreuve soit complète et que les souffrances soient réellement à cause de Dieu, il

faut que les bénédictions manquent qui appartiennent à Sa puissance. Les fidèles sont donc abandonnés, pour

un temps, à l’oppression de l’ennemi ; cela sonde leur cœur et fait aussi qu’ils souffrent pour ce que Dieu est.

Puis Sa réponse à leurs cris arrive tôt ou tard, car Il ne peut pas laisser au pouvoir du mal ce qui correspond à

Sa nature, l’intégrité envers Lui. C’est là une règle générale ; Dieu délivre conformément à Son alliance,

quoique notre joie puisse être dans un autre monde. Par rapport à la terre, le cri des fidèles amène le Messie

Je crois voir un progrès dans le psaume 44, comparé aux deux psaumes précédents. Ceux-ci représentent

le fidèle délaissé, il recherche la lumière de la face de Dieu, et tout est en ordre. Le dernier nous montre le fidèle

se tenant, dans l’intégrité de son cœur, à Dieu, en dépit de tout. Les trois psaumes présentent la même chose,

en principe, mais le 44 d’une manière plus absolue. Or c’est précisément cet attachement à Dieu même qu’il

faut apprendre ; le cœur est éprouvé jusqu’au bout.

Le psaume 45 célèbre le Messie roi. Lorsque Christ est devant l’âme, Il la vivifie, Il la réveille. Ici, comme roi

victorieux, Il apparaît plutôt dans Son triomphe terrestre, que sous l’aspect sous lequel le chrétien l’envisage.

La puissance du mal sera alors terrassée et le cœur s’en réjouira. Maintenant, la joie est plus profonde, plus

divine.

Collectivement, nous attendons l’Époux, individuellement le Sauveur qui n’a pas honte de nous appeler

frères . En pensant à Lui comme à un être divin, nous sentons la profondeur de cette œuvre divine,

insondable, dans laquelle Dieu a rencontré le péché et l’a aboli pour nous ; nous réfléchissons à la gloire dans

laquelle Christ est entré, et dont Il est digne tant par Sa personne que par Son œuvre. Toutefois, nous pouvons

comprendre la joie triomphante des Juifs délivrés, ou du moins celle que produit l’anticipation de la délivrance

par le moyen du Messie. Mais à côté de cette joie juive, le psaume 45 contient un principe d’une grande

importance : il est dit à la fille d’oublier son peuple et la maison de son père et que le roi tournera ses désirs

vers elle ; au lieu d’être bénie en ses pères, elle sera bénie en ses fils. L’association avec Christ brise les

 [v. 22]

 [Héb. 2, 11]



anciens liens naturels et en forme de tout nouveaux. Ce principe est évidemment général et absolu ; le verset 11

est décisif : « et le roi tournera ses désirs vers ta beauté ! ». Quant au chrétien, il faut donc qu’il brise les liens de

toutes les choses auxquelles la nature est attachée, afin de pouvoir marcher de manière à faire les délices du

Seigneur. Les doctrines qui forment la base de ce principe ne sont pas exposées ici, cela ne regarde pas les

Psaumes. Il s’agit ici de l’état de l’âme ; elle doit oublier toutes les choses auxquelles elle est attachée par

nature, et c’est l’arrivée de Christ qui rend cela nécessaire. Christ Lui-même en a fini avec le monde par la mort,

et Il est entré par la résurrection dans un monde nouveau. Son droit est absolu, en contraste avec tous les

autres. La nature n’a point de liaison avec les bénédictions qu’Il apporte, c’est un ordre de choses tout différent.

Christ fonde des relations nouvelles dont Il est le centre et sur lesquelles Il a des droits divins ; on y entre par la

rédemption qui délivre des anciennes. Il faut que Christ possède le cœur tout entier, Lui qui, en se donnant pour

nous et en nous, nous a introduits dans une toute nouvelle relation avec Lui. Lui seul peut prétendre à notre

cœur ; accepter d’autres prétendants, c’est abandonner notre nature et notre place, c’est retourner aux choses

anciennes. Être à Lui, voilà notre existence, exprimée par ces mots  : « Christ est tout ». Nous renions cette

vérité si nous acceptons d’autres droits sur nous que ceux de Christ. Ceci peut se dire de la religion comme

d’autre chose. Lors du règne de Christ, il faudra que le Juif cesse de se glorifier dans ses pères pour se glorifier

en Lui. Quant à nous, quelque religion légale ou charnelle que nous ayons eue, il faut l’abandonner, car les

choses anciennes sont passées , tout ce qui était gain est devenu perte ; Christ et l’avenir qu’Il donne

sont notre tout. Christ peut nous imposer des devoirs en rapport avec des relations terrestres ; mais quiconque

regarde en arrière n’est pas fait pour le royaume de Dieu . Auparavant rien de stable ; Christ est la joie,

le bonheur, en puissance et pour toujours. On trouvera cette vérité pleinement établie comme doctrine et

comme expérience en 2 Corinthiens 5  : « En sorte que pour nous, nous ne connaissons désormais personne

selon la chair, et si même nous avons connu Christ selon la chair, toutefois maintenant nous ne le connaissons

plus ainsi. Si donc quelqu’un est en Christ, c’est une nouvelle création ; les choses vieilles sont passées, voici

toutes choses sont faites nouvelles ».

Le psaume 46 contient une vérité simple, mais solennelle et importante pour les chrétiens lorsqu’au milieu

des souffrances de ce monde, ils sont portés à chercher du secours dans leurs propres efforts. « Soyez

tranquilles et apprenez que c’est moi qui suis Dieu » . Voilà l’exhortation ; l’encouragement précède : « Dieu

est pour nous le refuge et la force ; dans les détresses on trouve en Lui tout secours » . Si tel est le caractère

de Dieu, « nous n’avons point à craindre quand la terre se bouleverserait et que les montagnes seraient

ébranlées au cœur de la mer » . Mais il faut attendre qu’Il intervienne et c’est là l’épreuve de la foi, soit

comme exercice de patience, soit en résistant à l’envie de se délivrer par des efforts humains. La vérité que

nous trouvons dans ce psaume est un encouragement précieux et béni qu’aucune adversité ne saurait

diminuer, puisque l’adversité vient des hommes et que Dieu reste Dieu ; mais, pour cela, il ne faut chercher

refuge qu’auprès de Lui, il faut que la confiance soit complète, le cas même prévu où tout serait contre nous.

Remarquez que c’est Dieu comme tel qui est notre refuge et notre force. Il n’est pas dit : « l’Éternel », sauf

aux versets 7, 8, 11, lorsqu’il est question de l’alliance. Il s’agit de Dieu dans Sa nature, en contraste avec

l’homme et en général avec toute puissance quelconque ; car si Dieu est pour nous, qui sera contre nous ?

 La foi saisit cette vérité. Il est un refuge où nous trouvons notre abri et Il est la force, de sorte qu’aucune

puissance adverse ne peut réussir contre nous. Que l’angoisse soit à son comble, Il est notre secours, notre

garantie infaillible ; mais ce secours n’est pas toujours matériel, apparent. L’essentiel, c’est de regarder à Dieu,

et le fait que nous sommes abandonnés à Lui, que nous n’avons pas d’autre ressource que Lui, a pour

conséquence d’annuler à nos yeux le pouvoir du mal, puisqu’il ne peut absolument rien contre Dieu. Le roi

d’Assyrie demandait à Ézéchias sur qui il se confiait. S’il s’agissait d’autre secours, nous pourrions les

 [2 Cor. 5, 17]

 [Luc 9, 62]

 [v. 10]

 [v. 1]

 [v. 2]

 [Rom.

8, 31]



comparer ensemble, en peser la valeur ; pour celui-ci, il ne faut que la foi. « Vous croyez en Dieu » .

Contre un tel secours, toute force est faiblesse ; mais il faut l’attendre ; les efforts humains l’excluent, car alors

on cherche une autre ressource qui n’est pas la foi. Dieu peut nous demander d’agir, alors la foi le fait avec

confiance ; mais ce n’est jamais selon les voies humaines.

Quand l’affaire est entre les mains de Dieu, dès qu’il ne s’agit point d’un devoir, notre rôle est d’être

tranquilles et nous apprendrons bientôt qu’Il est Dieu. Les efforts de l’homme gâtent tout, ses plans humains ne

sauraient réussir. Dieu interviendra à Sa manière et à Son heure. Il existe certes des devoirs à accomplir ; en

avez-vous, vous ne devez pas vous y soustraire ; mais dans le cas contraire et si vous êtes dans l’adversité,

votre rôle est d’attendre ; ou bien vous manquez de foi ; tout effort, toute tentative de votre part ne serait qu’un

effet de la chair.

Nous avons vu ailleurs que l’intégrité est nécessaire pour se confier en Dieu, parce que c’est en la sainte

nature de Dieu qu’on se confie. Cette confiance absolue est requise lorsque la puissance du mal est excessive ;

le sentier du saint se caractérise par le support jusqu’au moment de la délivrance. Mais ici il y a une autre

pensée. Dieu, haut élevé sur la terre, a une demeure où les rivières de Sa grâce rafraîchissent ; cette demeure,

alors Sion et le temple, la cité de Dieu, est maintenant l’Église. C’est dans cette demeure que coulent les

fleuves rafraîchissants, Il la préservera (l’Église d’une manière encore meilleure que Sion, la cité de Ses

solennités), et c’est là qu’Il entre dans le caractère réel de Sa propre relation. C’est là qu’Il donne la paix, ayant

détruit toute la puissance de l’ennemi. Alors quiconque aura attendu apprendra que c’est Lui qui est Dieu ; nous

l’apprendrons au milieu de scènes encore plus saintes et plus radieuses.

Psaume 47. — J’ai peu de choses à dire sur ce psaume. C’est le chant de triomphe du peuple de Dieu

quand la délivrance arrivera. Il est utile d’observer comment le gouvernement du monde est en rapport étroit

avec Israël. L’Éternel, le Très-haut, est grand roi sur toute la terre. Peuples et nations sont soumis à Israël, Dieu

choisit l’héritage pour le résidu de Son peuple, Jacob, lequel Il aime. Tout cela aboutit à la louange de Dieu, et

fait éclater les acclamations de Son peuple. Quelles que soient les bénédictions et la gloire du peuple de Dieu,

sa joie principale est dans la gloire de Dieu Lui-même. D’abord Sa puissance est célébrée et les peuples alors

en relation avec Israël sont appelés à chanter des hymnes de triomphe, parce que cette puissance est aussi

leur délivrance et leur bénédiction ; Israël sait cela et l’annonce. Là ce peuple trouve enfin sa place ; il en résulte

que Dieu domine dans sa pensée. C’est ce qui arrive toujours quand l’âme connaît réellement la bénédiction ;

elle se tourne vers Celui qui bénit, non seulement au moyen d’actions de grâce, mais en célébrant tout ce

qu’elle connaît de Dieu par Ses bénédictions. Sa propre gloire est la joie de Son peuple, car l’âme ne Le

connaît pas simplement dans Ses bénédictions, mais aussi dans Sa gloire qui éclate par leur moyen. Ainsi les

versets 5 à 8 célèbrent ce que Dieu est, manifesté et connu de cette manière. De même en Romains 5, 11, non

seulement le salut est constaté, mais il est dit  : « Nous nous glorifions en Dieu par lequel nous avons reçu la

réconciliation ».

Les louanges doivent être faites avec intelligence. Un point que nous négligeons, c’est de vivre et de louer

Dieu conformément aux rapports de Dieu avec nous. Il est notre Père, Christ, notre Seigneur. Là, dans le

royaume (v. 8), Il siège sur le trône de Sa sainteté et règne sur les nations. Les princes des nations se

réunissent à un peuple particulier, celui de la promesse, le peuple du Dieu d’Abraham. Les boucliers de la terre

sont à Dieu. Il est souverainement élevé : telle doit être la pensée prédominante qui remplisse le cœur du saint.

J’ajoute, en terminant, que cette fin du psaume annonce le règne de Dieu à son point de vue le plus général,

l’exaltation divine y étant mise en rapport avec Israël qui la célèbre. Le psaume suivant contient des détails

locaux et les jugements par lesquels le trône de Dieu est établi en Sion.

 [Jean 14, 1]



[Écho du témoignage 1868 p. 232-249]

Psaumes 49-54

Le psaume 49 est un tableau de la vanité du monde, suivie du jugement de Dieu à la fin ; ce tableau

s’applique à tous les temps, quoiqu’il ne doive être publiquement réalisé qu’à la fin. La mort prouve la folie de

toute sagesse, de toute prévoyance et de toute grandeur humaines : observation générale d’après laquelle on

se dirige rarement, mais qui est toujours vraie. La mort et la destruction ne peuvent pas donner la sagesse

positive, mais elles peuvent montrer d’une manière négative que cela seul qui ait quelque valeur, c’est ce qui

n’appartient pas à l’homme mortel. L’homme établit sa famille, perpétue son nom ; il disparaît. Rien n’arrête la

main de la mort : « Un homme ne peut nullement racheter son frère, il ne saurait donner à Dieu sa rançon » (v.

7). Il vient un matin (v. 14) où les justes auront le dessus sur ceux qui paraissent sages quant à ce monde. La

mort se repaît d’eux ; ou, comme négligeant Dieu, ils sont assujettis aux justes lorsque le jugement de Dieu

arrive. Mais la puissance de Dieu en laquelle les justes se confient est au-dessus de la puissance de la mort ; Il

rachètera de la mort le résidu. De même aussi ceux qui seront vivants, à l’arrivée de Christ pour l’Église, ne

mourront point ; ceux qui seront morts ressusciteront. Telle est la confiance du croyant ; la mort ne l’alarme pas,

car il se confie en quelqu’un qui est au-dessus de la mort, qui rachète, qui délivre de sa puissance, ou qui

ressuscite. Toutefois, le chrétien va plus loin, quoique cela soit vrai aussi, à son égard. Il peut dire : « afin que je

n’eusse pas de confiance en moi-même, mais en Dieu qui ressuscite les morts », mais il dit encore : « j’avais en

moi-même la sentence de mort » . Il ne prend point, comme le résidu, sa position de ce côté-ci de la

mort ; de sorte que le fait qu’il est délivré de la mort pour vivre ici d’une vie nouvelle, est l’objet de son âme.

Christ étant mort, ses rapports avec le monde ont cessé, sauf comme pèlerin pour le traverser. Il a la sentence

de mort en lui-même  ; il ne connaît pas d’homme en la chair, pas même Christ. Ses relations avec le

monde sont terminées, sauf comme serviteur de Christ dans le monde ; il se considère comme mort ; « il est

crucifié avec Christ », mais il vit ; « mais c’est Christ qui vit en lui, et la vie dont il vit en la chair, il la vit par la foi

au Fils de Dieu qui l’a aimé et s’est donné lui-même pour lui » , en sorte qu’il est délivré de ce présent

monde. Ainsi le chrétien est placé sur le terrain de ce psaume, quant au principe général, mais il est dans une

position toute différente. Il n’est nullement question pour lui d’échapper à la mort corporelle (quoique,

extérieurement, cela puisse être le cas, car nous ne mourrons pas tous), car la mort est un gain  et il se

considère comme mort, sa vie étant cachée avec Christ en Dieu , sa vie étant en Christ. Mais ce n’en

montre que mieux la folie — sur laquelle le psaume insiste — de se confier en ses ressources, de s’élever soi-

même et de compter sur l’avenir, dans un monde où règne la mort ; de compter sur les choses auxquelles

s’applique le pouvoir de la mort. « Et pourtant l’homme ne peut demeurer dans la splendeur ». Qu’il est difficile,

même lorsqu’on est heureux en Christ, avec des affections célestes, de ne pas regarder aux choses visibles, de

penser que la sagesse, les talents, les succès et l’approbation des hommes ne sont absolument rien que la

pâture de la mort ; et que toute la question morale est en dehors de ces choses, sauf en tant qu’elles ont pu

tromper les hommes. Que le saint veille donc ; qu’il ne s’effraie point lorsque le succès accompagne ceux qui

n’acceptent pas la croix. Nous attendons le jugement de Dieu sur tout ce qui est puissant et élevé ; nous

exerçons ce jugement dans notre conscience. Il n’y a aucune intelligence divine dans l’homme dont le cœur est

attaché à la gloire de ce monde. Les hommes le loueront  : il a réussi ; il a établi ses enfants ; il a élevé sa

position. Les plus beaux noms lui seront donnés ; mais il n’a pas de jugement, son cœur est lié aux choses dont

la mort se repaît. Tous les principes d’action du monde ont la mort pour contrepoids ; après tout, dans tous ces

principes d’action, l’homme est semblable aux bêtes qui périssent — seulement avec plus de soucis qu’elles.

 [2 Cor. 1, 9]

 [2 Cor. 1, 9]

 [Gal. 2, 20]

 [Phil. 1, 21]

 [Col. 3, 3]



Psaume 50. — Mais si la mort donne cette leçon, le jugement divin est exécuté, et ceci introduit d’autres

considérations  : le contraste de la religion cérémonielle que Dieu peut avoir ordonnée dans Sa bonté envers

l’homme, et cette justice pratique que Dieu exige de l’homme pour le reconnaître. Mais ceci se trouvera en

relation spéciale avec Dieu, selon Ses propres voies. Les saints sont assemblés par le sacrifice. La grâce qui

rachète et le sentiment de sa nécessité doivent être produits pour être reconnus comme tels par Dieu ; ces

choses sont réunies pour Dieu. Le jugement a lieu sur le terrain moral sur lequel la conscience de l’homme se

trouve pour avoir abusé de privilèges, s’il en a. De même ici, quant à Israël, Dieu ne se plaint pas du manque de

sacrifices. Il ne s’agira d’aucune religion cérémonielle, mais de la méchanceté. Dieu s’étant tu dans Sa longue

patience, le monde pourrait s’imaginer qu’on peut Le traiter comme un homme, avec des formes extérieures,

des sacrifices, des cérémonies, sans conscience, et que Dieu ne voit pas plus loin. Mais Dieu met devant

l’homme tout ce qu’il a fait (v. 21).

Celui qui connaît Dieu de manière à pouvoir Le louer, qui reconnaît ce que Dieu est, Le bénit pour ce qu’Il

est, et règle justement sa marche ; celui-là jouira de la bénédiction gouvernementale de Dieu (v. 23). Celui qui

offre des sacrifices comme s’il pouvait ainsi apaiser Dieu, et continue sans prendre garde à Lui dans sa

conscience, celui-là Dieu le reprendra et mettra devant ses yeux tout ce qu’il a fait ; si c’est ici-bas, pour le

salut ; si c’est en jugement, il n’y aura personne pour délivrer (v. 21, 22).

Psaume 51. — Là où il y a une œuvre de Dieu, elle va bien plus profond. C’est ce que nous voyons dans ce

psaume. Dieu a annoncé un jugement. L’âme, divinement touchée, cherche la miséricorde, elle désire que

Celui qui, seul, peut le faire, la nettoie comme cela est digne de Lui ; l’âme, ainsi enseignée, sent qu’elle a

affaire avec Dieu. Elle cherche à être nettoyée d’une manière convenable à une telle situation. Comparez Jean

13, 8 (Il venait de Dieu, Il allait vers Dieu, et le Père avait remis toutes choses entre Ses mains). Le péché est

aussi confessé. Ce qui distingue ce psaume, c’est le fait d’avoir à parler à Dieu Lui-même et, avec cela, c’est le

sentiment de celui qui est dans cette position. Or ceci s’étend beaucoup au-delà de la simple idée de jugement.

À partir du verset 5, il s’agit des principes intérieurs, car on a affaire avec Dieu et non pas simplement à juger

des actes.

Il y a le sentiment du péché, dans la nature et dans l’origine de notre être, et que Dieu doit trouver la vérité

dans le cœur ; il y a, de plus, la confiance en Dieu qu’Il enseignera la sagesse dans l’homme intérieur, celle que

l’œil de l’aigle n’a pas vue. Ceci est précieux à comprendre. L’âme envisage l’humiliation avec joie, comme

étant le moyen de briser une volonté profane, car, la haïssant, elle désire qu’elle soit anéantie. En ce sens,

l’amertume de l’humiliation est douce ; il y a la conscience bénie que lorsque le Seigneur nous lave, nous

sommes plus blancs que la neige. Pensée bénie, que celle d’être nets devant Ses yeux ; on y croit peu, parce

qu’on ne croit pas assez que c’est Lui qui le fait. Jusque-là, il y avait plutôt la pensée qu’il est précieux d’être

net devant Dieu, ce qui est nécessaire du côté de Dieu, et ce en quoi le cœur d’un saint prend du plaisir.

Maintenant, on recherche la joie comme venant de Dieu. Le châtiment, l’humiliation et tout le reste étant

considérés comme dispensés par la main de Dieu, on est autorisé à rechercher la joie et la face de Dieu ; non

pas avant, ce qui aurait été une jouissance égoïste quoique assez naturelle ; mais Dieu ne la donne pas jusqu’à

ce que le cœur soit droit. Le cœur doit être vrai, réellement purifié en accord avec Dieu, pour jouir de la faveur

et de la joie. Du reste, pendant qu’il regardait à Dieu pour qu’Il cachât Sa face des péchés et qu’Il effaçât toutes

les iniquités, il n’en désirait pas moins être rendu net. Mais maintenant, regardant à la bonté de Dieu, il le

désire, non point seulement comme une chose requise par la sainteté de Dieu mais comme l’œuvre de Sa

grâce, comme quelque chose venant de Lui : « Crée en moi un cœur pur, ô Dieu ». Il ajoute : « et veuille rétablir

en moi un esprit ferme » ; il ne s’agit pas d’un esprit droit, mais d’un esprit ferme, calmement fixé sur Dieu, seul

objet du cœur, d’un esprit qui compte paisiblement sur Lui et s’attend à Lui. L’âme ainsi enseignée ne peut se



passer de la présence de Dieu ; sa frayeur est d’en être bannie. Elle n’est pas encore intelligente dans la grâce

et dans l’assurance de la faveur divine, mais elle ne peut se passer de Sa présence ; en être éloigné serait pour

elle une misère immense, qu’elle sent d’autant plus que l’œil est fixé sur Dieu. C’est pourquoi l’âme supplie

avant tout de ne pas être bannie de Sa présence connue en vérité, et désirée comme nécessaire. Sans quoi

point de joie.

L’action du Saint Esprit, non pas Son habitation, est connue comme la puissance de la joie ; l’âme demande

de n’être pas privée de l’action du Saint Esprit. Ici, il faut remarquer la différence d’avec le cas d’un chrétien,

soit que nous considérions le commencement de sa conversion ou sa restauration dans la communion. Jusqu’à

présent, nous avons examiné les principes essentiels de la communion de l’âme avec Dieu. Un chrétien

intelligent ne pourrait pas dire littéralement  : Ne me retire pas ton Saint Esprit ; il considère les effets de son

péché d’une tout autre manière. Il a contristé l’Esprit, il a péché contre l’amour, mais il ne croit pas que Dieu lui

ôte jamais Son Saint Esprit. Si le châtiment est extrême et que le bouclier de la foi soit baissé, il doutera peut-

être qu’il ait le Saint Esprit ou même qu’il L’ait jamais eu ; mais jamais il ne demandera qu’Il ne lui soit pas ôté ; il

désespère, peut-être, il se croit réprouvé, et s’il pense qu’il L’avait extérieurement, comme en Hébreux 6, il croit

qu’il est impossible qu’il puisse être renouvelé à repentance, parce qu’il L’a perdu. Mais sauf dans ce cas

extrême, ou dans l’usage d’Hébreux 6 pour notre propre condamnation, usage ordinaire avant que l’on ait

obtenu la paix réellement, il n’y a aucune pensée pareille dans un chrétien. Un homme peut douter qu’il ait le

Saint Esprit, mais un chrétien intelligent ne croit pas que Dieu Le retire. Il peut être comme désespéré ou

attristé, parce qu’il a contristé l’Esprit qui est en lui. Le résidu peut demander l’action de l’Esprit en Israël, pour

autant que Dieu reconnaît cette nation, ou que le résidu espère qu’Il la reconnaît (cf. Agg. 2, 5). David de même

ayant péché, pouvait parler ainsi ; un chrétien ne le pourrait pas. Un chrétien connaissant la vérité, mais ayant

failli dans sa marche et assailli par l’ennemi, pourrait déplorer la perte pratique de cette action de l’Esprit qui

seule nous garde dans la communion, et qui tient élevé le bouclier de la foi, et tout cela serait juste. Quelqu’un

donc qui serait ainsi privé de cette action, pourrait dire : « Rends-moi la joie de ton salut ». Mais ce n’est pas là

un état convenable de l’âme ; cela ne peut arriver que lorsqu’elle recule. Dans un cas extrême, la chose va

jusqu’à la crainte d’être perdu, quoique, après tout, l’espoir ne soit jamais tout à fait abandonné. Mais au retour

d’une telle âme, les versets 11 et 12 sont d’un usage pratique quoique jamais il n’y ait lieu, pour elle, de dire :

« Ne me retire pas ton Saint Esprit ».

Il y a une action constante du Saint Esprit pour conserver la foi vivante ; cette action peut être la source

d’une grande joie lorsque nous marchons avec Dieu ; mais lorsque nous n’avons pas de joie, elle empêche

l’ennemi d’introduire du doute quant à notre âme devant Dieu. Elle conserve, comme je l’ai dit, la foi vivante.

L’ennemi n’est pas, comme puissance des ténèbres, entre nos âmes et Dieu. Voilà, pratiquement, ce qui est

désiré ici, et aussi que la joie sensible du salut de Dieu soit rétablie, mais sans la connaissance de l’habitation

de l’Esprit, fondée sur la rédemption. Nous pouvons exprimer aussi, comme le verset 12, le désir que la joie du

salut soit restaurée et que le cœur soit soutenu par un esprit bien ferme, cette liberté devant Dieu et dans Son

service, dont jouit, quand l’Esprit n’est pas contristé, l’âme qui connaît la rédemption et la lumière de la face

bénie de Dieu. En David, il y avait l’incertitude de la répétition du pardon des péchés, l’acceptation permanente

de la personne étant inconnue. En Israël, dans les derniers jours, il y aura la connaissance de relations

longtemps goûtées — maintenant suspendues — quoiqu’il y ait de la confiance en Dieu à cet égard. Mais tout

cela n’est point l’état du chrétien. S’il sait que le Saint Esprit demeure en lui, il sait aussi qu’Il reste en lui. L’âme

en laquelle l’Esprit de Dieu agit, peut, à cet égard, se trouver dans les états suivants : Premièrement, exercée

mais ignorante, ayant une idée générale du pardon, elle peut s’appliquer à elle-même toutes les conséquences

du péché, vaguement mais avec terreur. Secondement, lorsque le pardon est connu et surtout quand il est



connu sans une grande conviction de péché, mais qu’en même temps la justice de Dieu n’est pas connue,

l’âme, perdant le sentiment du pardon par ses manquements ou son insouciance, voit le jugement devant elle,

sans avoir la justice ; alors toute joie précédente devient amertume ; elle s’applique le sentiment de la ruine

(Héb. 6) ainsi que tous les autres passages qui parlent de la persévérance comme d’une condition, ou qui

parlent de la déchéance. Mais, dans ce cas, l’âme n’est pas réellement affranchie ; elle a connu le pardon, non

pas la justice. Elle a connu le sang sur les linteaux, mais non pas la mer Rouge. Elle est en train d’apprendre la

justice divine et la paix durable devant Dieu en Christ ressuscité. Troisièmement, il y a le cas dont j’ai déjà parlé

où la vérité étant connue, on a joué avec le péché ; alors l’ennemi devient puissant ; là, il n’y a point de force

pour employer la Parole ou les promesses, et on s’applique à soi-même chaque sentence amère. La justice de

Dieu étant reconnue comme juste, Satan, pour ainsi dire, est l’interprète de la Parole, et non pas Dieu.

Cependant, Dieu se sert de tout cela comme d’un châtiment pour remettre l’âme en règle, et celle-ci, par la

grâce, s’attache à Dieu, en dépit de tout. J’ai plus dit sur ces versets que cela ne pourrait paraître naturel,

parce qu’on en abuse si souvent pour placer les chrétiens sur le terrain de l’Ancien Testament, et les priver de

la vérité de la demeure constante de l’Esprit en eux ; tout cela est une fausse application de l’Ancien Testament.

Je termine par quelques remarques sur les derniers versets. L’âme n’est pas encore restaurée, ni libre

devant Dieu ; elle cherche cela. Une fois affranchie, elle peut enseigner les autres. Mais tandis qu’elle désire un

cœur pur, il y a un autre genre de péché qui pèse sur l’âme qui rejette Christ : la dette du sang : « Délivre-moi

du sang versé ». Il va sans dire que nous ne pouvons plus tuer Christ ; mais le péché est le même. Ainsi, il n’y a

pas seulement la souillure du péché, mais les affections sont mauvaises ; il y a de la haine contre Dieu,

manifestée par la haine contre les saints et surtout contre Christ. Nous pouvons comprendre comment Israël

aura à chercher d’être restauré ; ils ont invoqué Son sang sur eux et sur leurs enfants . En pratique,

nos cœurs L’ont rejeté et ne voulaient rien de Lui. Cependant, l’âme attirée par la grâce peut chercher à être

nettoyée aussi de cela ; et, de plus, dans ce pardon, elle voit que Dieu est vraiment le Dieu de son salut ; non

pas le Dieu de jugement, mais que dans l’extrémité même du péché, il y a un Sauveur qui sauve en amour.

Alors elle chante hautement la justice de Dieu. Dans sa relation précédente avec Dieu, il n’avait que le péché ;

la croix, c’était Dieu allant à la rencontre du péché et le péché dans l’homme allant à la rencontre de Dieu.

L’homme, c’est-à-dire le pécheur, n’avait que du péché. Là, il a montré qu’il n’était que haine et violence contre

Dieu présent en amour. Mais là aussi, Dieu devint non pas un restaurateur, mais un Sauveur parfait ; Il montra

Sa justice en ce qui concerne l’œuvre de Christ, en plaçant l’homme Christ comme homme à Sa droite. Dès

lors seulement, la justice de Dieu est connue ; ayant triomphé dans le salut, l’âme la chante et la proclame. Voilà

la vraie liberté ; le Saint Esprit, ainsi donné, en est la puissance. La conséquence nécessaire, c’est que les

sacrifices n’ont point de place ; où seraient-ils ? Comment reconnaîtraient-ils Dieu ? Un esprit brisé, voilà ce qui

est convenable à la croix, au corps rompu de Christ et au péché pardonné. Dieu ne méprise pas cela. Cela

répond à Sa pensée dans la croix, à Sa grâce envers le pécheur. Alors entrent la paix, la bénédiction et le

service. Ici, cela va sans dire, la chose a lieu au point de vue de l’ordre millénial juif, mais elle a vraiment lieu

spirituellement dans le chrétien.

Le psaume 52 n’exige que peu de remarques : il s’applique au jugement d’Israël, mais il présente quelques

principes qui concernent directement le croyant à toute époque lorsqu’il ne regarde pas aux circonstances, au

milieu de la puissance du mal. Le mal se vante de sa puissance, mais la foi voit autre chose. La bonté de Dieu

devant lequel les hommes sont comme des sauterelles, montre son support, quoique le mal prévale

continuellement. « La grâce de Dieu est de tous les jours ». Jamais rien ne lui échappe, et rien n’est hors de sa

portée. Il ne s’agit pas seulement de la puissance de Dieu, mais de Sa bonté. C’est une grande vérité générale ;

nous, nous disons : Notre Père ! « Pas un passereau ne tombe à terre sans la permission de votre Père »

 [Matt. 27, 25]

 [Matt.



. D’un autre côté, il y a ici quelque chose de particulièrement précieux. Ce n’est pas la bonté du Seigneur

dans Sa relation avec Israël, mais ce qui est dans la nature de Dieu. La bonté de Dieu, quelle ressource contre

le mal ! Comme telle, elle ne peut ni cesser, ni s’interrompre. L’orgueil mène à la ruine, mais celui qui se confie

dans le Seigneur et dans Son amour fidèle, sera, lorsque tout le reste se fane, comme un olivier verdoyant dans

la maison de Dieu.

Psaume 53. — Ce psaume, comme nous le savons, condamne ceux qui usent le plus du péché. Le secret

de cette voie est ancien ; j’en dirai donc peu de chose. La marche des méchants provient de ce que Dieu

n’existe pas pour eux. La foi n’existe pas et l’on ne voit pas Dieu ; tel est le secret de toute erreur en pratique et

dans le raisonnement humain. Plus nous examinerons tout le cours de l’activité humaine, nos fautes à nous,

chrétiens, les errements divers de la philosophie, plus nous trouverons aussi que l’ignorance de Dieu est au

fond de tout cela. Le cas, ici, est celui d’une conscience qui ne fait aucune attention à Dieu. Le cœur n’a aucun

désir de Lui, et la propre volonté travaille comme s’il n’y avait point de Dieu. L’insensé dit en son cœur : « Il n’y a

point de Dieu ». Pourquoi parle-t-il ainsi ? Parce que sa conscience lui dit qu’il y a un Dieu. Sa volonté voudrait

qu’il n’y en eût point ; et comme cet insensé ne voit pas Dieu dans Ses œuvres, sa volonté ne voit que ce qu’elle

veut. Dieu est mis de côté et toute la conduite de l’insensé est sous l’influence de sa propre volonté, comme s’il

n’existait point de Dieu. S’il réfléchit, il s’efforce de prouver que Dieu n’est pas, parce qu’autrement il se

trouverait arrêté. S’exaltant et se décevant lui-même, il en vient à désirer que Dieu n’existe pas, et non point à

penser mais à agir comme s’il pensait qu’il n’y a pas de Dieu. Dans un certain sens, cet insensé pense ainsi en

effet ; car exclusivement occupé des choses présentes, aveuglé par son aliénement de Dieu, mort quant au

sentiment moral, jugeant d’après les choses présentes, il peut conclure qu’il n’y a point de Dieu ; vivant dans

ses pensées ainsi formées, il s’exprime, de cette manière, en son cœur. Si sa conscience s’éveille, il sait bien

que Dieu existe ; mais il vit dans sa volonté, dans les pensées de cette volonté et, pour lui, il n’y a point de Dieu.

C’est étonnant comment la raison humaine fait généralement abstraction de l’existence de Dieu ! Impossible

qu’on regarde autour de soi sans voir la masse du mal qui existe ; si l’on n’accepte pas la chute et le salut, que

penser quand on ne voit pas Dieu intervenir, d’une manière immédiate, comme en Israël ? Alors on Le laisse de

côté et l’on admet tout, comme s’Il n’existait pas. Ne voulant pas placer toutes choses sur le terrain de la vérité,

les hommes ne peuvent, par conséquent, pas introduire Dieu dans leur vie, et ils expliquent tout sans Lui. Voilà

ce qu’on appelle la philosophie. Or cela mène précisément sous la puissance du mal, car le mal existe ainsi que

sa puissance. Si Dieu n’est pas introduit, il faut que la puissance du mal ait le dessus. Qui l’en empêcherait ?

Dieu agit jusqu’à ce que son temps soit venu, le temps où il n’y a plus de bien à faire par la patience. Alors le

mal arrive au comble, comme nous le voyons dans ce psaume, et il en résulte le jugement (v. 2-6). Les

principes du monde sont tels à toute époque. Dès que j’agis comme si Dieu n’existait pas, c’est-à-dire sans

rechercher Sa volonté, c’est comme si je disais dans mon cœur : « Il n’y a point de Dieu ». Si la peur dont il est

parlé au verset 5 est celle de la congrégation des justes, comme je le pense, nous voyons combien cette peur

est inutile au jour de la puissance du mal ; car plus ce dernier grandit, plus c’est Dieu que cela concerne. C’est

lorsque les méchants triomphent, que Dieu se rit d’eux. Le psalmiste, comme Juif, désire ardemment cette

époque de la restauration d’Israël. Dans un certain sens, nous la désirons aussi, parce que nous désirons la

disparition du mal et le repos de la terre ; mais ce n’est pas là la bénédiction la plus élevée.

Psaume 54. — Ce psaume contient un seul principe, mais un des plus importants et des plus pratiques  :

Dieu seul et Son nom ; c’est-à-dire que la révélation de Lui-même est la ressource de l’âme. Les étrangers n’ont

pas eu Dieu devant leurs yeux ; mais le croyant L’a devant lui et, pour lui, tout dépend du nom de Dieu. Il y a

l’expression de la dépendance et la recherche de Dieu selon Son nom ; le nom de Dieu tient la première place

dans ce psaume. Il faut remarquer que Dieu n’est pas connu ici dans une relation d’alliance. Il ne s’agit pas de

10, 29]



Jéhovah, sauf à la fin du psaume, mais de Dieu, comme tel, en contraste avec les hommes et tout le reste ; de

Dieu connu en ce qu’Il est : source de miséricorde et de bonté, en laquelle nous nous confions. Mais Dieu s’est

révélé Lui-même ; Il s’est fait connaître aux hommes ; Son nom qui exprime ce qu’Il est, ce nom est connu et le

cœur se confie en cela. Que cette confiance est douce ! C’est la joie et le repos. Que peut l’homme contre nous,

quand Dieu est pour nous ? Il se peut que je ne sache pas ce que Dieu fera ; mais j’ai confiance en Lui. Dieu dit

qu’Il est mon secours. Une fois que l’âme est délivrée ou qu’elle pense à la délivrance, tout ce que Dieu est, en

relation avec Son peuple, produit en elle la louange. Mais ce que Dieu est, voilà sa ressource.

[Écho du témoignage 1869 p. 218-228]

Psaumes 55-58

Le psaume 55 est l’expression d’une grande détresse d’esprit. Il y avait des ennemis au-dehors. Telle était

la difficulté dans laquelle il se trouvait, cependant cette circonstance n’était que l’occasion de ce qui pesait

réellement sur son esprit. La véritable cause était la haine de ceux qui se tenaient dans la plus intime relation

avec lui. Ceci l’amène en présence de la mort et du jugement divin, parce que, comme instruments de Satan,

ses ennemis veulent charger l’effet du péché sur son âme entre Dieu et lui. Le Seigneur Lui-même (quoique ce

psaume ne soit pas proprement une prophétie du Seigneur) a entièrement passé par là, je n’ai pas besoin de le

dire. Ils essayèrent de charger le péché sur Lui, et ils triomphèrent en ce que Jésus fut abandonné de Dieu, fut

regardé comme battu, frappé de Dieu et affligé . Proprement, c’est le résidu des derniers jours, comme

nous l’avons vu ; dans toute leur affliction, Il fut Lui-même affligé . Cette charge de l’iniquité sur l’âme,

par des hommes méchants, instruments de Satan (à travers laquelle le Seigneur a marché plus profondément

que qui que ce soit, parce qu’Il prit notre iniquité) est une chose bien solennelle.

Christ ne porte pas précisément le courroux et nous ne le porterons jamais, mais Il en subit le poids sur Son

âme ; comme puissance de Satan, de méchants hommes l’ont chargé sur Lui. Le Seigneur peut trouver que

c’est une épreuve nécessaire pour les chrétiens. Alors on se confie en Dieu, on espère que Son oreille sera

attentive au cri d’un cœur qui se confie en Lui. Mais jusqu’à ce qu’on cherche le Seigneur, la puissance du mal

et le mal lui-même désolent et abattent l’âme. L’existence et la puissance du mal opposé à Dieu, pèsent sur

l’âme. Ceci est uni à la confiance profondément outragée dans l’homme, non par un ennemi, mais par un intime

ami. En quoi peut-on se confier en l’homme, si nos plus proches nous trahissent ? Cela procure l’isolement du

cœur. Rien n’est digne de confiance. Or le Seigneur a traversé cette puissance du mal. Nous le sentons

seulement lorsque la chair n’est pas brisée et qu’elle doit l’être. Cette puissance existe, mais elle est brisée par

Christ, par la foi. En tant que nous sommes pécheurs, cette espèce de puissance de Satan apporte avec elle un

caractère de jugement. Nous pouvons, par la grâce, surmonter ce jugement et avoir confiance ; car c’est pour

cela aussi que Christ a intercédé pour Pierre, et tout en tombant sous la puissance de Satan, il fut gardé du

doute et du désespoir. La plus terrible chose ici, est la méchanceté venant comme puissance du mal. L’esprit

lui-même tremble devant ce manque de cœur et voudrait fuir ; un esprit de grâce, au contraire, resterait en paix

lorsque le mal l’environne. Le cœur sent cependant qu’il n’a aucune association avec cela et voudrait

seulement fuir et être seul, en paix, car il est dans la position de ne pouvoir se confier en personne. Ceci amène

enfin l’esprit au Seigneur, car, après tout, dans ce monde, il n’a pas les ailes de la colombe. L’effet en est de

présenter la méchanceté devant le Seigneur, dans Sa pleine lumière. Ceci amène nécessairement (au point de

vue où tout est considéré dans les Psaumes, de patience sous le mal et de justice qui doit voir le mal comme

tel ; car quoique les souffrances de Christ sous ce mal, même jusqu’à la colère, aient été introduites, et qu’ainsi

 [És. 53, 4]

 [És. 63, 9]



la grâce, en jugement, soit intervenue, il est envisagé cependant, en général, au point de vue du gouvernement

de Dieu), cela, dis-je, amène nécessairement la pensée du jugement ; car le jugement du mal et la délivrance

de l’oppressé sont dans la nature de Dieu comme gouvernant et voyant toute chose. Le cœur gémissait sous

l’oppression et souffrait auparavant en pensant avec horreur et contrition d’esprit au mal qu’on cherchait à lui

imputer, mais dès à présent, il peut, en regardant au Seigneur, considérer le mal plus calmement quant à son

caractère et quant au jugement qui doit suivre. Et il en ressort une pleine confiance en Jéhovah, en Dieu dont

l’alliance est connue. Alors, avec liberté d’esprit, l’on peut depuis le verset 19, regarder calmement toute chose

et en considérer la fin. La conclusion pleine et bénie, lorsque le mal est arrivé à son comble, est renfermée dans

ces mots : « Remets ton souci sur l’Éternel et Il te soutiendra ; Il ne permettra jamais que le juste soit ébranlé ».

Ici se terminent les exercices qui sont toujours le fondement de notre foi, et lors même que ce psaume, en

prenant ses déclarations en principe, parle de jugement, on y trouve aussi le précieux soutien de la foi dans

toutes ses épreuves. Il y a deux points à remarquer ici  : « Remets ton souci sur l’Éternel ». Quelle que soit

l’épreuve ou la difficulté, jette-la sur le Seigneur. Cela ne signifie pas que l’épreuve soit toujours enlevée — ici il

fallait attendre le jugement ; mais « Il te soutiendra ». C’est encore mieux que si les épreuves sont enlevées.

C’est l’arrivée directe de Dieu au-devant de notre âme, c’est le sentiment de Son intérêt pour nous, c’est Sa

faveur, Sa proximité ; Il vient pour nous aider dans nos besoins. C’est une divine condition de l’âme, meilleure

que l’absence du mal. Dieu est un ferme appui pour nous soutenir. Le second point est la fidélité infaillible de

Dieu. Il ne permettra point que le juste soit ébranlé. Le juste peut être éprouvé, mais le Seigneur ne peut et ne

veut pas permettre que le mal dans le monde ait le dessus. Par le moyen du mal, nous pouvons apprendre à

avoir confiance, et, en ayant confiance, nous savons que le Seigneur nous garde. Le comble du mal montre

d’autant plus que Dieu doit intervenir, que Son secours est nécessaire.

Psaume 56. L’âme est sortie de la profondeur de la détresse intérieure, dans laquelle elle se trouvait au

psaume 55. Quoique les ennemis du fidèle se tiennent aux aguets, ce n’est plus l’infidélité et la trahison de ses

amis, ce sont des ennemis qui tâchent de lui faire tort. Il est effrayé plutôt que désolé, et regarde à Dieu à

travers les difficultés. La foi est en activité. Dans le psaume précédent, l’esprit était intérieurement,

profondément abattu. Ici, il est seulement éprouvé. De là vient qu’il peut de suite se confier en Dieu, et la Parole

de Dieu est le témoignage d’une délivrance certaine. Dans le psaume 55, c’est seulement au verset 19 et à la

fin que Dieu est introduit. Ici, Dieu est immédiatement devant l’âme. En vérité, des épreuves extérieures sont

peu de chose, comparées avec les déchirements intérieurs de l’esprit  : « L’âme de l’homme supporte ses

souffrances ; mais une âme abattue, qui la relèvera ? » .

La confiance du saint est donc en Dieu. Mais cette confiance en Dieu ne reste pas sans quelque révélation

de Sa part. Or, quand l’âme peut regarder à Lui et avoir confiance, le témoignage qu’Il nous a donné dans Son

amour, ce par quoi Il a révélé Ses pensées, devient immédiatement le guide et l’espérance de l’âme. Cette

possession est une chose bénie, Dieu ne peut faire autrement que de la justifier. Ces deux points sont les pivots

de la pensée dans ce psaume. Dieu Lui-même et Sa Parole : « En l’Éternel je célébrerai Sa Parole ». Sa Parole

nous donne le témoignage certain de ce qu’Il sera, de ce qu’Il est pour nous.

Mais si Dieu est là, que peut faire la chair ? Telle est la conclusion à laquelle l’âme arrive. Elle a des

ennemis, peut-être forts et puissants, et elle n’y est pas insensible. Ils se cachent et complotent contre le fidèle ;

il n’a aucune ressource en la chair. Tout cela est bon pour lui. Cela lui fait connaître le monde dans lequel il est,

et le sèvre de la chair. Que peut-il faire ? Rien. Il se jette alors dans les bras de Dieu, chose aussi utile que

bénie. En vérité, si Dieu est pour nous, que peut faire la chair ? L’homme du monde peut avoir des ressources

mondaines contre la chair. Le chrétien ne peut avoir aucun recours en celles-là ; elles le détourneraient de Dieu

au moment où Dieu l’amène complètement à Lui. Il ne peut pas dire « alliance », à tout ce à quoi le peuple,

 [Prov. 18, 14]



faible en la foi, dit  : « Alliance ». Mais il ne doit pas être effrayé et craindre leurs craintes ; il doit sanctifier le

Seigneur des armées qui lui sera un sanctuaire . Ici, le fidèle est amené à regarder à Dieu par le

moyen de ses frayeurs. Alors il s’écrie : Que peut faire la chair ? Dieu dispose de toute chose, Il a Ses plans

qu’Il exécutera certainement. Une autre bénédiction profonde accompagne cette pensée. L’âme est dans

l’épreuve, les méchants complotent contre elle, mais Dieu est avec elle dans la douleur et en prend note. Il

enregistre les mouvements du saint, qui est considéré ici comme dépourvu de tous les privilèges extérieurs,

seul avec le peuple de Dieu et dans Sa maison. Dieu enregistre tout cela et le fidèle peut voir, selon cette belle

expression, que chacune de ses larmes est recueillie dans Son urne. Chaque peine du fidèle est enfermée dans

Son livre. C’est une pensée bénie. Ainsi le cœur se confie en Lui, et il sait que, lorsqu’il crie à Lui, tous ses

ennemis seront repoussés en arrière ; c’est pourquoi il loue la Parole de Dieu avec foi au milieu de ses frayeurs

et de ses chagrins, regardant à elle, soutenu par elle et comptant sur elle. Oh ! si les saints savaient le faire ! Ici,

l’âme compte sur la délivrance par l’intervention infaillible de Dieu. On trouve encore un autre principe dans ce

psaume (sous une forme juive naturellement), en rapport avec ces exercices du cœur, principe qui se trouve

toujours dans ces différents exercices ; c’est, en effet, un de leurs principaux objets comme venant de Dieu, le

sentiment d’appartenir, d’avoir été donné, consacré à Dieu. « Tes vœux sont sur moi ». Ce sentiment est celui

de la louange et exprimé par des louanges au moment de la délivrance, et le cœur apprend par ces épreuves,

ce que nous sommes facilement portés à oublier, « que nous ne nous appartenons pas à nous-mêmes »

. Dans son état le plus bas, ce sentiment est lié avec le désir de la délivrance, à son apogée avec la joie de

ce que Dieu nous reconnaît pour siens. Le fondement est la rédemption, qui nous a, de fait, rendus entièrement

siens, comme Israël était extérieurement racheté hors d’Égypte. De là, les louanges sont déjà dans le cœur de

l’opprimé ; par la foi, sa prière est exaucée ; et il se sert de ces gratuités et de ces délivrances pour demander

encore davantage. Puisqu’il a été délivré de la mort, il désire d’être préservé de chute. Il était sous la puissance

et l’oppression de l’ennemi, du diable qui a empire sur la mort — il est mis en liberté ; mais à présent, il doit

marcher sans broncher et sans tomber sur le chemin, et comme il a appris à connaître la dépendance dans

l’épreuve, il a confiance en Dieu pour sa marche. Ne préserveras-tu pas mes pieds de chute ? L’âme a appris

plus encore dans sa détresse  : la jouissance de marcher devant Dieu à la lumière de Sa faveur et dans la

sûreté de Sa présence. Elle regarde à cela comme à l’objet pour lequel elle doit être gardée. Elle cherche, il est

vrai, sa propre paix et son bonheur, mais c’est devant Dieu. La lumière des vivants était la lumière de la faveur

divine envers Israël. Ici, ce n’est pas l’ordre le plus élevé de la joie, mais c’est l’âme dans la détresse et

l’oppression, regardant à la fidèle bonté de Dieu qui lui aidera à marcher devant Lui en paix et en sécurité.

Dans le psaume 57, il y a les mêmes épreuves avec plus de confiance. Comme l’œil voit briller plus

clairement la puissance de Dieu et Son secours, il voit davantage le mal et l’iniquité de ses ennemis, et moins

aussi sa propre oppression, ce qui restera toujours vrai. Nous avons à veiller là-dessus, car notre cœur est

trompeur ; s’il sort de son propre état de crainte et d’oppression, il est tenté de s’occuper beaucoup trop de la

méchanceté de ses ennemis. Regardant plus à Dieu, il Le reconnaîtra toujours davantage. La faute est de

s’occuper du mal. C’est dangereux de plonger dans le mal et de continuer tranquillement son chemin, mais il

est dangereux aussi de s’occuper du mal. Cela ne nourrit pas l’âme — comment cela se pourrait-il ? — et un

esprit contraire à l’évangile s’élève peu à peu. Nous verrons le mal, si nous sommes près de Dieu, mais nous

nous occuperons aussitôt de Dieu et non pas du mal. Dieu est au-dessus du mal tout entier.

Ainsi il y a progression dans ces trois psaumes. Entre le 56 et le 57, le premier verset nous en montre la

différence ; le premier commence par ces mots  : « Car des hommes cherchent à m’engloutir », le second par

ceux-ci : « Car c’est en toi que se réfugie mon âme ». Là, il se confiait en la Parole de Dieu, ici il en recherche

l’accomplissement par la main de Dieu, et se confie en Lui sous l’ombre de Ses ailes, jusqu’à ce que la tyrannie

 [És. 8, 12-14]

 [1 Cor. 6,

19]



soit passée. De là, il est capable d’entrevoir d’avance que « Dieu s’élèvera sur les cieux et que toute la terre

sera remplie de sa gloire ». Cela ne signifie pas que la puissance du péché n’existe pas autant qu’auparavant.

Elle existe, et l’âme est abattue sous elle, mais l’esprit s’appuie davantage sur Dieu. Remarquez, de plus, qu’il

n’y a aucune idée de résister au mal et de s’en débarrasser par sa propre force. L’âme s’attend à Dieu, et il le

faut pour que son sentier soit parfait. Christ a fait cela. Le premier psaume montrait davantage Dieu prenant

part au chagrin ; au contraire, dans celui-ci, l’âme cherche à y échapper, mais par la délivrance que Dieu

enverra du ciel. Elle voit, de plus, les méchants pris dans leurs propres filets, mais elle ne cherche aucunement

à les contrecarrer ; au contraire, s’abandonnant entièrement à Dieu, elle voit dans leurs plans leur propre ruine,

et ceci est frappant pour le jugement et pour la confirmation de la foi. Elle reçoit, pour ainsi dire, par la foi, la

louange toute prête ; et voit dans les Ammim et les Leummim — des peuples et des tribus  : non pas

spécialement des païens comme adversaires et persécuteurs. Ses épreuves sont parmi le peuple, parmi des

hommes, ses associés ; elle ne cherche pas le triomphe sur des adversaires, mais la délivrance dans l’humilité.

Le résultat est la louange parmi les hommes, dans une sphère plus étendue que celle dans laquelle elle a été

éprouvée ; il en est toujours ainsi, car Celui qui délivre est puissant. De fait, elle entrevoit au loin la gloire

milléniale, lorsque tous seront rassemblés en un, en Christ. Mais je ne montre à présent que les voies de Dieu.

Quelque peu de mots suffiront sur le psaume 58. La force du psaume est en ceci : Le pécheur, comme tel,

est sans espoir d’amendement, mais Dieu le jugera ; de sorte que les hommes verront qu’il y a une récompense

pour le juste, et un Dieu qui jugera la terre. Y a-t-il un jugement droit et juste parmi les hommes ? — Voilà la

question. La méchanceté est dans leurs cœurs ; leurs plans et leurs complots sont selon leur nature et leur

volonté ; la fausseté les caractérise. Ils tiennent au serpent, diabolique de sa nature, et ils se refusent à toute

influence, quelle qu’elle soit. Dieu intervient, et Jéhovah juge, quand même leur puissance est comme celle des

lions. Ils se réduisent à rien, lorsque Sa main s’interpose. La vengeance arrive (c’est ce qui explique la joie).

Elle justifie le juste et met sa droiture en évidence, malgré son dénuement et son oppression. Dieu est prouvé

juste, et il y a un juge en dépit de la persécution.

[Écho du témoignage 1870 p. 3-18]

Psaumes 59-63

Psaume 59. Je n’ai pas beaucoup à dire sur ce psaume, en vue du but que je me propose dans ce

commentaire. Il se rapporte directement au jugement désiré sur les nations. J’indiquerai seulement qu’il faut

attendre du monde l’absence complète de conscience et de cœur lorsqu’il s’agit du Seigneur et de Ses saints ;

terrible jugement que ces psaumes, aussi bien que notre expérience, prouvent être véritable. Le simple refuge

du saint est en Dieu. « Dieu est ma haute retraite ». Il n’y a ici ni complots ni recherche de moyens humains

contre la force de l’ennemi. Nous pouvons, partiellement et pour un certain temps, réussir peut-être avec ces

moyens-là ; mais dès que nous nous servons d’armes charnelles, nous perdons la dépendance qui appelle

l’intervention de Dieu, et nous perdons la perfection de marche et de témoignage que donne la confiance en

Lui. Nous avons donné prise à l’ennemi en reconnaissant la puissance du monde comme compétente pour

résoudre et régler la question du bien et du mal — puissance qui, après tout, est entre ses mains jusqu’à la

venue de Christ, soumise toutefois à la suprême direction de Dieu. Le cœur du saint doit dire : « le Dieu de mon

secours » ; il Le connaît comme tel, il tient à Sa faveur et il a confiance en Sa fidélité. Il attend la méchanceté qui

n’a aucune crainte de Dieu. Ils reviendront endurcis et impies, mais les pieux chanteront la puissance de Dieu.

Et non seulement cela — mais ils ont expérimenté de la part de Dieu Sa tendresse, Sa commisération envers



celui qui a encore besoin de miséricorde dans ses fautes. Il chantera à haute voix la miséricorde de Dieu, et

cela lorsque viendront des temps meilleurs, car cette miséricorde s’est manifestée dans l’épreuve. Dieu est de

plus Sa force, et c’est à Lui qu’il chantera. Ainsi encouragé, le saint ne chante pas seulement de Dieu, mais à

Dieu. La méchanceté du méchant est considérée ici comme pure méchanceté. Entre Dieu et le saint, il peut y

avoir des occasions de discipline, mais entre le saint et le méchant, le premier n’a donné aucune occasion à la

perfidie de l’ennemi. Cependant, de la part de Dieu, quant à la puissance du mal, il attend la miséricorde. Son

cœur aime à se tourner de ce côté-là dans sa faiblesse et sa nullité. Pour lui, Dieu est le Dieu de miséricorde.

Le psaume 60 ne peut s’appliquer en principe qu’à nos difficultés extérieures avec la puissance du mal.

Dieu peut nous laisser pour un temps, par rapport à Son gouvernement, dans la défaite et la déroute ; et c’est la

manière la plus sérieuse de nous châtier dans ces difficultés-là. Car, servant la cause de Dieu, nous voyons

qu’elle est déshonorée sur la terre par nos fautes et nos manquements. Sans aucun doute, l’orgueil doit aussi

être mortifié en nous, pendant que nous sommes au milieu du combat ; cependant, le sentiment de douleur et

de détresse est un sentiment naturel, un sentiment qui doit remplir le cœur du serviteur de Dieu. C’est une

terrible chose de voir ceux qui représentent le peuple de Dieu et Ses témoins, battus devant leurs ennemis, et

la cause de Dieu pour un moment déshonorée. Dieu a donné une bannière à ceux qui Le craignent, pour être

déployée en faveur de la vérité. Il a mis Son enseigne au milieu d’eux, et c’est terrible, si, avec elle, ils sont

défaits et repoussés ; si, bien qu’ils disent  : Jéhovah-Nissi , l’ennemi a le dessus. Jéhovah était en

guerre avec Amalek ; mais si Acan restait dans le camp, Il ne sortait pas. Car lorsque Dieu conteste, c’est pour

l’exercice de Son peuple. Cependant, ainsi abattue, la foi ne perd point courage quoiqu’elle boive le vin de

l’étourdissement. Elle regarde à Dieu, juge le mal s’il est là, et reconnaît qu’il doit en exister lors même qu’elle

ne le découvre pas encore. Dieu a parlé dans Sa sainteté. L’immutabilité de Sa nature, qui ne permet pas le

mal, donne la certitude qu’Il accomplira Sa parole en leur faveur. C’est à cela que la foi regarde — sur cela

qu’elle compte. Et lorsqu’elle est obligée de demander  : Qui sortira avec nos armées ? elle répond : N’est-ce

pas toi, ô Dieu, qui nous avais rejetés ? — Alors tout est en ordre. Celui qui avait ainsi discipliné Son peuple,

sera leur force, leur vrai et fidèle Sauveur. Par Lui, quoique d’abord dispersés, les saints combattront

vaillamment. C’est que la foi regarde à Dieu envers et contre tout, parce qu’Il est fidèle et Sa faveur meilleure

que la vie . Cette confiance est pleinement développée dans le psaume suivant.

Psaume 61. L’âme est encore écartée loin des jouissances de la bénédiction présente. Elle est au bout de la

terre, mais elle regarde à Dieu. Le cœur est accablé au-dedans de lui-même. Il ne trouve aucune ressource

intérieure dans la calamité des circonstances environnantes. L’orgueil peut s’élever contre les difficultés et être

hautain même dans la destruction, mais cela n’est point le sentier du saint. Il faut dire aussi que le courage se

maintenant à travers l’adversité a toujours quelque sujet d’espoir. Mais dans les circonstances du fidèle,

présentées ici devant nous, il n’y en a aucun. Il est rejeté et n’a aucun sujet d’espérer une délivrance humaine,

l’orgueil est loin de lui. Il se courbe sous la main de Dieu ; mais il a une ressource — Dieu le conduit au rocher

qui est plus haut que lui. La foi atteint ce qui est au-dessus des circonstances, même lorsque la nature est

écrasée par elles. Et si Dieu est pour nous, qui sera contre nous ?  Dieu s’intéresse à nous, nous le

savons, Il l’a montré. Le cœur peut s’attendre à Celui pour qui les circonstances ne sont absolument rien. Le

cœur se confie en Dieu, et le moi disparaît accablé. Dieu est le gardien, Il est la portion du croyant. Tout le reste

n’entre pas en question. Le contraste est entre Dieu et les circonstances, et non pas entre nous et les

circonstances. Dieu a entendu le cri de la foi en détresse, et, comme elle a confiance, elle habitera pour

toujours dans le tabernacle de Dieu. C’est le secret de toute paix dans l’épreuve, le rocher est plus élevé que

nous. Les espions se voient comme des sauterelles . Dieu est-Il ainsi ? Les murs atteignent jusqu’au

ciel — qu’importe, puisqu’ils croulent ?

 [Ex. 17, 15]

 [Ps. 63, 3]

 [Rom. 8, 31]

 [Nomb. 13, 34]



Psaume 62. S’attendre à Dieu, voilà le sujet de ce psaume. Cela implique la dépendance, la confiance, et

toutes deux de telle manière que nous attendons le moment choisi de Dieu : 1º la dépendance, parce que nous

ne pouvons et ne devons rien faire sans Lui, parce que ce qu’Il fait est ce que l’âme désire exclusivement,

parce que agir sans Lui, même pour sa propre défense, est seulement l’action de notre propre volonté et

l’indépendance de Dieu. Saül ne s’attendit pas à Dieu. Il attendit à peu près sept jours  ; mais s’il

avait compris la dépendance de Dieu, et que rien ne pouvait se faire sans Lui, il n’aurait rien fait jusqu’à

l’arrivée de Samuel. C’est ce qu’il ne fit pas ; il voulut agir par lui-même et perdit le royaume. La délivrance de la

part de Dieu est douce, elle est amour ; c’est une juste, une sainte délivrance — digne de la révélation de Sa

faveur et de Sa grâce. Elle est parfaite en sa place, en sa manière et en son temps. Ainsi, lorsque l’âme l’attend

et que la volonté n’agit pas, elle rencontre la délivrance et en jouit dans sa perfection, et nous sommes parfaits

et complets dans la volonté de Dieu. 2º La confiance ; car pourquoi attendrions-nous, si Dieu n’intervenait pas ?

L’âme ainsi est soutenue, et sa confiance est telle qu’elle attend le loisir du Seigneur. La patience a son œuvre

parfaite , ainsi nous devons être parfaits et complets dans toute la volonté de Dieu . On

compte activement sur Dieu, mais ceci laisse l’âme s’attendant à Lui complètement, exclusivement. Elle n’est

pas active en vue d’elle-même, elle s’attend à Dieu. Les deux points en rapport avec cela démontrent l’état de

l’âme, verset 1 : « De Lui vient mon salut », verset 5 : « Car de Lui vient ce que j’attends », Lui seul est le rocher

et la délivrance ; ainsi l’âme confiante s’attend à Lui et ne cherche aucun autre refuge, ne regarde qu’à Lui seul

pour la délivrance. De là, en principe (de fait, en Christ), le cœur est parfait dans sa confiance, et rencontre

dans la dépendance la perfection de Dieu ; il n’accepte rien d’autre, parce qu’il a l’assurance que Dieu est

parfait et agira dans Sa perfection au moment convenable. Ainsi, la foi correspond à cette perfection de Dieu.

D’un autre côté, il n’y a aucune œuvre de propre volonté pour se sauver soi-même par une intervention

inférieure (dans sa nature) à Dieu Lui-même. Ceci fait de la patiente attente en Dieu un principe d’une immense

importance. Ce principe caractérise les Psaumes, et Christ Lui-même.

Mais il y a encore quelques points à remarquer. « Confiez-vous en Lui en tout temps ». Il y a la constance

dans cette confiance, et constance dans toutes les circonstances. Si je regarde à Lui moralement, Il est

toujours suffisant, toujours le même, Il ne change pas. Je ne puis agir sans Lui, si je crois que Lui seul est

parfait dans toutes Ses voies. Observez, toutefois, que ceci ne suppose pas qu’il n’y ait aucun exercice,

aucune épreuve du cœur ; il est bien clair qu’alors, l’on ne parlerait pas même de s’attendre à Dieu. Mais si

Dieu est fidèle et attend le moment convenable à la vérité et à Son propre caractère, de manière à ce que Ses

voies restent parfaites, Il est plein aussi de bonté et de tendre amour pour ceux qui s’attendent à Lui. Il les

cherche, afin qu’ils puissent épancher leurs cœurs devant Lui. Combien cela a été vrai dans le cas de Christ !

Comme en Jean 12 et principalement en Gethsémané, Il a épanché Son cœur devant Dieu ! Dieu est toujours

un refuge. « Il agit dans le temps convenable ». Il est toujours un refuge pour le cœur ; le cœur réalise ce qu’Il

est avant que la délivrance arrive, et, sous de certains rapports, c’est encore plus précieux que la délivrance

elle-même. Mais cela suppose l’intégrité.

Encore un autre point. L’effet d’attendre ainsi la délivrance de Dieu est de nous faire comprendre qu’elle

sera complète et parfaite lorsqu’elle arrivera. « Je ne puis être ébranlé ». Il devait attendre, en effet, jusqu’à ce

que Dieu vînt en perfection ; mais alors, Sa puissance le met à l’abri de tout mal. L’homme peut penser qu’il y a

ressource en l’homme, ou en ce que l’homme possède, ou bien encore dans la force de volonté humaine, mais

la foi sait que la puissance appartient à Dieu. Le dernier verset montre que l’âme regarde avec intégrité à la

parfaite et divine justice des voies de Dieu. L’intervention finale, le jugement qu’Il exécute, seront la délivrance

du juste. Il s’est identifié dans son cœur avec les voies de Dieu sur la terre, il a attendu jusqu’à ce que Dieu les

manifestât en puissance. Ceci sera la fin du mal, et la miséricorde pour ceux qui ont cherché le bien et qui ont

 [1 Sam. 13, 8]

 [Jacq. 1, 4]  [Col. 4, 12]



attendu que Dieu les vengeât. Ce sera une juste récompense pour l’homme juste qui sait attendre : son attente

sera exaucée et la puissance du mal sera écrasée. C’est dans ce sentier que nous sommes appelés à marcher.

Dieu agit ainsi dans Son gouvernement actuel, quoiqu’Il n’en effectue pas encore l’accomplissement final, mais

nous avons à compter sur Lui et à nous attendre à Lui de cette manière.

Le psaume 63 suppose une pleine connaissance des bénédictions renfermées dans les relations avec Dieu,

mais non pas la pleine puissance de ces bénédictions ; au contraire, celui qui les connaît ici parfaitement est

dans une position tout à fait en dehors des bénédictions de cette relation. Mais alors, la chose que l’on cherche

et désire n’est pas la bénédiction, mais Dieu Lui-même et la révélation de la gloire où Il demeure. L’être tout

entier a soif de Lui. La conséquence de ce que l’on est dans ce monde, terre aride et sans eau, n’est pas de se

plaindre, ni de chercher la délivrance, mais on a soif de Dieu. Ce besoin de la nature qui Le désire ardemment,

nous donne aussi la conscience qu’Il est notre Dieu. La divine nature en nous, jouissant parfaitement de Lui,

nous fait comprendre le sentiment de cette relation. Ces deux choses ne peuvent être séparées. Si nous avons

quelque connaissance de Dieu et que nous ne Le connaissions pas comme nous appartenant, c’est le

désespoir ou quelque chose d’approchant, et même Dieu n’est pas connu comme la source du bonheur, de

manière à ce que nous Le désirions. « Mon Dieu » et cette soif de Lui, ne peuvent être séparés. Ce n’est pas

Jéhovah et des bénédictions, mais la nature divine et Dieu sa jouissance ; toutefois avec le sentiment

d’appropriation exprimé par le mot : « Mon Dieu ». L’âme qui a les mêmes désirs dans sa nature que Dieu Lui-

même, sentira dès lors moralement et réellement qu’Il est son Dieu. Cela s’est trouvé parfaitement en Christ

seul, et nous ne pouvons jamais le retenir lorsque nous perdons le sentiment de notre relation. Cependant,

lorsque je ne dis pas « Père » mais : « Mon Dieu », il s’agit de la nature de Ses délices, mais elles n’ont pas pris

la forme d’une relation. Ensuite, ce désir, cette soif de Dieu se réjouit, et doit se réjouir de Le voir possédant Sa

pleine gloire, Sa pleine puissance. Nous ne pouvons aimer beaucoup Celui auquel nous regardons d’en bas,

sans désirer qu’Il jouisse de toute la plénitude de la gloire qui Lui appartient et de Le voir dans cette gloire.

C’est en Lui que nous avons notre bonheur et nous sentons que nous Lui sommes redevables ; nous devons

désirer de Le voir en possession de tout ce qui Lui est dû. Ce sentiment, Christ l’a éprouvé : « Père, je veux que

ceux que tu m’as donnés soient où je suis, afin qu’ils voient ma gloire, car tu m’as aimé avant la fondation du

monde » . Mais le principal désir, la source de tout cela, c’est qu’on désire Dieu Lui-même connu

comme notre Dieu, quoiqu’il arrive. Non seulement le cœur peut s’approprier cela, comme je l’ai dit, mais il ne

veut nul autre que Dieu. La nature qui vient de Dieu ne veut absolument que Lui seul. Quand Dieu est

véritablement connu ainsi et l’âme identifiée avec Lui dans ce qu’elle désire, au milieu d’un monde où il n’y a

pas même une goutte d’eau pour la rafraîchir, ce désir n’en devient que plus intense. C’est parce qu’Il est

connu, connu comme tel, qu’Il se révèle Lui-même dans l’intimité de Sa propre nature, dans le sanctuaire où Il

déploie Sa gloire. Il s’y ajoute une autre pensée — lorsque Dieu est connu, tel qu’Il est dans le sanctuaire, l’âme

sent Son amour, Sa faveur, Sa grâce et Sa bonté. Le sentiment de ces choses repose sur elle. C’est meilleur

que la vie. La vie signifie ici la jouissance actuelle des choses de ce monde, et l’âme n’en a absolument rien —

comme dans ce passage de Paul : « Si nous n’avons d’espérance en Christ que pour cette vie seulement, nous

sommes les plus misérables de tous les hommes » . Dans le psaume, il est vrai, il s’agit d’affliction

extérieure — chez Paul, c’est le sentiment intime et nécessaire que dans la vie qu’il mène et dont il parle, il ne

se trouve pas la plus petite chose au monde qui puisse rafraîchir cette nature. Ceci a été parfaitement réalisé

en Christ. Puis, quoique lié à l’épreuve, ce fut remarquablement développé en Paul. Il se réjouit toujours dans le

Seigneur , lorsque rien ne rafraîchit son esprit. De là découle, dans le sentiment de cet amour, au milieu

d’une terre altérée et sans eau, la louange de ses lèvres. Ceci est très doux, et remarquez, c’est parfait dans sa

nature, c’est Dieu tout seul, car, dans la terre où demeure le juste, il ne se trouve absolument rien. Dieu est son

 [Jean 17, 24]

 [1 Cor. 15, 19]

 [Phil. 4, 4]



Dieu, son désir ; Son amour le rafraîchit. C’est la vie parfaite, la vie divine dans celui qui possède la divine

nature, mais toujours dans la dépendance, connue seulement d’une âme née de Dieu. Tel fut Christ. « Ainsi je

te bénirai pendant ma vie » (dans cette terre altérée et sans eau). C’est là toute la vie de son âme ici-bas. C’est,

pourquoi, dans cette vie, il bénit Dieu, son Dieu. Dans cette terre aride, toute sa vie en est absente en esprit.

Rien n’y attire son âme. Il trouve son rafraîchissement complet en Dieu, car cette terre est incompatible avec la

nature nouvelle. Cependant, il n’est pas encore dans la présence, dans la pleine jouissance de Dieu comme

présent ; il est encore dans la terre altérée et sans eau, mais il bénit, pendant qu’il vit, il aime et adore le Dieu

qu’il reconnaît. Il y a parfait bonheur, parfaite satisfaction du cœur, ainsi séparé du tourbillon du monde ; car

lorsqu’il n’y a rien pour attirer l’attention de la chair, chose affreuse pour celle-ci, mais une véritable délivrance

pour l’esprit renouvelé, alors l’âme peut méditer sur Dieu Lui-même. Elle trouve en Dieu Lui-même la plus

complète et la plus riche nourriture. Elle est satisfaite, elle n’a besoin de rien autre, lorsqu’elle peut être ainsi

seule avec Dieu, dans lequel est son plaisir — elle est remplie de Lui.

Ainsi, quand on vient à Christ (mais ici d’une manière négative parce qu’il s’agit des besoins de la nature

humaine dans ce monde — dans le psaume d’une manière positive parce que ce sont les délices de la nouvelle

nature en Dieu), il est dit  : « Celui qui vient à moi n’aura jamais faim, et celui qui croit en moi n’aura jamais

soif » . Il n’y aura plus les besoins non satisfaits du cœur de l’homme dans ce monde, mais ici, dans le

psaume, nous trouvons complète satisfaction. Les jouissances du cœur sont satisfaites de la révélation de Dieu

Lui-même. Il jouit de Dieu et a son plaisir exclusivement en Lui. L’âme est si pleine qu’elle déborde en louanges.

Il n’est pas nécessaire d’approfondir ici jusqu’à quel point nous sommes capables, ou avons le droit, de louer

dans notre état actuel. C’est la nouvelle nature trouvant son propre plaisir en Dieu et ne pensant à rien d’autre ;

et pensant à Lui seul, elle ne songe pas à elle-même — elle Le loue parce qu’Il est une source de louanges.

Voilà la vraie simplicité. Lorsque l’œil n’est pas simple, la pensée de Dieu le découvre, s’interpose, réclame et

nous force alors à penser à nous-mêmes. Mais lorsque, comme ici, il n’y a que la nouvelle nature en jeu, son

plaisir est uniquement en Dieu, et les lèvres louent joyeusement. Cette simplicité du cœur est très bénie.

Remarquez ici qu’en parlant de cela, le psaume suppose quelqu’un exposé aux distractions du monde et

considère ensuite la condition de l’âme solitaire, qui, au lieu de sentir sa solitude, est à l’abri de la distraction

pour se réjouir en Dieu. Plus loin, le psaume parle non seulement des distractions, mais des circonstances

adverses, de la force des ennemis. L’âme voit Dieu, son Dieu, comme ayant été son secours. Dieu était sa joie,

et dans ce monde aride et sans eau, elle est rassasiée comme de moelle et de graisse. C’était prendre la chose

en esprit, en dehors du monde, c’était prendre sa joie en Dieu. Mais elle avait besoin de l’Être béni pour

traverser ce monde, ses difficultés, ses épreuves. Et ceci est plein de grâce de la part de Dieu. Nous nous

réjouissons toujours dans le Seigneur en regardant à la source de notre joie. Mais, si au-dehors il y a combat,

et même au-dedans des craintes , Il relève ceux qui sont abattus ; « car tu m’es un secours ». Nous

voyons ici la description d’une expérience faite, tandis que Paul en parle comme la faisant. L’âme se réjouira à

l’ombre des ailes de Dieu. C’était la place connue, le refuge et la confiance. Telle est la consolation de sentir en

tout temps la faveur de Dieu, telle est la sécurité dans laquelle nous demeurons. Je ne sais ce qui arrivera, mais

Il sera là ; et non seulement cela, mais le sentiment de Sa bonté, de Son intérêt actif, est une source de douce

joie pour l’âme. Elle se réjouit de posséder pour refuge cette divine faveur et est activement occupée de la

conserver. Voici donc la position de l’âme : dans son activité, elle suit Dieu de près. Elle veut Le suivre, venir à

Lui, jouir de Sa présence ; elle a la certitude que Sa main droite la soutient. Les derniers versets sont le

jugement sur les ennemis de l’homme juste, selon le gouvernement de Dieu et particulièrement sur les ennemis

de Christ. Mais nous ne nous occupons que du premier point. Toutefois, comme nous l’avons souvent vu, Dieu

gouverne, et nous pouvons compter sur Son intervention autant qu’elle est nécessaire pour assurer la

 [Jean 6, 35]

 [2 Cor. 7, 5]



bénédiction de Son peuple, qui s’attend à Lui, quoique ce ne soit peut-être pas au moment où notre nature le

désirerait. En somme, ce psaume nous montre une foi simple, l’âme faisant de Dieu Lui-même son plaisir et se

réjouissant dans les soins assurés du Seigneur, dont la faveur l’a protégée comme un bouclier. Si nous

comparons ce psaume avec le psaume 84, qui lui ressemble en plusieurs points, nous verrons que les

jouissances présentes des bénédictions promises en sont le sujet, ainsi que le chemin par lequel on y arrive ;

ici, l’on a plutôt ce qu’est Dieu Lui-même, lorsqu’on est loin des bénédictions, dans une terre altérée et aride,

puis Sa protection, Ses soins au milieu des difficultés, des dangers où nous sommes placés ; si nous pensons

au résidu dépossédé dont ce livre porte le caractère prophétique, nous en aurons un aperçu plus clair et plus

compréhensible.

[Écho du témoignage 1871 p. 124-144]

Psaumes 64-77

Le psaume 64 montre un cours spécial des choses ici-bas, familier à l’homme exercé au service de Dieu

dans ce monde — c’est que le méchant, haïssant la droiture, essaie de décharger le péché sur le juste. Cela

prouve l’universalité et la puissance de la conscience, puis encore une autre vérité — c’est que les principes de

ceux qui se confient en Dieu et confessent Son nom, doivent produire ce qui est pur et bon. Ceci est réellement

le plus fort témoignage tant aux principes de la foi, qu’à la méchanceté du cœur humain. Les méchants

reconnaissent que la foi doit produire et produit, comme le fruit qui lui est propre, ce qui est juste et parfait, et

l’attend de ceux qui marchent par la foi — mais ils montrent leur haine contre ce principe et contre ceux qui

s’attachent par lui au Seigneur en cherchant à découvrir l’iniquité et l’inconséquence. Terrible preuve de la

méchanceté du monde ; méchanceté universelle que l’on trouve bien plus encore parmi les incrédules non

avoués, que parmi ceux qui professent ouvertement de l’être. Ici, dans ceux qui poursuivent l’iniquité, ce n’est

pas une immoralité évidente, mais de la méchanceté ; ils la poursuivent dans leurs conseils secrets. C’est

l’esprit du mal dans l’homme. Le caractère du mal poussé à l’extrême, c’est de comploter. Un même esprit les

anime, lors même que cela ne va pas jusqu’aux complots ; c’est le même esprit dans les sentiments et les

actions. Puis leurs langues sont les instruments d’attaques et d’injures. Le saint n’a ni défense, ni remède

extérieurs ; mais par rapport à la violence, Dieu est son refuge. Remarquez-le ; il parle de la frayeur que

l’ennemi lui inspire. Le juste ne peut faire face à cette méchanceté, étant sans armes contre elle. Il la laisse à

Dieu en Lui présentant les choses. Dieu exerce les saints, et, en fin de compte, le méchant amène le jugement

sur sa propre tête ; il craint, voit et avoue le travail de Dieu. Pour cela, le juste doit attendre ; la délivrance étant

divine, il doit attendre que le divin jour du jugement soit arrivé et alors la joie sera complète. Ainsi Abraham fut

tenu comme étranger, et ses descendants furent sous l’oppression « parce que l’iniquité des Amoréens n’était

pas encore à son comble » . Il se peut que l’épreuve ne soit pas terminée, mais en tout cas, lorsque

Dieu intervient, ce sera le moment parfait pour nous. Mais outre notre délivrance, il en résulte encore autre

chose. La délivrance étant au moment où Dieu la veut, et ainsi suivant Ses jugements parfaits, ce sont Ses

voies qui s’y déploient, et le jugement de Dieu étant sur la terre, les habitants du monde apprennent la

justice . Ceci est le plein accomplissement ; mais, même dans certains cas particuliers, les hommes

glorifient Dieu au jour de la visitation et avouent que ceux qui se sont confiés en Lui ont eu raison ; que ce Dieu

qui semblait ne pas intervenir attendait seulement dans Sa sainte justice ; qu’Il a soin des justes et qu’ainsi Ses

voies sont parfaites. Ceci est un immense gain. Dieu est glorifié.

 [Gen. 15, 16]

 [És. 26, 9]



Le psaume 65 se rapporte directement à la bénédiction de cette création, à la louange, à la joie qui

rejailliront lorsqu’Il abolira la puissance du mal, mais il regarde à l’effet présent de Sa bonté. Il regarde, car la

création attend et soupire, non pas seulement, comme ici, pour Israël, mais bien plus encore pour sa

délivrance, pour la manifestation des enfants de Dieu, et pour la bénédiction du peuple de Dieu ; elle attend,

dis-je, que cette bénédiction universelle ait lieu ; mais le cœur est prompt, et ceci nous mène à un principe

général, instructif pour nous dans tous les temps ; c’est-à-dire la promptitude du cœur à louer Dieu au milieu de

l’épreuve et la toute-puissance à laquelle on s’attend, et dont la nature est de dispenser la bénédiction. Ce

psaume ne s’applique qu’aux circonstances du croyant. Le chrétien n’est jamais, selon l’Esprit, dans un état

d’âme dans lequel il ne puisse louer. Son cœur peut s’être éloigné de Dieu, tellement que l’Esprit doit le

reprendre et l’humilier ; dans ce cas, la louange n’est pas prompte du tout. Ici, la pensée est que, quoique le

cœur soit prompt, les circonstances ne fournissent pas d’occasion à la louange. La louange est muette quoi

qu’il y ait conscience qu’elle appartient à Dieu ; le vœu sera accompli. Ceci peut être le fait du chrétien. Il peut

dire dans l’épreuve  : Je suis sûr que je Le louerai et Le remercierai encore de Sa délivrance. Tel est l’esprit

dans lequel il doit être. Quant à notre plus haut degré de louange, elle est encore muette dans les régions

célestes ; nous l’attendons et nous la désirons. Le verset 4 montre pleinement qu’ici, c’est la forme juive de la

louange. La pensée générale que nous trouvons ici est que nous attendons seulement que la bénédiction soit

accomplie pour que la louange déborde. La fidélité et la puissance de Dieu sont célébrées comme nous

assurant cela, ici-bas en jugements et en bénédictions terrestres ; mais le chrétien, quels que soient les

empêchements et les puissances adverses, compte sur cette fidélité et sur cette puissance de Dieu pour

l’amener dans la cité céleste. Les transgressions ne barreront pas la route ; par Sa grâce seule nous disons :

« Tu nous en as purifiés ». Il entend nos prières et nous aide. De plus, il s’agit de la gloire nécessaire du

Seigneur même dans sa partie terrestre ; mais là, nous avons le principe. — Toute chair doit venir à Lui. Le Juif

attendait cela comme une partie de la gloire. Les desseins de Dieu doivent être accomplis à Sa gloire, et dans

Sa grâce, Il les a identifiés avec nous comme Paul l’exprime par l’Esprit : « Toutes les promesses de Dieu sont

en Lui (Christ) oui et amen en Lui, à la gloire de Dieu par nous » . Par conséquent la foi, assurée que

Dieu doit être glorifié, attend notre propre gloire et la bénédiction qui en découle. Voilà ce qui prouve la foi, non

pas de croire que Dieu est glorieux, mais d’associer Sa gloire avec la bénédiction de Son peuple. Ainsi parle

Moïse : « Que feras-tu pour ton grand nom ?  Les Égyptiens l’entendront  » — etc. dans ses

plaidoyers avec Dieu. Quelle source d’assurance et quel sujet de louanges que Dieu ait ainsi identifié Sa gloire

avec notre bénédiction et avec Ses promesses pour nous, en Christ !

Psaume 66. Il y a un point dans ce psaume qu’il est important de distinguer quant à sa force morale  : la

manière dont tout est attribué à Dieu lorsque vient la délivrance. On voit Dieu partout, retournant en arrière

jusqu’à la rédemption originelle, source réelle de tout (v. 6) pendant que la bénédiction finale du peuple de Dieu

est la bénédiction du monde. Même lorsque tout semble avoir été obscurité, l’on découvre que Sa puissance

était au-dessus de tout. Il règne par Sa puissance pour toujours, Ses yeux voient les nations. Malheur à celui

qui s’élève. Mais non seulement cela, Dieu est vu dans le tourment même et comme en étant l’auteur, quoique

nos manquements aient pu en être l’occasion. Ceci est la vraie pierre de touche d’un cœur droit — ce qui est

appelé (concernant Israël dans le Lévitique) « accepter le châtiment de notre iniquité » . Il y a deux

choses à remarquer là-dedans : Dieu les mit dans le tourment — et maintint leur âme en vie à travers l’épreuve.

Tel fut le cas de Job quant à ces deux points, Il ne permit pas que leurs pieds trébuchassent dans l’affliction du

sentier divin de la foi. Les versets 10 et 11 reconnaissent cela ; et s’il a fallu employer des instruments, ce

n’étaient après tout que des instruments. L’épreuve était très grande, ils le sentent et le voient, mais c’était

l’ouvrage de Dieu. Ce n’est pas tout. Dieu a un dessein positif en cela ; Il a un sentier d’amour, à travers lequel Il

 [2 Cor. 1, 20]

 [Jos. 7, 9]  [Nomb. 14, 13]

 [Lév. 26, 41, 43]



conduit l’âme, et dont l’épreuve faisait partie pour la rendre propre à posséder la place d’une si grande

bénédiction. « Tu nous as transportés dans un lieu bien arrosé ». Dieu envoie l’épreuve, y préserve l’âme et, par

elle, l’épure comme l’argent, embellit son espérance, laquelle repose de plus en plus sur Lui, et s’attend avec

un regard plus brillant à Sa promesse, puis Il l’introduit dans un lieu « bien arrosé ». Mais, en même temps,

quelques autres points apparaissent quant à l’état de l’âme. L’affliction l’a jetée vers Dieu. Pour nous, tout ce

qui ressemble à des vœux est mauvais ; cependant ici, le cœur se tourne à Dieu, quoique sous le châtiment,

comme à la source de l’espérance ; c’est précisément ce que produit l’espérance qui se fonde sur Lui. Avoir sa

confiance et son attente en Lui, dans l’épreuve et le châtiment, nous ne le pouvons pas, jusqu’à ce que la

volonté soit brisée ; lorsqu’elle est brisée, nous le pouvons, tout en ayant conscience que le chagrin est le fruit

de notre propre faute. Ceci suppose l’intégrité, elle déborde en actions de grâces. Le cœur peut alors rendre

témoignage de Dieu à d’autres (v. 16), il sait maintenant ce que le Seigneur a été pour lui. Le cœur a crié, Dieu

a exaucé. « Ceci », dit l’apôtre, « est l’assurance que nous avons auprès de Lui » . Ce que l’on

apprend ici dans le chagrin devrait être l’état constant de l’âme en dehors de l’affliction. Le sentiment

prédominant de l’âme est sa reconnaissance. Elle retournera à Dieu — secret de sa propre reconnaissance

envers Lui, qui est la joie de son cœur. La force du psaume est de reconnaître tout cela après la délivrance ;

mais ce que la délivrance produit, étant reçue dans le cœur, répond à la foi au milieu de l’épreuve.

Je n’ai qu’une remarque à faire sur le psaume 67. La gloire de Dieu est le ressort des désirs du cœur, en

vue des bénédictions sur Son peuple même. Alors les bénédictions jaillissent et la louange monte à Dieu. Ce

psaume explique Romains 11, 15.

Psaume 68. Quelque frappant et intéressant que soit ce psaume, je n’ai, pour mon but actuel, que fort peu à

dire. En passant, une ou deux remarques se présentent à moi. C’est spécialement le caractère de Dieu dans ce

qui regarde les Juifs reçus en grâce, mais dans Sa propre grâce souveraine, non pas dans les relations

d’alliance, mais les établissant, comme autrefois en Sinaï, seulement à présent en grâce et en puissance. Jah

n’est point le même nom que Jéhovah, j’en suis pleinement persuadé : c’est l’existence absolue de Dieu, non

pas Son existence continue, de manière à compter sur la fidélité de Celui qui était, qui est et qui sera. Il est ici, Il

vit toujours et à toujours. Il est seulement appelé Jéhovah dans le psaume lorsqu’Il parle de Son habitation sur

la montagne de Sion comme de Sa demeure, parce que là Il prend Sa place et Son nom d’alliance. Nous avons

Jah aux versets 4 et 18, mais Seigneur dans le reste du psaume est Adonaï. Il me semble que cela relie Christ

avec la restauration d’Israël pour Lui donner la place de Seigneur, mais davantage comme étant aussi Jéhovah

que dans le psaume 110. Le verset 18 est naturellement le centre de cela, où, étant Jéhovah en Sion, suivant

Sa promesse, et remonté après Sa réjection, Il reçoit des dons comme homme. Il est au-delà de toutes les

promesses juives. Cependant, le psaume s’applique aux Juifs rebelles, alors ce n’est pas Jéhovah, mais Jah

Élohim. L’élévation de Christ ramènera Dieu en souveraine grâce au milieu d’Israël.

Le psaume 69 prophétise si entièrement Christ que je n’ai aucune remarque à faire. C’est une pleine

description de Ses chagrins dans la vie et dans la mort. J’ai parlé au long là-dessus dans un autre endroit.

Le psaume 70 appelle une seule remarque. Volontiers n’être rien — pauvre, nécessiteux, méprisé — pourvu

que le peuple de Dieu soit heureux et dans un état qui fasse jaillir sa louange. La bénédiction du Seigneur n’est

pas méprisée, mais pour la posséder on s’attend au Seigneur. Le cœur attendant le bonheur et la bénédiction

du peuple de Dieu — tel est le véritable esprit de la foi dans un saint.

Le psaume 71 ne nous retiendra pas longtemps. Il s’arrête sur deux points. La justice de Dieu — le

psalmiste ne réclame rien pour la sienne propre ; mais Dieu sera conséquent avec Lui-même — Il ne le

délaissera, ni ne l’abandonnera. C’est pourquoi il compte sur Sa fidélité.

 [1 Jean 5, 14]



Le psaume 72 est la gloire de Christ comme Salomon, de sorte que cela n’appelle pas de commentaire sur

son contenu.

Fin des prières de David, fils d’Isaï.

Le psaume 73 commence le troisième livre des Psaumes, il se rapporte directement au jugement temporel

de Dieu en Israël, satisfaisant ainsi les anxiétés du cœur parmi les fidèles ; cependant, comme ces anxiétés

sont de tous les temps, nous trouverons quelque chose à remarquer ici. Nous voyons les incrédules marchant

dans leurs voies, tellement que Dieu semble oublier, et le cœur est envieux. Quant à nous, cela montre que

notre cœur, trop souvent, voudrait encore avoir une portion ici-bas — aussi bien qu’une part à venir. L’affliction,

en voyant la puissance du mal dans le monde, est bonne, mais elle se mêle dans nos esprits avec le désir

d’avoir notre propre chemin. Lorsque la volonté se mélange avec le sentiment du succès du mal, elle est ou

irritée ou découragée de manière à abandonner la persévérance dans le bien. Les incrédules prospèrent dans

le monde. Quelle énigme ! Où donc est le gouvernement de Dieu ? Où est l’utilité du bien ? Sans aucun doute,

c’était une épreuve plus directe lorsque les bénédictions temporelles avaient été données comme un signe de

la faveur divine. Mais les chrétiens sont rarement assez séparés de ce monde pour ne pas sentir le succès de

la méchanceté et désirer la vengeance. La simple indifférence est coupable. Ainsi la grâce doit agir dans le

cœur pour nous conduire dans cet étroit sentier, pour sentir le mal en lui-même, pour sentir la gloire de Dieu

traînée dans la poussière, et pour attendre le temps de Dieu, Son action, comme Christ faisait lorsqu’Il souffrait.

Il n’y a pas d’autre place pour apprendre, que d’être dans le sanctuaire. Là, la volonté est soumise ; là, Dieu est

connu ; là, l’œil n’est pas obscurci par les passions du monde et par l’ignorance de ce que l’on doit faire,

comme si Dieu seul ne le pouvait pas — reconnaître le bien, avoir patience entière pour le mal, de sorte que le

jugement soit simplement sur le mal, et véritable jugement sur le mal sans excuse. Notre impatience charnelle

ne serait rien de tout cela, même là où le mal, comme tel, est jugé justement. Mais dans le sanctuaire, la volonté

est muette et Dieu est écouté. Ses voies sont justes et nous jugeons les choses par Ses yeux. Le mal devient

pire, à nos yeux la compassion est juste, la patience adorable, cependant le jugement est certain. Nous n’avons

plus dans notre cœur que le sentiment de la justice, libre de tout désir de vengeance — car la colère de

l’homme n’accomplit pas la justice de Dieu . Le jugement est juste parce que la patience est parfaite

et bien plus terrible parce qu’il n’y existe pas de passion. Il se rapporte à Dieu.

Mais une autre vérité bénie ressort de ce texte. Il était « stupide, sans connaissance — comme une brute

devant Dieu » — cependant il y avait en lui de l’intégrité et de la conscience. S’il avait laissé aller ses pensées

lorsqu’il était à moitié disposé à dire que la sainteté était inutile, il eût été infidèle à la génération des enfants de

Dieu. Voilà ce qui l’arrête. Qu’il est beau de voir dans l’insubordination de la volonté de l’homme, ces saintes

affections, cette conscience qui blâment le cœur au moment de mettre une pierre de chute dans le sentier du

plus humble enfant de Dieu. On voit alors où sont réellement les affections et l’on voit cette crainte de Dieu qui

prouve que l’on connaît Son amour — que la nouvelle nature existe. C’est une grande marque de progrès que

Dieu soit reconnu. Ce que le cœur sait de lui-même, c’est qu’il était comme une brute dans ses raisonnements.

Mais remarquez ceci. Il arrive à reconnaître qu’en dépit de tout, en avouant sa folie, il était continuellement avec

Dieu. Combien la pleine connaissance de nous-mêmes, lorsque nous connaîtrons comme nous sommes

connus , nous montrera la grâce patiente, invariable de Dieu, veillant sur nous tout le long du

chemin, dans Son amour adorable ! Au milieu de toute sa folie, il était toujours avec Dieu, et Dieu l’a tenu par la

main droite. Grâce bénie ! Dieu nous aime, a soin de nous, veille sur nous, s’intéresse à nous ; à cause de Son

amour souverain, nous Lui sommes nécessaires pour qu’Il soit satisfait, Il ne retire pas Ses yeux de dessus le

 [Jacq. 1, 20]

 [1 Cor. 13, 12]



juste . C’est une magnifique pensée de la grâce continue. Il est Dieu et non pas un homme. Ici donc, le

cœur compte sur Lui. De là, le juste à travers tous ses manquements peut dire : « Tu m’as tenu » ; puis, dans la

communion, il ajoute : « Tu me conduiras par ton conseil ». Ceci n’est pas seulement l’acte d’être retenu sans

en avoir soi-même conscience ; non, c’est l’esprit et la volonté de Dieu nous guidant dans la communion. Ainsi

l’on voit, quand on s’est jugé, et que l’on est dans la communion, que ce n’est pas que Dieu ne nous ait pas

guidés suivant Son conseil, tenant nos bouches avec le mors et la bride, lorsque nous étions hors de la

communion, car Il l’a fait. Mais l’âme ne le comprenait pas, et ne pouvait, par conséquent, pas en parler,

comme elle le fait ici dans la pleine connaissance qu’Il agissait d’après Ses propres conseils. Nous rencontrons

ici, dans toute la force du passage, la distinction claire de la position juive. « Après la gloire, tu me recevras ».

Ce passage a été changé pour l’adapter mieux aux idées chrétiennes, et le véritable sens est perdu (comp.

Zach. 2, 8). Après la gloire, lorsqu’elle se sera levée, Israël sera reçu ; mais dans cette gloire, nous reviendrons

avec Christ. Le cœur est maintenant mis au large par cette entrée dans le sanctuaire  : « Qui ai-je dans les

cieux » excepté le Seigneur ? — Nous pouvons sûrement avoir des pensées plus étendues par la connaissance

du Père et du Fils ; cependant la vérité demeure, elle est seulement mieux connue. Qui d’autre que Dieu dans

les cieux, le centre, la source et le tout de la bénédiction ? Sur la terre, avec des désirs qui nous éloignent

souvent de Dieu, il n’y a pas une source de joie en Lui. Il est donc le seul. La simplicité de l’œil est complète.

Étant dans le monde, nécessairement nous nous sentons seuls, mais seuls avec Dieu. Ainsi fut notre bien-aimé

Sauveur : « Vous serez tous cette nuit scandalisés en moi et vous me laisserez seul ; mais je ne suis pas seul,

car le Père est avec moi » . Dans un sens, le cœur accepte la prépondérance du mal, et est distrait

de toutes choses pour Dieu ; voyez la bénédiction qui ressort de ce mal apparent ! Si tout était paisible, bon et

prospère dans le présent état d’imperfection, le cœur tomberait dans cet état imparfait et deviendrait réellement

mondain ; mais la prépondérance du mal, quoiqu’oppressant l’âme, arrête la volonté par le sentiment qu’elle ne

peut pas se séparer du peuple de Dieu et la pousse dans le sanctuaire. Le cœur est sevré du monde, et, dans

un monde où le mal prévaut, il regarde à Dieu, Le possède Lui-même pour sa seule portion dans le ciel, et n’a

ainsi rien d’autre au monde que Lui seul. Il tient la seule place souveraine dans le cœur. Rien ne peut rivaliser

avec Lui, comme dans le Nouveau Testament, « Christ est tout » . À ceci se rattache une nouvelle

bénédiction. Cette chose dure. — La chair et le sang font sûrement défaut ; Dieu est la force du cœur. Il se tient

là, plein de bonté et de force divine, Il soutient le cœur ; Il n’est pas seulement un appui pour le présent, mais

une portion durable, notre portion à jamais. Cette pensée amène une sérieuse et douce conclusion. « Pour moi,

m’approcher de Dieu, c’est mon bien ». Là nous apprenons la vérité ; là nous trouvons le secours. Il a mis sa

confiance dans le Seigneur Jéhovah, Celui qui est souverain en force, véritable et fidèle dans Ses promesses.

Qui s’assure ainsi en Lui devra sûrement déclarer toutes Ses œuvres merveilleuses. Il sera à même de les voir,

d’en faire l’expérience, il aura le cœur préparé à s’en souvenir, à les comprendre, et la joie de témoigner de la

fidélité de Celui en qui il s’est confié. Dans le verset 20, nous avons seulement la puissance souveraine, dans le

dernier verset, la fidélité de l’alliance.

Psaume 74. Ce qui se rapporte à notre but ne me suggère qu’une seule remarque. Nous y trouvons la

confiance dans la fidélité de Dieu, lorsque, quant aux circonstances extérieures, la puissance de l’ennemi

semble rendre tout sans espoir, et même sur le terrain de la confiance en Lui. Mais alors vient ce qu’Il est pour

des siens. La rédemption a prouvé son profond intérêt pour eux. Ils sont à Lui en propre. Tout en les prenant

par Sa grâce souveraine, Il s’est engagé à eux (par grâce). Et le cœur s’écrie (v. 22)  : « Lève-toi, ô Dieu !

défends ta cause ». Quelle bénédiction ! Ainsi Moïse dit continuellement : « Toi, tu les as fait sortir ». Si donc le

peuple succombe et si le tumulte des ennemis va grandissant toujours, c’est un motif de plus pour se confier ;

tout est grâce et grâce fidèle ; et la puissance sur toutes choses est par-devers Lui. Le cœur, au lieu d’être

 [Job 36, 7]

 [Jean 16, 32]

 [Col. 3, 11]



effrayé, implore Dieu, afin qu’Il se souvienne des attaques et des insultes de l’ennemi, car les insultes

s’adressent à Son nom. Ceci est un fait. L’inimitié du monde, en se tournant contre Son peuple, s’adresse

réellement au Seigneur. S’il ne s’agissait pas de Son peuple, le monde ne s’agiterait pas ainsi. Le peuple de

Dieu doit se rappeler cela et, dans sa propre faiblesse, ne pas oublier que c’est Dieu qui est en cause.

Le psaume 75 contient la certitude et le juste gouvernement du royaume de Christ. Mais remarquez que la

foi rend grâces avant qu’il soit établi, avertissant les pécheurs orgueilleux, car Dieu est le juge. Les prétentions

humaines ne servent à rien contre Lui. Remarquez, de plus, que lorsque Christ prend le royaume, tout est

confusion, la terre et ses colonnes sont détruites. Nos cœurs, même alors, doivent répéter  : Le nom de Dieu

(pour nous le Père) est proche, c’est-à-dire tout ce en quoi Il se révèle. Ainsi nous pouvons toujours avoir

confiance, sans effroi. Les voies et les actes de Dieu s’accordent avec Son nom. Nous croyons à Son nom de

Tout-puissant, de Très-haut, nous croyons qu’il vengera l’Église persécutée sur Babylone et sa puissance ;

mais quant à nous directement, il ne s’agit pas du nom de Dieu, mais comme je l’ai déjà dit, du Père. Dans ce

sens, il n’est question de gouvernement que par rapport à Ses enfants. Christ fut relevé d’entre les morts par la

gloire du Père . Toute la puissance déployée ainsi dans ce nom, toute la grâce et la fidélité pour ceux

qui sont ressuscités avec Lui, et aimés comme Il l’est, voilà ce qui reste toujours près de nous, et cette œuvre

merveilleuse de la résurrection de Christ le déclare, dût la mort elle-même être sur nous.

Psaume 76. Le sujet général est encore le jugement exécuté en rapport avec Israël. Mais il y a ici un

principe général que nous pouvons remarquer. Premièrement, le siège de la bénédiction de Dieu et Son trône,

ou la manifestation de cette bénédiction sur la terre quelle qu’elle soit, est bien plus excellente que toute la

puissance et la violence de l’homme. Dieu censure et l’homme tombe sans force. Lorsque Dieu se lève, que

peut faire l’homme ? Mais l’exécution du jugement sur la terre a son effet et son but immédiats : la délivrance

des débonnaires. Il sauve tous les débonnaires de la terre. Son amour et Sa fidèle bonté sont actifs même ici.

Puis vient un autre principe, applicable dans tous les temps par la foi, un principe encourageant et consolant.

Dieu oblige le courroux de l’homme à Le glorifier (v. 10). Il tourne tout à Sa propre gloire, à Ses desseins, Il

arrête tout le reste. Là où la foi est exercée, elle compte sur Dieu, à travers tout, sûre que Dieu aura le dernier

mot en toute chose.

Dans le psaume 77, nous avons quelques points instructifs à noter. La plainte va plus loin, peut être, que

celle du chrétien ne devrait aller. Le verset 7, pour nous, serait tout simplement de l’incrédulité, quoique pour le

Juif, dont le peuple est rejeté dans tout ce qui a rapport à ses privilèges, la juste question surgit, comme dans

Romains 11  : « Je dis donc  : Dieu a-t-il rejeté Son peuple ? ». Mais si nous retenons ceci, nous y trouvons

beaucoup d’instruction quant au temps de la détresse, lorsque le poids de circonstances adverses, ou même

notre propre faute, peuvent avoir mis notre âme dans une grande détresse. Le sujet de ce psaume est

qu’actuellement le cœur recherche ardemment le Seigneur. C’est un appel direct du cœur, et non pas

simplement un désir, ni de la soumission. Il crie de sa voix à Dieu. Ceci est plus important que nous ne le

supposons généralement. Je ne crois pas qu’il soit entièrement juste de dire que la prière prononcée ou non

prononcée est le sincère désir de l’âme. Sûrement, j’admets qu’il peut y avoir un soupir, un gémissement là où il

y a l’intercession du Saint Esprit et que l’élévation du cœur à Dieu ne trouvera jamais de refus ou de froideur.

J’admets tout cela ; mais il y a ici la présentation à Dieu d’un trouble dont on se rend compte, l’expression d’une

détresse réelle. Le cœur s’exprime par des paroles. Ainsi il se présente lui-même devant Dieu, et ceci est très

important dans notre relation avec Lui. Il y a vérité et dépendance confiante en dedans de nous-même. Jusque-

là, on était rongé par l’angoisse, le cœur était agité par ses soucis, l’âme refusait d’être consolée. La propre

volonté agissait et ne pouvait être satisfaite. L’âme ne s’occupait de Dieu que dans ses propres pensées,

c’étaient des gémissements, mais non pas la prière, et l’esprit était accablé (v. 4). Éveillé, il ne pouvait

 [Rom. 6, 4]



naturellement pas s’occuper des choses ordinaires, il « était dans le trouble et ne pouvait parler ». Tableau

saisissant d’une âme en profonde détresse, tableau réalisé complètement lorsqu’une âme, par le châtiment de

Dieu, a perdu le sentiment de la divine faveur ou ignore la paix ; à un certain degré, cet état peut s’appliquer à

chaque chrétien. Mais l’âme se tourne vers Dieu (v. 6). Elle se souvient d’avoir joui de Sa miséricorde, d’avoir

chanté des cantiques pendant la nuit. Le Seigneur rejettera-t-Il à toujours ? Cette question n’existe pas pour le

chrétien ; mais lorsque le bouclier de la foi est tombé, et que les dards enflammés du méchant  ont

atteint le cœur — alors le châtiment est terrible et douloureux. La seule chose qui lui soit semblable, c’est

lorsqu’une âme a légèrement reçu l’évangile dans sa grâce (quoiqu’en étant sincère) et que le travail de la

conscience a lieu ensuite. Lorsque, au lieu de s’occuper de lui-même, et de raisonner avec sa propre misère, le

cœur regarde à Dieu, il voit que tout ce qui le préoccupe est en lui et non pas en Dieu. Voilà le point capital.

Mais le chrétien, lui, ne retourne pas à la miséricorde passée (comme le Juif doit le faire de droit), parce que la

faveur est toujours présente pour lui et qu’il retourne dans la lumière de cette faveur, lorsque le nuage qui s’était

élevé de son cœur est dissipé, alors même que Satan avait pour un temps pris possession de son esprit. Dans

le reste du psaume, le chrétien apprend que le chemin de Dieu est dans le sanctuaire. Quelque invariable que

soit Sa faveur, Sa voie est cependant toujours d’accord avec Sa sainteté — quoiqu’aussi pour la même raison

— elle soit d’accord avec Son fidèle amour. Chaque fois qu’Israël se retourne, c’est vers Sa souveraine grâce

et vers Sa rédemption. Le chemin de Dieu est dans la mer (v. 19, 20), sans traces, et en puissance. Tous les

mouvements, toute la puissance de ce qui nous semble indomptable, impénétrable, sont dans Sa main. En

somme, ce psaume est le contraste entre le travail d’une âme impatiente et inquiète en écoutant ses propres

pensées, et une âme se retournant pour crier à Dieu lorsqu’elle s’est souvenue de Lui. Si le chrétien applique

ce texte à une interruption de la faveur divine, il se trompe totalement. Mais, lorsqu’il est accablé d’angoisses

par le travail de sa propre volonté, il peut apprendre qu’il n’y a pas de repos pour son âme avant qu’elle se

souvienne de Dieu et qu’elle crie à Lui.

[Écho du témoignage 1871 p. 491-527]

Psaumes 78-89

Psaume 78. Quoique ce psaume soit évidemment une récapitulation de l’histoire d’Israël, les convainquant

de leur désobéissance et de leur incrédulité, leur montrant l’inutilité, quant à leur cœur, de tous les procédés de

Dieu à leur égard, et exposant la beauté du retour de Dieu à Sa grâce souveraine afin de bénir — on trouve ici

encore quelques-uns des signes de l’incrédulité qu’il est profitable d’examiner. Dans ce psaume, le grand

principe que je viens de nommer est lui-même d’un puissant intérêt : la grâce souveraine est l’unique ressource

de Dieu s’Il veut bénir l’homme. Tous Ses procédés échouent, quelque miséricordieux qu’ils soient. Il aime Son

peuple, mais Il n’a aucune ressource pour le bénir que Sa propre grâce. S’il agissait suivant les effets produits

par Sa bonté, Il serait obligé d’abandonner Son peuple : « ils tournèrent comme un arc trompeur » (v. 57). C’est

ce qui arrive toujours. Mais lorsque le mal est à son comble, Il se réveille en amour, à cause de leur misère, et

parce qu’Il est amour. Alors Il accomplit à Sa manière le plan de Sa grâce. « Il élut la tribu de Juda, la montagne

de Sion, laquelle Il aimait… Il élut David, son serviteur » (v. 68, 70). Tel est l’enseignement général de ce

psaume. Parlons maintenant du caractère de l’incrédulité qui est instructif. La miséricorde et la fidélité passées

de Dieu ne donnent aucun courage pour la difficulté présente ; Dieu doit être reconnu par la foi du moment.

Aucun raisonnement sur la miséricorde passée ne nous donne confiance. « Dieu pourrait-il dresser une table au

désert ? Voilà, il a frappé le rocher… pourra-t-il aussi donner du pain ? » (v. 19, 20). Lorsque la convoitise est en

 [Éph. 6, 16]



jeu ou lorsque survient quelque nouveau besoin, l’expérience de la bonté et de la puissance n’agit pas de

manière à ce que l’homme ait confiance en elle. Les choses n’en allèrent pas mieux quand « Il commanda aux

nuées d’en haut et qu’il ouvrit les portes des cieux et fit pleuvoir sur eux de la manne pour nourriture ». Leur

volonté incrédule ne fut pas non plus arrêtée par la correction de leur convoitise après avoir eu les cailles. Sous

la main de Dieu, l’homme se souvient de Lui. Un peu d’aise amène l’oubli et la propre volonté. Mais Il fut plein

de compassion, et arrêta Sa main déjà étendue en jugement. Ils tentèrent Dieu, et limitèrent le Saint d’Israël —

ils se méfièrent de la puissance de Dieu, capable d’effectuer toute Sa grâce, capable aussi de faire ce qui est

nécessaire dans chaque circonstance pour Son peuple, et pour accomplir Son dessein. Du moment que je

suppose qu’une chose peut empêcher la bénédiction, je limite Dieu. Ceci est un grand péché — doublement tel

lorsque nous songeons à tout ce qu’Il a fait pour nous. Le Saint Esprit rappelle toujours l’amour de Dieu révélé,

infini, déduisant de là ses conséquences : Il a réconcilié, donc Il sauvera jusqu’à la fin. Il n’a pas épargné Son

Fils, comment ne donnera-t-Il pas toutes choses  ? Ceci est la bonté infinie, mais, douter de la

puissance, c’est douter qu’Il soit Dieu. Cela nous empêche de placer notre espérance en Lui. L’expérience

devrait fortifier la foi ; mais il faut une foi présente pour mettre l’expérience à profit. Que le Seigneur de grâce

veuille nous garder de limiter Dieu dans Sa puissance, et ainsi dans Sa puissance pour nous bénir, qu’Il veuille

nous conduire à ne pas nous souvenir de Lui uniquement lorsque Sa main s’appesantit sur nous, mais au

milieu des bénédictions présentes, par amour pour Lui et parce que le cœur s’est attaché à Lui ! Alors, dans les

épreuves, nous serons capables de compter sur la bonté et nous ne serons pas enclins à limiter Sa puissance.

Psaume 79 attend le jugement des païens. Je laisse ceci de côté. Le seul point que je veuille toucher, c’est

la manière dont le cœur se tourne vers Dieu, lorsqu’il est au plus fort de l’épreuve. Ici, il ne veut pas même se

venger, mais, étant accablé sous le poids du malheur, il se tourne vers Dieu, et reconnaît ainsi ses propres

péchés. Il n’a plus d’autre recours que dans le nom de Dieu. « Ne nous garde pas le souvenir des anciennes

iniquités. Que tes compassions viennent en hâte au-devant de nous. Aide-nous, ô Dieu de notre salut, pour la

gloire de ton nom ; et délivre-nous et fais propitiation pour nos péchés, à cause de ton nom » (v. 8, 9). Tel est

l’effet du châtiment. Il suppose que nous connaissons Dieu. Il produit l’humilité du cœur, la véritable confession,

n’ayant aucune prétention à la délivrance, il ne s’attend qu’à la bonté de Dieu et à Son nom. L’âme se repose

sur cette parole : « Il y a compassion ». — Dieu écoute le soupir de Ses prisonniers ; et (quelque forte que soit la

main qui les tient près de la mort) Il agira dans la grandeur de Sa force pour les préserver. L’ennemi a accusé le

Seigneur, en injuriant Son peuple, disant : « Où est leur Dieu ? leur confiance ? ». Et le Seigneur se montre Lui-

même ; c’était leur attente et Son peuple le loue.

Ceci aussi nous développe un autre point que nous pouvons souvent remarquer dans l’Écriture — non pas

seulement que Dieu est glorieux, et doit maintenir Sa gloire, mais, qu’ayant pris un peuple de la terre, Il a

identifié Sa gloire avec ce peuple-là. La foi le sent avec un sentiment profond de reconnaissance ; entrant dans

cette pensée, elle compte sur la délivrance et la grâce. Dieu délivre et a soin de Sa propre gloire. Mais, pour la

même raison, Dieu ne permet pas le mal, parce que Son nom est lié à Son peuple, comme nous le voyons en

Israël  : « Je t’ai connu, toi, seul d’entre toutes les familles de la terre ; c’est pourquoi je vous punirai pour vos

iniquités » .

Ici la punition est sur eux et le nom de Dieu blâmé. Ainsi, en s’humiliant, en cherchant la miséricorde et la

purification, ils attendent la délivrance, parce que le peuple de Dieu est dans la misère.

Psaume 80 est hardi dans son appel. Il passe de la délivrance d’Égypte, à la connaissance, non pas de

Christ, mais du Fils de l’homme. De plus, il regarde à Lui, comme à la branche que Dieu a rendue forte pour

Lui-même. Ce n’est pas (v. 15)  : « Je suis le cep, vous, les sarments », qui introduit le chapitre 15 de Jean.

 [Rom. 8, 32]

 [Amos 3, 2]



Cependant le psaume reconnaît pleinement l’homme de la puissance de Dieu, le Fils de l’homme, qu’Il a rendu

fort pour Lui-même. Mais si, dans cette confiance en Dieu, et regardant au Fils de l’homme, ce psaume parle

hardiment, il se rapporte entièrement à la grâce. Il est complètement juif. Il parle de l’ordre des tribus dans le

désert. Il connaît Dieu comme étant assis entre les chérubins. Il n’a d’autre espoir qu’en ce que Dieu ramène de

nouveau Son peuple. Nous allons examiner l’expression qui caractérise le cri de ce psaume. On la trouve dans

les versets 3, 7 et 19, puis dans la même acception en Jérémie 31, 18 et 19 et Lamentations de Jérémie 5, 21.

Ceci lui donne un grand intérêt. La simple discipline, en elle-même, ne ramène pas à Dieu. Elle peut briser la

volonté, humilier là où Dieu agit et accomplir ainsi un travail préparatoire, mais cela ne ramène pas à Dieu ;

ainsi, ils sont amenés à dire ici, et dans les désolations d’Éphraïm et de Juda, lorsqu’ils sont au plus bas, et

parce que rien autre ne peut les secourir  : « Ramène-moi, ramène-nous ». Ce n’est pas simplement une

tristesse divine et la conscience de péché. Il y a le sentiment d’appartenir à Dieu, d’être le peuple de Dieu, et

que la réprobation de Dieu repose sur eux — « ils périssent devant le courroux de ta face » (v. 16) ; manière

d’agir de Dieu envers Son peuple, ou avec un fidèle dans Son témoignage actuel. Il y a le sentiment de Lui

appartenir, mais l’œuvre de Dieu, repassée dans le cœur, lorsqu’Il lui a fait produire Sa bénédiction, apparaît

comme témoignage de la puissance de l’ennemi ; cependant, ce n’est pas à cette puissance de l’ennemi que la

foi s’arrête, mais au courroux de Dieu. La foi se tourne vers Lui, comme source première de la bénédiction et de

la puissance qui l’a opérée, comme Celui dont c’est l’œuvre, œuvre qui est toujours en vue de Son peuple. La

foi s’arrête à la beauté de l’œuvre de Dieu et aux délices qu’Il y prend, telle qu’Il l’avait plantée, maintenant

qu’elle est arrachée ; par conséquent, elle en conclut qu’Il interviendra en grâce. Mais cette intervention doit

consister d’abord en ce que Dieu retourne Son peuple vers Lui. L’état où ils sont est lié avec la ruine, quoique

ce ne soit pas la pensée principale ; ils ne peuvent séparer leur propre état d’avec l’intervention de Dieu. Ils en

ont besoin, mais Son premier acte doit être de les ramener. Leur pensée est la bénédiction, mais Dieu les bénit

comme Il bénit toujours, commençant d’abord par les ramener. Ensuite, la face de Dieu luira sur eux et ils

seront sauvés. Combien il est heureux que nous puissions regarder à Dieu lorsque nous nous sommes

détournés de Lui, afin qu’Il nous ramène ; alors Sa face luit, et arrivent la bénédiction et la délivrance

immédiate. Son peuple regarde à Dieu. Remarquez de plus ces mots  : « Vois et visite ce cep », mais il ne

s’attend pas à la restauration de l’état primitif des choses (Dieu n’agit pas ainsi), mais à l’établissement de la

branche que Dieu a fortifié pour Lui-même. Il en est ainsi pour nous  : Nous cherchons à ce que Christ soit

glorifié, même dans les plus minces détails. Si nous avons manqué, il ne nous sied pas d’attendre que Dieu

remette tout sur le même pied qu’auparavant, comme si rien ne s’était passé — ceci ne pourrait pas être à Sa

gloire — mais nous pouvons nous attendre à Son intervention pour montrer Sa bonté en tout ce qui manifeste

Sa propre grâce, et en écoutant le cri de Son peuple : « Que ta main », s’écrie la foi d’Israël, « soit sur l’homme

de ta droite » (v. 17). Ici, ils voient leur force, leur sûreté, ils sont debout. — « Et nous ne te quitterons plus » (v.

18). Il en sera pleinement ainsi d’Israël dans le dernier jour, et il en est de nous en pratique. C’est Sa présence

qui nous garde.

La foi cherche encore une autre chose. La tristesse et la mort se détournent de Dieu et parcourent leur

propre chemin. Quand on s’est détourné de Dieu, l’on a besoin d’être réveillé par la puissance vivifiante qui

rappelle le cœur vers Dieu, et alors, il L’implore avec un redoublement de sérieux et une nouvelle confiance.

C’est plus encore que la prière qui crie dans la détresse, c’est un cœur plein de confiance qui crie à Dieu, après

s’être retourné vers Lui. La scène prophétique montre clairement la restauration d’Israël. Dieu ne cache pas Sa

face pour nous à présent — mais oui bien pour Israël ; cependant, quant à notre œuvre, à notre service, à notre

état comme corps, Dieu peut agir aussi avec nous, de cette manière, en gouvernement.



Mais je voudrais m’occuper un moment de la liaison de ceci avec la repentance personnelle, dans les

passages semblables auxquels j’ai fait allusion. En Jérémie, nous avons premièrement (31, 18) : « Convertis-

moi et je serai converti ». En premier lieu donc, nous avons l’action de Dieu en grâce retournant le pécheur, le

convertissant. Il marchait loin de Dieu, il avait tourné le dos à Dieu, et le voilà à présent, de cœur et de volonté

retourné vers Lui. Suit la repentance. « Certes, après que j’aurai été converti, je me repentirai ». — Mon cœur

ayant été amené dans la lumière, je juge toutes mes voies depuis leur point de départ. Instruit, alors, par une

vraie bénédiction, ayant le jugement de Dieu quant au bien, l’on se sent confondu d’avoir eu des pensées d’une

telle vanité, et de si mauvais désirs. Mais une autre chose nous est présentée dans l’épître aux Corinthiens.

En retournant à Dieu, nous tombons dans le chagrin, 2 Corinthiens 7. La première épître se fit sentir par la

puissance de l’Esprit à leurs âmes. Ce n’était pas encore un jugement complet de leur état dans la lumière,

mais leur propre volonté étant divinement arrêtée, il y eut douleur dans le sentiment d’avoir mal agi  : la

conscience, non la volonté, commença à travailler ; le moi peut s’en être mêlé partiellement. Cependant, il y eut

une douleur divine, une volonté et un cœur brisés ; il y eut le sentiment : J’ai fait ma propre volonté, j’ai oublié

Dieu. Les illusions de la propre volonté s’évanouissent et, l’effet d’avoir affaire à Dieu, le travail de la nature

divine commence en nous. Éprouvé selon Dieu, ce sentiment n’est pas la frayeur ; nulle pensée que Dieu

imputera le péché, qu’Il nous condamnera, mais douleur et chagrin de l’âme d’avoir suivi la méchanceté de son

cœur et de s’être laissé tromper par sa propre volonté. Ceci produit, d’une manière bien plus active et décidée,

le jugement du mal, appelé ici la repentance. Le chagrin selon Dieu produit une repentance que nous ne

regretterons jamais. L’âme, par l’opération de Dieu en grâce, étant retournée, et amenée à se repentir d’avoir

écouté sa propre volonté, rentre dans l’effet naturel et l’opération du nouvel homme mis en liberté. Elle juge

avec énergie spirituelle tout le mal, comme Dieu le juge en principe. Le sentiment de sa faute n’a point disparu,

mais ce qui caractérise cet état d’âme, c’est le jugement de la faute — le jugement du moi pour autant qu’il y

est impliqué. Le cœur est pur du mal, lorsqu’il le juge comme Dieu le fait, et s’en sépare comme d’une chose

extérieure. Et ceci est la sainteté, souvent, d’autant plus profonde, que l’on se connaît mieux qu’auparavant.

Nous en voyons un exemple dans le discours de Pierre en Actes 2. Leur péché est mis devant le peuple. Ils

furent contristés dans leur cœur et dirent à Pierre : Que ferons-nous ? La volonté impétueuse était tombée ; ce

n’est plus : « Crucifie, crucifie-le » . Le péché a produit son action, et ne peut plus la changer. La folie

d’un tel acte se montre en même temps que la détresse du cœur. « Que ferons-nous ? ». Ils sont retournés, ils

sont revenus au chagrin et à la douleur divine. Quelles sont les paroles de Pierre ? « Repentez-vous et que

chacun de vous soit baptisé au nom de Jésus Christ, en rémission des péchés » . Ils étaient retournés,

contristés de cœur à cause de leur folie en péchant, ils avaient à se repentir. Une âme ainsi amenée dans la

lumière et le nouvel homme exerçant son jugement sur ce que le moi a été, ceci est une chose bien plus grande

et bien plus profonde. On n’est plus actuellement sous la pression de Dieu, courbant son cœur sous l’effet de

Sa grâce et de Sa présence dans le sentiment du mal, mais on rejette spirituellement, avec Dieu, le mal comme

tel, du terrain où le nouvel homme se trouve avec Dieu. Ceci est accompagné de componction et d’humilité de

cœur, mais l’âme est rentrée dans sa liberté propre avec Dieu. La vraie repentance est là quand le moi n’est

plus en question, quand la nouvelle position a pris possession du jugement et de la volonté et juge librement

comme une chose rejetée tout ce en quoi la chair prenait son plaisir et par quoi elle avait été entraînée.

Psaume 81. J’ai seulement quelques principes à établir, quant au gouvernement de Dieu. Lors du

rétablissement de la bénédiction les voies précieuses de Dieu sont examinées. S’il y avait eu fidélité, il n’y aurait

pas seulement eu paix au lieu de trouble, mais de riches bénédictions. Au lieu de cela, pour n’avoir pas écouté

Dieu, Il les abandonne à la convoitise de leur cœur ; ils marchèrent par leurs propres conseils et furent bientôt

surmontés par la puissance de leurs ennemis, plus forte même que le peuple de Dieu sur son propre terrain.

 [Jean 19, 6]

 [Act. 2, 38]



Dieu nous a délivrés. Nous avons été délivrés de l’esclavage et du fardeau du péché. Exaucés par la puissance

divine dans le trouble et la détresse (une puissance qui, manifestée par ses effets, a sa source d’opération dans

le secret des conseils divins), nous sommes, par rapport aux bénédictions reçues présentement, sous la

responsabilité, cependant dans une position de bénédiction pleinement donnée. « Si tu voulais m’écouter » (v.

8), la vérité du cœur envers Dieu est demandée ici, c’est non seulement d’éviter le mal actuel, mais toute idole

du cœur. Voilà ce qui met le cœur à l’épreuve — la vérité intérieure vis-à-vis de Dieu. Mais Dieu demande cela

comme étant déjà notre Dieu (à présent, nous disons Père), qui nous a délivrés et sauvés et qui nous appelle

dans le sentier de l’obéissance, afin que nous puissions ouvrir notre bouche et qu’Il la remplisse. Nous sommes

appelés à élargir nos cœurs pour recevoir la bénédiction. Dieu veut nous donner largement et richement, Il nous

exhorte à ouvrir notre bouche. Tout Son désir est de la remplir de Ses propres richesses. Les richesses

insondables de Christ  nous appartiennent et sont données à nos âmes par Sa main pleine de

bénédictions de grâce. Mais hélas ! si souvent, nous sommes comme Israël : « Mon peuple n’a point écouté ma

voix » (v. 11). Alors, comme châtiment, le fidèle est abandonné pour manger le fruit de sa propre volonté  :

terrible jugement que d’être humilié et de sentir l’amertume de la puissance de l’ennemi, d’autre fois, ce qui est

pire, d’être finalement abandonné ! Ce cas se présente rarement lorsque l’âme a été réellement purgée d’elle-

même et de la propre justice si subtile dans ses effets. Cependant, les dards enflammés des méchants sont

terribles pour l’âme. Ce n’est pas du tout la même chose que les doutes légaux d’une âme exercée, mais c’est

la frayeur de Dieu qui châtie l’âme. Ce n’est pas l’incertitude de savoir s’Il est pour elle, si elle pourra échapper,

ce dernier cas serait le doute légal, le premier est le désespoir qui procède de Satan. Si le saint marche

fidèlement, il a sûrement des ennemis, il doit lutter contre Satan et ses machinations, mais le Seigneur les

soumet de fait ; preuve encourageante que le Seigneur est avec le croyant dans sa course après qu’il s’est

montré patient dans la foi. Nos adversaires sont ceux du Seigneur ; la conscience de cela nous donne une

immense force. Ceux qui s’opposent à nous dans le sentier du Seigneur Le haïssent. Ils seront trouvés

menteurs et vides dans leurs prétentions. En paix par la puissance du Seigneur, le saint marchera dans un

sentier uni. « Celui qui fait la volonté de Dieu demeure à toujours » , il est nourri de la moelle du

froment, de la plus précieuse connaissance de Christ ; la douceur de la grâce divine rafraîchira et satisfera le

désir de l’Esprit.

Psaumes 82 et 83. En méditant ces psaumes, je n’ai aucune remarque à faire en rapport avec mon but en

commentant les Psaumes. Dans le psaume 82, le lecteur observera que Dieu juge les juges, spécialement ceux

qui ont la loi divine pour les guider. De la place qu’ils occupaient comme exerçant l’autorité de Dieu sur la terre,

ils tombent dans celle de l’homme responsable, et Dieu se levant juge la terre. Alors Dieu s’occupe de l’iniquité

qui a eu lieu envers les hommes et de la réparation du jugement confié à l’homme par la justice. Dans le

psaume 83, nous voyons les voies dans lesquelles l’homme est coupable d’animosité active contre Dieu, dans

sa haine pour le peuple de Dieu, employant force, ruse, violence afin d’anéantir leur souvenir de la terre — il en

résulte que Jéhovah seul (le Dieu d’Israël) est le plus élevé sur toute la terre ; car tel est l’effet des efforts de

l’homme. L’oppression sur ceux qui représentent Dieu sur la terre, la rébellion contre Dieu, se manifestent par

la haine de Son peuple terrestre ; tels sont les caractères de l’homme et le sujet du jugement de Dieu sur la

terre.

Psaume 84. Quoique Dieu soit nécessairement le centre de tous les désirs du nouvel homme, cependant il

n’est pas parlé dans ce psaume du désir après Dieu comme tel, ainsi que nous le voyons au psaume 63.

Jéhovah est reconnu comme le Dieu vivant, mais aussi comme un Dieu manifesté dans la relation avec Son

peuple. Ce n’est pas : « Mon âme a soif de Dieu » mais : « Combien tes demeures sont aimables, Éternel des

armées ! ». Elles ne seraient pas ainsi s’il n’y avait pas été, si elles n’étaient pas à Lui. Puis encore, c’est la

 [Éph. 3, 8]

 [1 Jean 2, 17]



jouissance de la relation en commun avec Lui, demeurant au milieu de Son peuple, non pas la jouissance

abstraite de Lui-même. Les tabernacles de Dieu sont un refuge pour le cœur, comme l’hirondelle a son nid de

Dieu pour y mettre ses petits. Et ceci est juste. La racine et l’essence de la piété personnelle sont bien le désir

de l’âme après Dieu. Le secret de Dieu se trouve là, et l’âme se tient dans la sainteté de Sa présence, en

l’exerçant devant Lui. Mais là où Dieu déploie Sa gloire, là où Il est adoré, là est le véritable refuge de l’âme

pieuse. Dans Son temple, chacun parlera de Sa gloire. La louange y déborde.

Ce n’est pas l’exercice de l’âme, mais dans sa piété elle loue et adore là où les autres le font qui ont un

même esprit qu’elle, et là où l’on ne fait qu’adorer ; car l’autel de Dieu est le centre des désirs et des

épanchements du cœur. Là Dieu se manifeste, et le cœur se trouve à l’abri des exercices et des épreuves. Le

cœur comprend alors que dans ce lieu on continuera à louer Dieu. Ceux qui y demeurent n’ont rien d’autre à

faire que de louer. Telle sera la bénédiction pleinement accomplie.

Il y a encore une chose (v. 5 et suivants) dans laquelle la bénédiction est comprise dans le chemin qui y

conduit et qui traverse ce monde, vallée de larmes. Le cœur de celui qui marche droit vers le repos et la

demeure de Dieu, trouve sa force dans le Seigneur. Il est béni. Si la demeure de Dieu, où Sa gloire est

manifestée et remplit toute la place, est l’objet où tendent les désirs du cœur, le chemin se poursuit moralement

dans le cœur. Il peut être rude, il peut devenir une vallée de larmes, une vallée où l’on trouve la croix, mais c’est

le chemin qui mène au but et le cœur y marche. À côté de ceci, le cœur a confiance en Dieu, il a Son amour

comme la clé de toute chose. Puis il dit : « Par ces choses l’homme vivra et dans toutes ces choses il y a la vie

de l’Esprit » . Elles changent la vallée de larmes en une source d’eau vive et trouvent dans la douleur

un rafraîchissement de grâce. Car nous avons besoin d’une volonté brisée, nous devons juger notre volonté

sans les désirs de notre cœur, afin que la grâce, que Dieu Lui-même (cette source de joie et de bénédiction),

puisse avoir son entière place. C’est ce que produisent les exercices et les épreuves du désert. La vallée n’est

pas appelée  : la vallée des épreuves, mais celle des larmes ; parce que ce ne sont pas simplement les faits

extérieurs qui font découler la bénédiction et la joie, mais bien plutôt les exercices du cœur qui proviennent de

ces faits. Évidemment, le caractère de la vallée est la source de la bénédiction, mais Christ parfait dans Ses

voies était un homme de douleurs, manifestant et exerçant au milieu d’elles Son amour. Nous avons besoin

d’humiliation, de brisement afin d’atteindre à cet état, c’est ce qui en fait une source de bénédictions. Il avait

dans Sa douleur, dans Sa réjection près du puits de Sichar, une nourriture à manger que Ses disciples ne

connaissaient pas. Mais cela n’est pas tout. Dieu envoie directement le secours et la grâce d’en haut, une pluie

fertile sur Son héritage, le rafraîchissant lorsqu’il est desséché. La pluie remplit les étangs. Les communications

de l’Esprit de Dieu, la révélation de Christ à l’âme, l’amour du Père rafraîchissent, réjouissent le cœur et le

remplissent de ce qui lui fait paraître le monde comme un néant. L’homme nouveau, rempli de cette joie,

traverse joyeusement la vallée en y pensant. Il va de force en force. Ce n’est pas une force accumulée,

quoiqu’augmentée, mais jamais de manière à faire diminuer la dépendance de Dieu ; au contraire, elle

l’augmente. On se connaît mieux et l’on se défie encore plus de soi-même ; nous sommes plus simples et nous

avons un sentiment plus net que la puissance appartient à Dieu. Comme il est dit à Pierre : « Lorsque tu seras

ramené, fortifie tes frères » , cas extrême quant au moyen, qui nous montre combien le jugement de

soi-même et la leçon de dépendance sont le chemin de la force, car la force est réellement en Christ. « Ma force

s’accomplit dans la faiblesse » . Ainsi la force que nous avons et que nous sentons lorsque nous

sommes amenés à réaliser la grâce et la présence de Christ, nous pousse en avant dans notre voyage à

travers le désert ; nous l’employons (je ne dis pas que nous la perdions) pendant la course, mais ce n’est pas la

jouissance que l’on ressent en tirant la bénédiction de Lui, c’est l’emploi de cette force en chemin. Ceci conduit

à une compréhension plus étendue du besoin que nous avons de Christ, à une plus grande connaissance de ce

 [És. 38, 16]

 [Luc 22, 32]

 [2 Cor. 12, 9]



que nous sommes, par les choses que nous traversons et qui n’est pas toujours découverte par un jugement

que nous formons de nous-mêmes, mais par un tel dépouillement du moi, par un tel abandon de sa puissance

trompeuse sur notre cœur, que nous nous jetons plus simplement dans les bras de Christ. Nous marchons

aussi vers un degré de force plus élevé. Christ est davantage notre tout. Y a-t-il manquement, le cœur se jugera

lui-même et l’âme sera restaurée. La fin en sera notre apparition devant Dieu, où il n’y aura plus de moi, dans le

lieu où Il aura mis Sa bénédiction, et où tous se rendent pour L’adorer et Le glorifier. Même à présent, il y a un

accomplissement partiel de ceci, mais son accomplissement entier aura lieu certainement en gloire, dans la

Jérusalem céleste, dans la maison du Père. Mais dans ce psaume, tout cela amène à la supplication, Dieu

étant considéré comme majesté divine, mais avec laquelle on a la conscience d’une relation bénie. Il est

Jéhovah des armées, mais Il est aussi le Dieu de Jacob. Toutefois, il y a encore davantage ; jusqu’à ce que

nous soyons introduits dans les parvis de Dieu, nous dépendons de Sa majesté et de Sa fidèle alliance — pour

nous c’est le nom du Père en union avec Christ, mais aussi le regard du Père sur Christ ; c’est notre

sauvegarde jusqu’alors et pour l’éternité. Nous avons confiance et nous prions parce que le regard de Dieu est

sur Christ. Mais cette confiance sur la route à travers la vallée de Baca est liée avec le désir d’être dans les

parvis. « Vois, ô Dieu, regarde la face de ton Oint ». Car mieux vaut un jour dans tes parvis que mille ailleurs.

Mieux vaut être là sur le seuil avec le droit d’y habiter que de jouir de tout ce que les tentes des méchants

peuvent offrir. Dieu éclaire de Sa glorieuse majesté, Il protège. Il donnera en grâce parfaite et sans relâche tout

ce dont nous avons besoin dans l’épreuve du chemin et dans notre faiblesse ; il est doux de compter sur Son

secours. Et, à la fin, lorsque nous serons amenés au port, capables d’en jouir, Il nous donnera la gloire avec

Lui-même. Nous pouvons compter sur Lui pour toutes choses. Il est bon. Il ne refuse aucun bien à ceux qui

marchent devant Lui. L’âme se repose dans le sentiment que : « Bienheureux est l’homme qui se confie en toi ».

Combien c’est vrai ! Rien ne peut troubler, rien n’est au-delà de Sa puissance — rien dont Son amour ne puisse

prendre le fardeau à notre place — rien dont Sa sagesse ne puisse se servir en bénédiction. Et le cœur connaît

Son amour, il compte sur cet amour, il sait que : « Bienheureux est l’homme qui se confie en Lui ».

Le psaume 85 fait ressortir un principe de grande importance pratique ; c’est la différence entre le pardon de

ce qui appartient à notre état passé, et la bénédiction dans laquelle le croyant est introduit par la jouissance

d’une relation avec Dieu. Ici, naturellement, il s’agit du rétablissement d’Israël en bénédiction, dans son pays,

l’accomplissement des promesses de Jéhovah. Je vais parler seulement des principes par rapport à nous.

Le pardon est compris comme étant un fruit de la bonté de Dieu envers Son peuple ; partant de là, on attend

une pleine bénédiction. Mais les deux choses sont distinctes. Il en est ainsi pour nous, le pardon s’applique à

tout ce que nous sommes, comme appartenant au vieil homme et à ses actions. Nous sommes ramenés, et

tous les fruits du vieil homme sont mis de côté pour toujours par le sacrifice de Christ. Nous avons ainsi pardon

complet. La colère est passée. Tous nos péchés sont couverts, mais, malgré cela, il existe toujours la distance

de Dieu et il n’y a pas encore jouissance de communion avec Lui. La peur du jugement et du juge est passée,

mais la jouissance de la bénédiction actuelle avec Dieu, Sa grâce comme étant sur ceux avec lesquels il n’y a

plus rien à débattre et la manifestation de la grâce divine dans des rapports naturels et justes, de tout cela il

n’est pas question ici. La joie a été grande, elle est grande en se sentant pardonné, mais cela s’applique à ce

que nous sommes dans la chair ; ce n’est pas la communion avec Dieu dans une nature capable de jouir de Lui

seul, parce qu’elle vient de Lui. Quoiqu’on soit pardonné, cette distance, ce manque de jouissance de Dieu est

senti comme étant proprement la colère. Cela n’est pas encore être amené à Dieu. Nous ne pouvons rester

sans la jouissance de Sa grâce. C’est à cela que se rapporte l’appel de ce psaume. Il est fait allusion à la

captivité de Jacob, mais plus encore, il désirait d’être amené à Dieu et que toute colère fût apaisée. Ceci est un

grand mot ; cependant, connaissant au moins en espérance l’amour et la communion, nous ne pouvons pas



nous en passer. Il se peut que nous ayons désiré que toute colère cessât, c’est-à-dire le sentiment de la faveur,

mais nous ne pouvons pas l’obtenir par des progrès et des victoires ; il nous faut l’obtenir par le pardon et la

délivrance, parce que nous sommes pécheurs. Lorsque nous avons découvert qu’il existe une rédemption et un

pardon, il n’y a plus seulement un simple besoin de la conscience qui nous pousse à avancer, mais nous

ressentons les désirs spirituels du nouvel homme, verset 6. « Ne veux-tu pas revenir, nous faire revivre, afin que

ton peuple se réjouisse en toi ? ». L’âme est vivifiée par la présence de l’Esprit de Dieu, elle se réjouit en Dieu

Lui-même. Ainsi en Romains 5. Nous avons la paix avec Dieu. Non seulement cela, nous nous réjouissons en

Dieu par Jésus Christ notre Seigneur par lequel nous avons reçu la réconciliation. « Fais-nous voir, ô Éternel,

ton amour (car c’est l’amour, mais l’amour de Dieu, reconnu dans Sa relation avec Son peuple ; pour nous,

c’est le Père, connu en Christ) et accorde-nous ton salut ». Mais l’âme a compris la grâce, elle attend la

réponse, parce qu’elle espère en la grâce. Ce n’est pas une angoisse légale, mais l’envie de connaître Dieu en

grâce. « Il dit paix à son peuple. Oui, son salut est près de ceux qui le craignent ».

Ceci est de toute importance pour l’âme ; elle ne doit pas rester arrêtée au pardon (c’est la première

nécessité urgente qui s’applique au pécheur), mais elle doit comprendre qu’elle est appelée à la jouissance de

Dieu, dans la communion sans nuages de la nouvelle nature, qui étant, moralement parlant, la nature divine,

trouve ses délices pleines et entières en Dieu et dans un sentiment croissant de dépendance — nous nous

réjouissons en Dieu. Sans doute, ce sentiment est et doit être fondé sur la justice divine, comme nous allons le

voir. S’il n’en était pas ainsi, ce ne serait pas Dieu ; cependant, ici, l’idée n’est pas qu’on ait à arranger ce point

avec un Dieu qui le mette en question, mais il s’agit de jouir de la présence de Dieu, de la communion avec Lui,

suivant la perfection où nous avons été introduits devant Lui ; nous jouissons en Lui de la nature divine dont

nous sommes participants. Par rapport à Israël, il en est ainsi : « L’amour et la vérité se rencontrent, la justice et

la paix s’embrassent ». C’est la miséricorde, car elle est accordée à des pécheurs en pure et souveraine grâce ;

c’est la vérité, car elle accomplit toutes les promesses de Dieu envers Israël. Pour nous, elle accomplit bien

plus que bien des promesses, car il n’y en avait point pour l’Église. Bien plus, c’est être en Christ, et comme

Christ, et tels aussi devant Dieu, d’accord avec la grâce dans laquelle Christ se tient devant Dieu comme

ressuscité d’entre les morts. La justice semblait être contre le pécheur ; elle l’était, mais par la divine justice elle

s’associe avec la paix en faveur du pécheur. Elles s’embrassent. La paix correspond à la miséricorde du verset

cité, la justice à la vérité. Ils ont — nous avons — la paix par la grâce. La justice par la foi de Jésus Christ nous

anime dans la pleine jouissance de la place où Il est, ou bien, sans cela, ce ne serait pas la justice. « La vérité

germe de la terre » pour Israël ; tout ce qui est promis est renfermé dans cette parole. Pour nous, cela va sans

dire, c’est d’être assis dans les lieux célestes en Christ Jésus. Il n’est pas dit  : La gloire habitera dans notre

pays, non, mais nous sommes selon notre titre et notre place dans la gloire de Dieu, en haut  ; mais dans tous

les cas, la justice abaisse ses regards du ciel sur la terre. Ce n’est pas pour Israël ou pour nous que la justice

regarde de la terre pour implorer la bénédiction du ciel. Il a établi la justice dans le ciel lui-même. Christ est là. Il

y est par la justice de Dieu. Cette justice est divine et céleste. Lui, ayant glorifié Dieu, est glorifié avec Dieu et en

Lui, et ceci est la justice divine. Nos bénédictions célestes et les bénédictions terrestres d’Israël en découlent

toutes deux. Puis viennent les bénédictions conférées et, en vérité, tout cela est le produit de cette contrée

céleste ; ses joies et ses privilèges nous sont appropriés pour en jouir. Le dernier verset s’applique proprement

à la terre, mais il y a une vérité qui s’y rattache et dont je n’ai pas fait mention. Le gouvernement actuel de Dieu

s’applique à cette marche dans la jouissance divine, non pas au pardon et à la paix. Nous jouissons de cette

communion bénie, habitant en Dieu et Dieu en nous, par l’Esprit Saint qui nous est donné. Si nous L’affligeons,

nous sommes tristes, humiliés, peut-être châtiés. Notre place reste la même, mais la réalisation et la jouissance

dépendent des révélations et de l’action du Saint Esprit en nous, et ces dernières dépendent de notre marche,

[12]



de notre état, de notre obéissance. Ainsi en est-il dans Jean 14 et 15. La jouissance des bénédictions et de la

faveur divines dépend de la marche du fidèle. Cela doit être, si c’est un résultat de l’Esprit Saint demeurant en

nous, car comment pourrions-nous jouir de la communion dans l’amour, au milieu du péché ou de vaines

pensées ? La présence du Saint Esprit dépend de la justice — c’est-à-dire de la présence de Christ dans le

ciel ; cela répand l’amour de Dieu dans nos cœurs. Nous demeurons en Lui et Lui en nous. Mais si le mal est là,

la chair est à l’œuvre, le Saint Esprit est attristé, la communion est interrompue. Ce n’est pas une question de

position (c’est admis  : Christ est au ciel), mais il s’agit de jouir de la bénédiction où j’ai été introduit, jouir de

Dieu. Ici, il est question de toute notre marche avec Dieu (quoique ce soit par grâce que je reste debout) ; le

point sur lequel j’insiste ici, c’est que l’âme saisisse clairement la différence qui existe entre le pardon et notre

position en Christ : le pardon, c’est la grâce appliquée par l’œuvre de Christ au péché et à tous les fruits du vieil

homme et notre introduction en Lui, en justice dans la présence et la communion de Dieu où n’entrent aucun

nuage, aucune question de péché. Nous pouvons sortir de cette présence (non pas de notre titre à y être, mais

de sa jouissance en esprit — non pas que la paix avec Dieu soit détruite, mais la communion), mais aucun

nuage de péché ne peut y entrer. Nous sommes aimés comme Christ est aimé. Tout dépend de Son œuvre.

Mais un point, c’est le pardon des choses hors desquelles nous avons été tirés, c’est-à-dire l’application de

l’œuvre de Christ à notre responsabilité comme enfants d’Adam dans la chair. Un autre point, c’est que nous ne

sommes pas dans la chair, mais en Christ, dans la jouissance des choses où Il est entré, où est notre vie pour

toujours.

Psaume 86, quoique bien simple dans son expression, est tout plein de principes pratiques importants. Il

montre comment la faiblesse d’une âme attirée à Dieu peut être corrigée par Sa pleine gloire et Son entière

puissance. Elle trouve son appui, non pas en embrassant tout d’abord l’étendue de la gloire dans son faible

état, mais en se concentrant en Dieu et ainsi en louant et en attendant la force et la délivrance finale qui

l’introduit dans la gloire.

Le terrain sur lequel l’âme s’appuie s’attendant à Dieu afin qu’Il incline Son oreille se présente sous quatre

faces. L’âme est pauvre et affligée, elle n’est pas d’entre les orgueilleux de la terre ; elle est sainte, réellement

mise à part pour Dieu ; elle est le serviteur de Jéhovah (pour nous, le nom du Père doit s’introduire ici, comme

nous l’avons toujours vu, et Christ comme Seigneur) ; elle se confie en Lui et crie journellement au Seigneur. Tel

est l’état de l’âme, pauvre et sainte, c’est-à-dire mise à part pour le Seigneur ; comme un serviteur qui se confie

et dont la confiance n’est pas paresseuse, elle crie dans le sentiment du besoin et de la dépendance. C’est-à-

dire qu’elle se confie en la bonté de Dieu avec le sentiment que Sa majesté est au-dessus de tous ceux qui

prétendent à la puissance. Lui seul est Dieu, Lui seul est grand et fait ce qui, à nos yeux, est miraculeux. Alors

l’âme cherche à être enseignée dans les voies de Dieu — elle n’a aucune envie de marcher dans ses propres

voies. La vérité et la Parole de Dieu la guident. Mais il y a un nouveau besoin, elle tend à être distraite par mille

objets, mille pensées étrangères, et elle prie le Seigneur de ne lui donner qu’un seul but. Combien nous avons

besoin d’avoir un cœur concentré tout entier sur le Seigneur ! Là se trouve la puissance ; là se trouve la

présence des choses divines qui placent l’esprit dans les choses célestes, qui le mettent en contact direct avec

les sources de la force divine. Lorsque d’autres pensées nous occupent, nous sommes en dehors, dans un

monde dont nous devons être délivrés ; nous ne sommes pas dans le monde divin et céleste, de manière à en

être des témoins. La majesté et la gloire du nom de Dieu ont été vues, verset 9 ; mais cela n’a pas fait passer

l’âme dans la gloire, comme si elle s’y trouvait chez elle.

Dans un sens, c’est une chose trop grande et on le sent. Que nous sommes petits ! Combien nous ne

connaissons qu’en partie ! Mais cela conduit l’âme à chercher de plus en plus la concentration de toutes ses

affections sur Dieu ; pauvre et faible comme elle est, c’est là ce qu’il faut à l’âme, ce qui la satisfait. Son centre



est dans l’affection et la reconnaissance pleine d’adoration, par la grâce, pour toute cette gloire. Alors l’âme

continue et dit  : « Je te louerai de tout mon cœur, Seigneur, mon Dieu ». Ces choses sont liées ici, elle peut

louer comme elle est appelée à le faire, et comme voyant d’avance sa louange finale. Nous sommes appelés à

comprendre avec tous les saints la longueur et la largeur, la profondeur et la hauteur , mais

auparavant nous devons être amenés au centre — Christ demeurant en nos cœurs par la foi et nous enracinés

et fondés dans l’amour. De là, Le connaissant, nous glorifions Son nom pour jamais. Notre petitesse a trouvé

dans Sa grandeur sa place et sa force. Nous sommes, comme je l’ai dit, au centre de gloire. Alors se déploie à

nos yeux la grande délivrance que Dieu a accomplie. Nous voyons que la grâce suprême est la source de tout.

Ce n’est pas seulement de reconnaître Sa grâce par rapport à la nature où tout suit son ordre — mais c’est la

grâce souveraine — l’activité de l’amour de Dieu — qui est descendue ici-bas et nous a délivrés de l’état le plus

dégradé. Ceci donne un caractère tout spécial à notre connaissance de Dieu. Nous sommes complètement

dépendants de Sa bonté, mais en même temps notre amour pour Lui a un caractère intime, parce que, par

notre incapacité, nous savons que nous sommes les objets de Son amour, qui, par conséquent, est infini.

L’âme, se confiant ainsi en Dieu, est occupée pour elle-même de Lui comme ce qui la regarde tout d’abord, voit

l’inimitié des hommes orgueilleux, qui ne Le craignent pas et s’élèvent contre elle. Elle cherche l’intervention de

Dieu. Ceci est une grande preuve de foi, mais, confiante dans l’amour qui la reçoit, elle demande davantage.

Elle se réjouit dans la manifestation que Dieu est de son côté. Cette manifestation n’est pas seulement la

délivrance, mais la satisfaction du cœur. Tout ce qu’elle demande, c’est que Dieu se montre de son côté. Telle

est la portion sûre de tout homme qui se confie en Dieu, qui marche avec Lui ; c’est ce que le Seigneur a désiré,

psaume 22, et n’a pas eu, Lui qui s’est humilié plus bas que le plus humble pour l’amour de nous ; mais, dans

cette position, parfait en amour, glorifiant Son Père et ainsi plus élevé que les plus hauts élevés. C’est pourquoi

Son Père L’a aimé, et, considéré comme homme, Il est glorifié d’une manière encore bien plus grande. Il ne fut

pas soutenu et encouragé dans l’épreuve, au moment suprême — là, Il se trouva seul. Nous, nous avons

confiance et nous sommes délivrés ; Lui, parfait au-dessus de tout, a été seul dans cette perfection. Que le

Seigneur nous donne au moins des cœurs concentrés sur Lui, concentrés sur Son nom et sur l’amour du Père.

Voilà notre centre, là nous n’avons pas à craindre les ennemis (Phil. 1, 27, 28).

Psaume 87. C’est la fondation de Dieu qui rend tout assuré. Ce qui appelle l’intérêt ou affermit la foi du cœur

n’est pas que la fondation de la cité de Dieu soit dans la sainte montagne, mais que cette cité repose sur la

fondation de Dieu même ; ainsi en est-il de nous. La fondation assurée de Dieu demeure et dans ce dernier cas,

c’est lorsque l’Église était dans un si mauvais état que le fidèle devait la juger et se séparer de beaucoup de

ceux qui en faisaient partie. Néanmoins, la fondation de Dieu demeure assurée, de même que Son appel et Son

héritage dans les saints. Mais ce psaume nous apporte un autre point, bien dur pour l’activité de la chair. La foi

attache plus d’importance à la cité de Dieu qu’à tout ce que l’homme a construit. Les sentiments de ce psaume

sont essentiellement juifs. En dénombrant les peuples, les saints et le Messie Lui-même sont enregistrés en

Sion. Voilà pourquoi le psaume se glorifie en Sion — c’est la manière dont Dieu considère la cité. Pour nous,

sans doute, la chose apparaît sous une autre forme, quant à l’Église : Christ en fait partie comme sa Tête, non

pas comme y étant né. Les sources rafraîchissantes de Dieu sont là. Mais, de fait, lorsque l’Église de Dieu est

méprisée, lorsqu’elle est formée de gens qui ne sont rien dans ce monde, nous en vantons-nous parce qu’ils

sont riches dans la foi et précieux aux yeux de Dieu ? ou bien les grandeurs des Égypte, des Babylone, que

Dieu juge, attirent-elles, au contraire, nos regards ? Jugeons-nous d’après l’Esprit de Dieu, ou d’après celui de

l’homme ? L’apparence et la vanité de ce monde sont-elles de quelque poids pour nous ; ou bien la foi au

Seigneur de gloire nous conduit-elle à estimer haut ce que Dieu estime, ce qui est glorieux ? Il a un peuple qu’Il

enregistre. Est-ce l’esprit du monde ou l’Esprit de Dieu qui forme notre estimation sur ce qui est vil ou de grand

 [Éph. 3, 18]



prix ? Pesez le langage de l’épître de Jacques. Puissent nos âmes sentir tout spécialement la valeur de ce qui,

dans les demeures célestes, sera estimé excellent par Dieu.

Psaume 88. Je n’ai pas beaucoup à en dire. Dieu est connu et l’âme s’attend à Lui, d’après la révélation de

Son nom, comme l’unique Sauveur, et c’est justement à ce point-là que l’âme est amenée par les exercices

dont traite ce psaume ; elle est amenée par l’oppression de tous ceux qui l’entourent à comprendre qu’elle vient

de la main de Dieu, et plus encore, que c’est le jugement de ce qui se trouve être un salut parfait de Sa part.

Jéhovah, Dieu de mon salut, domine le psaume. L’état est celui-ci : actuellement affliction, la nature ne trouve

aucune satisfaction, tout le monde l’abandonne. Ceci n’en est que la partie extérieure et négative parce que la

nature ne trouve aucun soulagement. Le grand poids qui pèse sur l’esprit est la mort, la mort portant le

témoignage de la colère de Dieu. Mais alors, la connaissance que le Dieu révélé est l’unique Sauveur retourne

le cœur ; sa vie était près de la fosse. La colère de Dieu pesait sur lui. Également, c’est à Dieu qu’il crie. C’était

la nature dépourvue de soutien, la nature vis-à-vis de la mort pesant sur elle, c’est-à-dire sa destruction et sa

fin. Alors Dieu surgit, ainsi que la foi en Lui, jusqu’à reconnaître que tout dépend de Lui et que c’est Sa colère

qui est sentie en toute chose. Ceci est vrai, c’est la mort considérée dans toute sa vérité. Ainsi Christ la vit en

Gethsémané, quoiqu’Il n’eût pas prononcé tout ce qu’il y a dans ce psaume. Ainsi le voit l’âme convaincue dont

l’œil est ouvert pour Dieu, au milieu de son état d’homme mortel. Toutefois ce psaume ne va pas au-delà de

cette vie. Il se termine dans la nature — dans le simple judaïsme. Mais la foi en la révélation de Dieu, qui lui a

fait si bien sentir ce qu’est la mort, comme colère de Dieu, la porte à regarder à Lui qui l’a infligée, comme à un

Sauveur. Telle est la valeur d’une pareille expérience. Elle nous montre notre véritable état, notre vraie relation

en Dieu en rapport avec la nature. Il n’y a aucun moyen d’échapper, car c’est notre état, par le jugement,

devant Dieu. Cela fait que la délivrance est connue, et nous connaissons la délivrance comme grâce

souveraine, comme délivrance de Dieu ; l’âme se repose sur cette révélation, et jusqu’à ce qu’elle obtienne la

délivrance elle crie à Dieu. Mais lorsque la délivrance est obtenue, la chair et tout ce qu’elle est demeure sous

la colère, comme une chose déjà jugée. Il n’y a pas de déception lorsqu’on croit cela réellement, quoique nous

puissions oublier le péché pour un moment et même avoir à combattre et à veiller. Mais l’état de l’homme

devant Dieu est toujours considéré comme une chose mauvaise et condamnée. Ce psaume est la description

des phases qui amènent l’âme à cette connaissance. Quelquefois, elle ne l’atteint qu’à son lit de mort. Il ne

devrait pas en être ainsi, mais cela explique ce qui surprend souvent en des personnes chrétiennes. Lorsqu’elle

n’en a pas réellement fait l’expérience, l’âme n’est pas libre. Elle est sur le terrain du salut de Dieu, en esprit,

non dans la chair. C’est pour n’avoir pas reconnu cela que plusieurs ont été conduits à vivre d’expériences et

non de Christ. Ils parlent du travail du Saint Esprit, de la connaissance du péché dans la chair, de la puissance

mortelle de la loi, ce qui signifie simplement qu’ils n’ont pas appris que nous sommes devant Dieu en esprit,

non dans la chair. Ils en sont encore à ce psaume. Ils n’ont pas encore appris le salut et l’évangile, ne savent

pas qu’ils sont morts et ressuscités avec Christ. Ils sentent la mort peser sur eux comme étant la colère de Dieu

ainsi que nous le voyons dans ce psaume, mais ils n’ont pas reçu la sentence de mort en eux-mêmes par la

mort de Christ en grâce, pour eux, de manière à se regarder comme morts et crucifiés avec Christ et comme

étant néanmoins vivants, cependant non pas eux, mais Christ vivant en eux , Christ qui est mort et a

mis de côté tout cela pour eux. Ils sont sous le poids de la colère pour ce qu’ils sont par nature — tout ceci est

vrai à sa place — mais ils n’ont pas appris Christ et que par Lui ils ne sont pas dans la chair, mais en Christ qui

a tout porté, qui a tout traversé pour eux, et que, dès à présent, par Lui, ils sont libres dans le nouvel homme et

ressuscités en Lui.

Psaume 89 a un caractère remarquable qu’il nous est utile d’étudier. — Nous y voyons la confiance en la

fidélité de Dieu, par rapport à Sa Parole éternelle lorsqu’antérieurement tout semble la démentir, mais nous

 [Gal. 2, 20]



trouvons l’attente de l’accomplissement fondée sur la grâce, qui, de fait, est en Christ, en qui toutes les grâces

promises se concentrent. Car je dis : « L’amour est fondé à jamais ; tu établis ta fidélité dans les cieux » (v. 2).

L’accomplissement des promesses de Dieu sur la terre sera une source de louanges pour les habitants du ciel.

Cependant, nous voyons à la fin qu’il est parlé comme si Dieu avait fait les hommes en vain — c’est une triste

pensée — la puissance du mal domine, les hommes sont ses instruments zélés et le bien n’a rien d’autre à

attendre que reproche et chagrin. Mais on crie à Dieu pour qu’Il se rappelle la faiblesse des saints et leurs

peines. Ici encore, nous trouvons la confiance, et quel que puisse être l’état des choses, Il a fait la rédemption, Il

a brisé la puissance de l’ennemi ; et ne l’a-t-Il pas fait d’une manière bien meilleure que pour Israël ? Son bras

est puissant, Sa main droite élevée, quel que soit l’état des choses. La justice et le jugement sont les attributs

inséparables de Son trône. La grâce et la vérité L’annoncent lorsqu’Il s’avance. Cette expression est

magnifique. Dieu a un trône. Là, toute chose doit être mise en conformité avec le trône. Mais en avançant dans

Son œuvre, la grâce et la bonté vont au-devant de Lui et la fidèle vérité dira à Son peuple qu’Il est là, lorsqu’Il

s’avancera. Les actions sont grâce et fidélité, parce que Sa volonté agit et que Sa nature est amour.

Cependant, Son trône maintient toujours la justice et le jugement. Combien ceci n’a-t-il pas été démontré

visiblement en Christ et à cause de Lui, quoique évidemment cela doive être manifesté dans les derniers jours

en Israël ! Cette connaissance de Dieu donne le sentiment de bénédiction au milieu du chagrin, versets 15, 16

et 17. « Heureux le peuple qui connaît l’appel de la trompette ! Éternel ! ils marchent à la clarté de ta face ; ils se

réjouissent de ton nom chaque jour et se glorifient de ta justice. Car c’est toi qui es la gloire de leur force, et

c’est par ta faveur que notre corne s’élève ». Tout cela est réalisé dans le cœur au milieu de la douleur, qui,

quoique sentie, peut être toujours joyeuse. Le cœur du fidèle en éprouve une douce bénédiction. Les difficultés

ne font que l’accroître, parce qu’elles lui montrent la précieuse fidélité et la faveur de Dieu, et lui font sentir que

rien ne le sépare de l’amour de Dieu qui est en Christ Jésus notre Seigneur . L’intime révélation de la

faveur divine rend le sentier de la douleur plein de douceurs. Ainsi Christ Lui-même fut un homme de douleurs.

Cependant, Il peut dire : « Afin qu’ils aient ma joie accomplie eux-mêmes » . Ensuite le psaume insiste

sur la sûreté des promesses en Christ (dans les mots  : « Ton saint », remarquez que le mot  : saint est ici le

même que le mot : miséricorde dans le premier verset, non pas que le mot saint dans le verset 18). Ainsi donc

grâce, fidélité, caractère divin du trône, action divine, accomplissement de la rédemption, ce qu’est le titre de

Dieu et la puissance par laquelle Il a brisé l’hostilité du péché, tout cela, connu de nous, comme étant l’amour

du Père, par le Fils, amène par l’Esprit notre cœur au milieu de toutes les épreuves dans une vraie jouissance.

C’est une jouissance par la foi de la lumière et de la face de Dieu selon toute la faveur qu’Il nous porte en

Christ. Ceci est naturellement exprimé dans le sens juif, mais Christ se manifeste à nous, comme Il ne le fait

pas au monde. Le Père et le Fils viennent et font leur demeure chez nous . Nous possédons la joie ;

nous comptons sur la délivrance finale pleine et entière.

[Écho du témoignage 1872 p. 239-269]

Psaumes 90-106

Le psaume 90 est d’une manière spéciale le soupir d’Israël après la grâce et la restauration des derniers

jours, après sa longue affliction. Mais nous voulons appliquer ses principes comme nous avons coutume de le

faire. Il contemple deux choses dans le gouvernement de Dieu : la discipline à proprement parler, et la grâce qui

satisfait. Ces deux choses sont fondées sur un point : Dieu est seul Dieu, invariable, le même depuis avant la

fondation du monde (et à cela se rattache la discipline) ; le temps, qui semble si long, n’est rien pour Lui. Il est

 [Rom. 8, 39]

 [Jean 17, 13]

 [Jean 14, 23]



l’habitation de Son peuple, son repos, sa demeure, son asile assuré, quels que soient ses égarements. Quant à

l’homme, dans le temps, d’un seul mot Il le met de côté, puis le réhabilite. Ils sont comme l’herbe qui croît et se

flétrit. Mais quoique ceci soit vrai, lorsque nous comparons Dieu et l’homme, cependant la foi n’oublie pas aussi

les voies et les desseins de Dieu vis-à-vis de Son peuple. Quant à Israël, il ne sent que la colère, parce qu’il ne

connaît pas encore la réconciliation. Nous savons que ces voies sont amour, mais il n’en reste pas moins vrai

qu’il y a une action de Dieu, et nous pouvons l’appliquer. Qui est-ce qui connaît la force de ta colère, et autant

qu’il faut te craindre, ta fureur (v. 11) ? Ceci n’est pas arbitraire, mais en rapport avec Sa propre nature et Son

caractère. La crainte connaît Dieu en vérité, de sorte que ce qu’Il est, est appliqué au saint jugement de tout ce

qui se trouve dans l’âme, afin que rien ne Lui déplaise et n’altère la communion. La colère donc comme

discipline — c’est-à-dire déplaisir gouvernemental — est l’expression de cette action de Dieu dans ce qui

concerne l’état de l’âme, quand elle n’a pas été sur ses gardes ou qu’elle a suivi sa propre volonté. Cela révèle

le caractère de Dieu quant à ce qui, en nous, est opposé à ce caractère. La foi, l’enseignement divin, nous

montrent que Sa colère existe ainsi que Sa crainte. Mais lorsque la volonté se plie, notre faiblesse même ne

produit pas la terreur, mais un motif de plus pour chercher Dieu. Et Dieu reconnaît cette faiblesse. Il considère

de quoi nous sommes faits, et se souvient que nous ne sommes que poussière . Mais lorsque une

fois nous avons senti notre incapacité et que nous appliquons notre cœur à la sagesse, dont le commencement

est la crainte de Jéhovah, au lieu que Dieu soit obligé de l’enseigner en soumettant notre volonté et en

corrigeant notre négligence, le cœur reprend courage, il devient hardi. Ce n’est pas en raisonnant, mais par la

grâce, que la confiance est rétablie, et le cœur peut dire : Reviens Éternel ! Jusques à quand ? (v. 13)…

Ceci, nous l’avons souvent vu, est l’expression de la foi. Dieu se propose de bénir et finalement Il bénira Son

peuple ; et partant, lorsqu’elle est dans l’angoisse, la foi peut dire : Jusques à quand ? Le moi n’est point la foi,

et la crainte de Dieu doit se produire ; mais là où se trouve la foi, la crainte de Dieu jaillit de nouveau dans le

sentiment de la grâce connue ; elle dit : Jusques à quand ? Et remarquez-le, il y a une grâce connue. Il n’est pas

dit : « Viens », mais « Reviens », non pas comme si Dieu les avait abandonnés (quoique d’après Ses voies, ceci

soit vrai pour Israël — Il cache Sa face de la maison de Jacob ), mais nous attendons qu’Il se retourne

pour nous donner des grâces présentes et la puissance de Sa faveur. Il veut bénir, Il veut donner la joie et

l’allégresse à Son peuple. Elle sait qu’Il prend ses délices en Son peuple, elle y compte : « Rassasie-nous dès

le matin ». Quelle parole hardie vis-à-vis de Dieu ! Mais ce n’est que de la confiance ; l’âme est moralement

rentrée dans l’amour où Dieu se plaît. Cet état est envisagé aussi comme durable, et nous serons triomphants

et joyeux tout le long de nos jours. Pourquoi n’attendrait-elle pas cela du Dieu de bonté ? En Israël, ceci peut

être plus extérieur, mais l’esprit qui le dicte est juste. Elle regarde à un Dieu qui refrène Sa colère, qui tient

compte du chagrin de Son peuple, quoique ce soit Lui qui l’ait infligé. Regardez en Ésaïe 40 comme ceci est

exprimé d’une manière belle et touchante (justement ce qui est désiré ici) ; verset 2 : « Parlez à Jérusalem selon

son cœur, et lui criez que son temps marqué est accompli… qu’elle a reçu de la main de l’Éternel le double pour

tous ses péchés ». Son cœur a compté à double le châtiment infligé, comparé à ses péchés ; car la réponse à la

foi est toujours plus grande que la requête (voir les prières et les réponses dans le psaume 132).

Mais la foi regardant aux pensées et aux desseins de Dieu en bénédiction va plus loin que le retour et le

refrènement de Sa colère. Dieu a un but dans Son amour et travaille à son accomplissement ; c’est pourquoi il

ne dit pas seulement  : « Rassasie-nous dans ton amour », mais  : « Que ton œuvre se rende visible à tes

serviteurs ». L’œuvre de Dieu rendra la bénédiction parfaite, et ainsi combien sera-t-elle parfaite ! Elle sera

manifestée à leur honneur, à leur triomphe. Ainsi en est-il pour nos âmes ; nous ne cherchons pas seulement

l’amour qui nous relève, mais l’œuvre positive de Dieu qui produit la bénédiction, en nous rapprochant toujours

plus de Lui-même. Ce n’est jamais seulement un relèvement, mais l’âme est rendue plus capable d’apprécier

 [Ps. 103, 14]

 [És. 8, 17]



Dieu, et Dieu lui est plus pleinement révélé. Lorsque nous connaîtrons comme nous sommes connus

, alors le résultat sera la pleine manifestation de la gloire (ici, il est parlé des enfants, verset 16 ; ce verset se

rapporte littéralement à Israël au millénium) ; mais nous attendons l’œuvre complète de Dieu pour nous

ressusciter, nous glorifier, et nous faire entrer et habiter dans la gloire. Une autre pensée bien douce aussi s’y

ajoute  : « Et que le bon plaisir de l’Éternel notre Dieu repose sur nous » (v. 17). Leurs pensées pouvaient

difficilement aller au-delà de la bénédiction manifeste et actuelle, mais il en est entièrement ainsi pour nous. Ne

serons-nous pas dans la gloire de Christ Lui-même ? tels que Lui, revêtus à Sa ressemblance bénie, devant

Dieu notre Père dans un lieu de parfaites délices ? Je n’exclus pas les bénédictions actuelles, par lesquelles

nous pouvons être ainsi sous la grâce comme des aloès que Dieu a plantés  ; et c’est ce qui a eu lieu

lorsque Israël habitait dans les tentes. Ainsi l’Église devrait être, devant Ses anges, un tableau de la grâce,

d’ordre, de beauté et de la vie de Jésus manifestée dans chaque croyant en particulier. Aussi les œuvres de

nos mains sont affermies pour nous sous la divine faveur.

Psaume 91. J’ai expliqué la combinaison de ce magnifique psaume autre part et je n’ai pas beaucoup à en

dire parce qu’il définit les noms de Dieu qui sont pleins de valeur et les effets spécifiques de la foi, allant même

jusqu’aux choses directement applicables à Christ, de sorte que le principe général est justement moins facile à

déduire et moins lié à ce psaume. Ce serait réduire à quelque chose de vague ce qui est spécifié à dessein. Je

prends Jéhovah, tel qu’Il est, comme Dieu, et ainsi celui qui reconnaît ce nom entre sous la protection d’El-

Shaddaï pour l’accomplissement particulier des promesses terrestres dans les voies de Dieu. Telle n’est pas

notre place ; celui qui s’y conformerait se tromperait ; cependant une foi générale, une confiance du cœur basée

là-dessus serait certainement bénie. Il ne parle pas des châtiments d’un père avec lesquels se lie le

gouvernement de Dieu.

Ici, aucun mal n’atteint la demeure de ceux qui se confient en Jéhovah. C’est ce qui étonna Asaph jusqu’à

ce qu’il entrât dans le sanctuaire de Dieu. Il voyait le méchant prospérer, lui-même en danger à tout moment.

C’est le résultat certain de reconnaître Jéhovah lorsque Son gouvernement intervient. Nous pouvons encore

apprendre ici quelques-uns des caractères de la confiance. Non seulement c’est la connaissance qu’il existe un

Dieu Tout-puissant, qui est au-dessus de toute chose  : mais le lieu de Sa révélation de Lui-même doit être

connu. La vraie foi connaît ce lieu et s’entretient là avec Dieu. Son nom est révélé à la foi. Pour nous, c’est

Christ comme Seigneur et le Père. Ainsi, la foi dans la confession de Son nom en fait un refuge, une forte tour,

et de plus se confie en Lui ; c’est une grande chose, car ni puissance du mal, ni aucune détresse ne peuvent

détourner l’esprit si l’on se confie au Seigneur, si l’on regarde à Lui. Elle a ici la promesse de Ses soins

protecteurs et toujours actifs. Ceci est vrai même dans les maux extérieurs, comme nous le voyons dans Luc

21, 16 à 18 : le Seigneur dit que quelques-uns seront mis à mort, mais que pas un des cheveux de leur tête ne

périra — ils sont tous comptés. La puissance providentielle est tout entière à la disposition de Dieu. La foi est

identifiée avec les intérêts du peuple de Dieu (v. 9) ; le propre nom du Seigneur a régné dans le cœur et le vrai

nom de Dieu lui est connu ; c’est, comme je l’ai dit, la vraie révélation de Dieu Lui-même connu par Ses

enseignements divins. Pour nous, c’est Christ Lui-même, et le Père en Lui. La foi crie. Ce n’est pas seulement

une confiance passive, qui est juste à sa place, mais c’est une foi qui communique avec Dieu à cause de ses

besoins, parce qu’elle se confie en Lui. Pour la foi, la présence de Dieu est là, ainsi que l’exercice de Sa

puissance ; et ceci dans sa véritable application est aussi vrai à présent qu’alors et que pour l’avenir. Le chemin

est différent parce que le but est différent, c’est-à-dire un état céleste. Il amène les bénédictions présentes

quoiqu’avec des persécutions, et l’assurance de l’éternelle et céleste rédemption.

Le psaume 92 est réellement une louange pour la délivrance finale d’Israël et le nom millénial de Jéhovah en

est la clé ainsi que du dernier psaume. Comme les psaumes suivants amènent de nouveau l’unique, il y a ici un

 [1 Cor. 13,

12]

 [Nomb. 24, 6]



principe à remarquer  : l’élévation du méchant est finalement suivie de sa destruction. L’homme qui n’est pas

instruit par Dieu ne le voit pas ; mais la foi discerne les ennemis du Seigneur dans ses adversaires et dans la

puissance du mal qui s’élève et obscurcit l’horizon. Malgré cela, elle a confiance, quoiqu’elle soit plus éprouvée

qu’une autre, parce que cette puissance du mal est très pénible pour elle. Quoiqu’il soit mauvais de désirer

personnellement la vengeance (nous avons à veiller sur ce sentiment), le chrétien ne doit-il pas se réjouir de ce

que la terre sera délivrée de la puissance du mal ? Au contraire — il est dit : Réjouissez-vous, vous prophètes

et vous saints apôtres . Il est dit que la foi donne un sens plus vif du mal parce qu’il est hostile à

Dieu, à la bonté, à la vérité ; elle se réjouit d’un jugement juste. Mais c’est comme étant l’œuvre du Seigneur,

l’œuvre de Ses propres mains, qu’elle s’en réjouit, et ceci est parfait. De plus, ce jugement déploie la justice du

Seigneur, mais la foi doit attendre patiemment. Les psaumes suivants expriment et célèbrent l’arrivée du

jugement.

Psaume 93. Nous trouverons dans ce psaume quelques principes très importants. Quoique la puissance

soit maintenant exercée pour le triomphe du bien, ce n’est pas une puissance nouvelle. Le trône du Seigneur

est affermi dès longtemps (v. 2). Lui-même est de toute éternité. L’invasion du mal n’a pu ni Le toucher, ni

L’affaiblir. Elle a eu lieu. Les passions et la volonté de l’homme se sont soulevées comme des vagues

impétueuses, mais en vain. Le Seigneur est le plus puissant dans Sa haute demeure. Il est donné libre cours à

l’homme rebelle, mais pendant les jours de la patience, la puissance de l’Ancien des jours est cachée à sa vue,

de sorte qu’il croit avoir tout dans les mains. Mais lorsque le péché s’élève de telle manière qu’il atteint le

Seigneur et l’engage à agir, un instant suffit alors pour amener les conseils de Dieu en puissance par la

destruction de l’homme. Ce n’est pas tout encore. La foi possède la chose sur laquelle elle s’assure — les

témoignages de Dieu sont très réels. On peut compter sur la Parole de Dieu comme sur Lui-même, et non

seulement pour la délivrance finale, mais pour être guidés le long du sentier des difficultés. De plus, il y a un

autre principe qui est une sauvegarde contre l’illusion et un moyen de discerner et de juger le vrai sentier : la

sainteté orne ta maison. Oh ! combien ces deux principes réjouissent et illuminent notre route ! Combien ils

nous affermissent dans le sentiment que c’est la propre nature de Dieu, qu’elle ne peut être autrement. Ainsi,

les témoignages et la sainteté de Dieu affermissent et fixent le cœur dans ce qui est de Dieu. Si les vagues

s’élèvent, la puissance de Dieu mettra tout en ordre par Son propre jugement.

Psaume 94. J’ai fort peu à dire sur ces psaumes par rapport à mon sujet ; quoiqu’ils soient très frappants, ils

ne traitent pas des exercices du cœur dans le temps de l’épreuve, mais de l’intervention de la puissance pour

mettre fin à ce temps-là. Ils sont caractérisés par ce titre  : « L’Éternel règne, le monde est affermi ». C’est

pourquoi je n’ai que quelques remarques à faire : premièrement, le résultat de toute cette patience de Dieu en

gouvernement, c’est que l’homme s’élève contre Lui comme les flots de la mer, mais Dieu est le plus puissant.

C’est Sa puissance qui est la fin de tout. Deux grandes vérités accompagnent ceci : les témoignages de Dieu

sont certains et nous pouvons compter sur Sa Parole. Elle révèle Sa nature, Ses desseins, Son caractère. Elle

montre ce par quoi Il agira — point de paix pour le méchant, mais sûreté infaillible dans les desseins et la

puissance de Dieu. L’homme est comme l’herbe, le péché s’élève comme les vagues, la Parole de Jéhovah

demeure éternellement  de même et celui-là également qui fait Sa volonté . Ainsi dans

tous les temps, quelque sombres et mauvais qu’ils soient, voilà qui peut nous servir de règle. Que ce soit Israël

ou l’Église, l’apostasie ou la profession extérieure, la persécution ou la prospérité séduisante, Sa Parole est

véritable, elle est un guide sûr, suivant la nature et le caractère de Celui auquel, en définitive, appartient tout

pouvoir. Et lorsque Celui auquel appartient le pouvoir a été compté parmi les malfaiteurs, Il était conduit, guidé

par cette parole ; Il s’y soumit, Il l’accomplit, et en définitive « le jugement reviendra à la justice » (Ps. 94, 15).

 [Apoc. 18, 20]

 [1 Pier. 1, 25]  [1 Jean 2, 17]



Voilà jusqu’ici tout ce qui se rapporte au gouvernement actuel et au déploiement futur de la puissance

publique de Dieu, au royaume et à la patience, puis au royaume et à la gloire du Seigneur. Mais il y a une

seconde chose  : Jéhovah a une maison, une demeure. Prenez-le soit comme habitation céleste, soit comme

Son temple où tout parle de Sa gloire , ou bien, à sa place, comme l’Église, Son habitation par l’Esprit ;

dans tous les sens, une seule chose la caractérise : c’est Son habitation. La sainteté convient à Sa maison pour

toujours , la séparation pour Lui ainsi que le demande Sa nature.

Ces deux points guident le fidèle dans toutes les circonstances, jusqu’à ce que la puissance intervienne

pour le soutenir, parce qu’à travers tous les soulèvements de la puissance du mal, il compte sur Dieu, sur Sa

parole et la sainteté de Sa nature. Dieu a divinement communiqué Ses desseins aux hommes, Il a parlé. Sa

Parole demeure certaine. Ceci est inhérent à Sa nature et dépend de Sa puissance comme Dieu. « L’a-t-il dit et

ne le fera-t-il pas, a-t-il parlé et ne s’accomplira-t-il pas ? » (Nomb. 23, 19). S’Il est Dieu, la vérité et la puissance

pour remettre l’ordre ne peuvent manquer, ou bien Il n’est pas Dieu. Sa Parole L’oblige, pour ainsi dire, selon

Sa nature. Je ne puis croire qu’Il soit Dieu, si, lorsqu’Il a parlé, cela n’arrive pas, ou Il serait ignorant, ou

quelqu’un d’autre aurait plus de puissance à opposer à la sienne. Ses témoignages sont sûrs. Au milieu du mal,

ceci est d’une immense consolation, d’un parfait recours. Mais l’autre témoignage est important, c’est un autre

appel à la conscience. La sainteté, si Lui est Dieu, est nécessaire dans tous les sens. Elle met l’homme

subjectivement à sa place. Il peut louer la vérité, exalter les promesses certaines, comme si Dieu s’était lié.

Mais Dieu doit être conséquent avec Lui-même ; ce qui n’est pas saint, à aucun prix n’est de Lui. Il est suprême,

tout doit se rapporter à Lui, tout être consacré à Lui, en Sa présence ; et ainsi, autant qu’Il est révélé, tout doit

être adapté à ce qu’Il est. Ainsi l’homme est tenu en échec par la véritable connaissance de Dieu. Il n’y a pas ici

une sainteté séparée de la Parole, ni une connaissance ou une assurance séparée de la sainteté. L’Esprit de

vérité est l’Esprit Saint, l’Esprit Saint est l’Esprit de vérité.

Notez de plus que ce sont des témoignages venant de Dieu, c’est la déclaration positive de Ses desseins et

de Sa volonté (ce n’est pas la connaissance humaine de Dieu dont l’homme se vante, ni sa prétention de savoir

ce que Dieu doit être, quoique la conscience en ait bien un certain instinct en rapport avec la tradition et

souvent perverti par elle), témoignages si positifs, que l’homme y est assujetti et en même temps aussi soutenu

par eux. Ce ne sont pas les raisonnements de l’homme, ou la conscience de l’homme, mais ce sont les

témoignages de Dieu, Sa révélation active, l’expression de Sa Parole. Ils sont reçus simplement par la foi,

l’âme s’y soumet comme tels. Ceci caractérise l’âme qui reconnaît Dieu. La puissance viendra au temps

convenable et remettra publiquement l’ordre partout. Jusqu’ici, la foi s’appuie sur les témoignages, sur la

révélation de Dieu qui assujettit l’âme et la soutient.

De plus, Dieu a une habitation, une maison. Ceci, comme je l’ai remarqué autre part, est l’un des immenses

fruits de la rédemption. Dieu n’habite ni avec l’innocence, ni avec les fidèles ; ni Adam avant sa chute, ni

Abraham n’eurent Dieu habitant avec eux ; l’innocence fut le trait distinctif du premier, la foi fut le sentier béni du

second. Mais dans la rédemption d’Israël, nous trouvons que Jéhovah a fait sortir Son peuple du pays

d’Égypte, afin de pouvoir habiter au milieu d’eux (Ex. 29, 45-46). L’innocence ne convient pas à la maison de

Dieu, mais une consécration absolue à Lui, suivant Sa nature où le bien et le mal sont compris ; ainsi en est-il

au ciel — c’est le même caractère et la même nature. Mais là, il n’y aura plus besoin de témoignage. L’homme

a la connaissance du bien et du mal, mais il est encore séparé de Dieu et dans le péché. Mais là où Dieu a

racheté l’homme pour Lui-même, purifié, délivré, là Il habite avec lui, en lui — en Israël d’après une révélation

de Lui-même alors partielle, dans le fidèle et dans l’Église, présentement, par Son Esprit et pour l’éternité, car

maintenant Sa révélation est d’accord avec ce qu’Il est en Lui-même, pleinement révélée en Christ et par Sa

mort. Elle est donc fondée sur un témoignage. Car Dieu doit se révéler Lui-même, Sa rédemption, Ses voies et

 [Ps. 29, 9]

 [Ps. 93, 5]



ce qu’Il est. Ainsi, le Saint Esprit est donné en conséquence de l’exaltation de Christ, de l’accomplissement de

la rédemption, et, en fait, de la réception, par la foi, du témoignage de Dieu. Lorsque Dieu est connu (non

seulement la vérité), alors il y a un sentiment de ce qui convient à cette connaissance ; on trouve ses délices

dans Son nom, d’après Sa nature, et ainsi cela devient le témoignage non seulement que la vérité est connue,

mais la vérité et ainsi Dieu Lui-même — car Christ est la vérité  et l’Esprit est la vérité . C’est

pourquoi, aussitôt qu’Israël est racheté, il est parlé de la sainteté de Dieu, non pas auparavant, parce qu’Il allait

habiter au milieu d’eux après les avoir amenés à Lui. Le monde sera établi par la puissance ; mais ceci est la

consécration à Dieu par le témoignage et Sa propre présence par la rédemption. Il n’est pas question ici de la

pompe et de l’ordre de Sa maison (que nous avons en psaume 101), le séjour de Ses délices (comp. Ps. 132,

13-14).

Dans le psaume 94, on attend le jugement et la vengeance pour mettre de l’ordre dans le monde. Mais nous

trouvons aussi la discipline et les consolations du Seigneur soutenant l’âme en attendant ; ceci doit nous

occuper un moment. Le triomphe du méchant est, pour celui qui croit en Dieu, une pensée pénible et

douloureuse ; la puissance du mal est évidente ; voilà ce qui oppresse justement l’esprit du fidèle, non pas dans

un sens prophétique, mais dans un sens moral. L’aveuglement de l’orgueil de l’homme éloigné de Dieu, pèse

sur celui qui, connaissant Dieu, discerne que le jour du méchant approche. Nous trouvons aussi le sentiment

distinct d’être le peuple de Dieu dont le chagrin et la faiblesse ne sont qu’une occasion de plus pour

l’oppression. Voilà les signes évidents que cela ne peut pas durer toujours. Celui qui a formé l’œil voit

certainement tout cela. Les pensées de l’homme ne sont que vanité. Deux choses donc sont le fondement de la

pensée du fidèle : l’intérêt de Dieu pour Son peuple et Sa bonté qui n’oubliera pas le pauvre opprimé et le fait

même de l’orgueil du méchant.

Un autre élément est introduit  : Dieu juge le mal, mais Il commence par Sa propre maison . La

main de Dieu aussi bien que celle de l’homme est dans les voies qui font souffrir Son peuple. Aussi est-il dit :

« Heureux est l’homme que tu châties, ô Éternel » (v. 12). Nous en avons l’interprétation ici. Dieu, dans le

châtiment, nous enseigne par la loi. Dieu, par tous les procédés du mal qui a le dessus, brise la volonté,

enseigne la dépendance, sépare, non seulement le cœur, mais l’esprit, du monde où règne ce mal. Comment

pourrait-il exister union avec un monde dans lequel la puissance du mal est reconnue et devant laquelle on

recule moralement ? L’homme pense qu’il peut traverser le monde doucement sans toucher le mal ; mais si le

monde lui-même est mauvais, qu’on le sent tel, que faire ? Ainsi la méchanceté qui met Dieu de côté est son

propre remède dans le cœur de celui qui reconnaît Dieu, en l’exerçant, le purifiant et le transportant en dehors

de la sphère où sa propre volonté est active, lorsque, peut-être sans s’en douter, mais de fait pratiquement, il

cherchait une issue pour la nature. La vie divine lui ayant enseigné les pensées de Dieu, le monde, qui ne veut

rien de Lui, s’y oppose et s’élève contre lui : et tout cela est dans la main de Dieu.

Mais il y a plus encore ; nous trouvons outre la discipline de Sa main, l’enseignement direct et intime par Sa

Parole où Il se révèle Lui-même. Ainsi, l’orgueil du mal qui repousse le cœur se soumet, il goûte que le

Seigneur est bon, il pousse le cœur vers un Dieu connu en grâce par la révélation de Lui-même, de Ses voies,

de Ses desseins, et la grâce se produit dans le cœur. Le cœur renouvelé entre dans sa propre sphère et

apprend à connaître non seulement le caractère nécessaire de Dieu comme aimant le bien et haïssant le mal,

mais encore Ses propres voies, le développement de Sa grâce, de Sa vérité et de Sa sainteté là où Il révèle ce

qu’Il est pour ceux qui Le connaissent. Ceci est un repos du cœur pour le saint, un repos de l’esprit qui cherche

et prend ses délices dans le bien. S’il cherche à combattre le mal (quoi qu’activement dans le service, cela

arrive selon la volonté de Dieu) dans le monde, entièrement comme le cœur le désire en attendant la main de

Dieu, il n’y aurait que lassitude et brisement ; mais lorsque la puissance du mal est arrivée à maturité, l’âme est

 [Jean 14, 6]  [1 Jean 5, 6]

 [1 Pier. 4, 17]



amenée à sa place dans la révélation directe de Dieu et de Ses voies, et là, près de l’autel de Dieu, car

l’adoration en ressort, elle trouve le repos. Elle attend cependant que le mal soit aboli et que le pauvre et le

nécessiteux soient délivrés, mais elle demeure dans la patience, apprenant la pensée de Dieu ; elle trouve là

son repos, un repos dans ce qui est éternel. Elle s’engagera dans l’activité pour le bien partout où la porte est

ouverte, mais son repos se trouve dans ce qui est proprement de Dieu. L’établissement du bien arrivera par la

puissance, cela est certain. Dieu est vrai dans Ses voies. Il ne rejettera pas Son peuple. Il ne veut pas que le

mal domine à toujours. Ici, naturellement, c’est l’intervention en jugement sur la terre ; le jugement revient à la

justice. La puissance et le bien iront ensemble, non la puissance et le mal. Nous avons de meilleures choses

devant nous ; une révélation céleste d’être fils, une place céleste, la maison de notre Père, mais le principe est

le même. Le jugement qui a été remis autrefois aux souverains sacrificateurs et à Pilate, pendant que la justice

et la vérité se rencontraient dans la personne bénie de Jésus, reviendra dans les mains de Celui qui, une fois, a

été pauvre et persécuté ; le jugement revient à la justice. Et si nous, en prenant notre croix, sommes heureux de

souffrir, que nous régnions avec Lui, cependant les pensées et les voies, les conseils et la fidélité de Dieu

seront accomplis. La grâce céleste et la céleste gloire seront ajoutées présentement à notre repos d’esprit, et

au repos qui nous attend ; cependant la justice aura domination si elle est céleste et la bénédiction éternelle

sera pour nous qui avons part avec Celui qui a souffert. L’impossibilité de ce que le mal continue, si le Seigneur

se montre tant soit peu, est fortement exprimée dans le verset 20.

Remarquez que la puissance du mal est profondément sentie aux versets 16 et 17. Qu’il en soit ainsi, cela

peut parfois montrer notre faiblesse, mais il est bon qu’elle soit montrée si la foi est là. Le cœur ne doit pas

s’habituer à la puissance du mal, et ne le fera pas s’il est avec Dieu ; il y sera sensible, il s’en étonnera et mettra

sa confiance en la restauration divine pour le connaître dans Sa pensée. Ceci fut vrai en Christ, en perfection,

sans manquements dans Ses pensées. Il fut étonné de leur incrédulité  ; Il les regarda avec colère,

étant affligé de la dureté de leurs cœurs  ; Il put dire : « Jusques à quand serai-je avec vous ? jusques à

quand vous supporterai-je ? » (Marc 9, 19). Mais alors, non moins prompt de cœur dans l’activité du bien,

lorsqu’Il trouvait le moindre besoin, Il put dire  : « Maintenant mon âme est troublée ; et que dirai-je ? Père,

délivre-moi de cette heure » (Jean 12, 27) ; et parfois en soumission, en obéissance et dans le seul désir de

glorifier son Père, afin que Son Père pût se glorifier Lui-même — Il fut parfait en toutes choses. Et nous, hélas !

si nous ne sommes pas aidés quelquefois, nous sommes prompts à demeurer dans le silence, et pour ainsi

dire, prompts à renoncer là où Christ, l’unique, sentit infiniment plus que nous et fut parfait en tout. Mais

lorsque, dans le sentiment de notre tendance à faiblir, ou dans un danger pressant, nous nous tournons à Dieu,

Son secours est là. C’est une grande grâce. L’enseignement alors est pour le repos de l’esprit, mais il y a

soutien et secours pour notre chemin. David s’encourageait en Dieu, alors comment pourrait-on faillir ? Celui

qui est le plus puissant, Celui dont la force s’accomplit dans notre faiblesse, est là.

Une autre scène s’ouvre, car Dieu pense à tout pour nous. Si nos esprits travaillent, combien de questions

se présentent à nous dans la confusion, dans le labyrinthe du mélange entre le bien et le mal. L’esprit qui jouit

de la bonté de Dieu peut éviter cela, il s’en abstient en effet ; mais la racine et la source de toutes ces questions

sont dans les cœurs des hommes, et la puissance du mal autour de nous les réveille. Ce n’est pas seulement

l’égoïsme, quoique le moi soit toujours le centre, le centre aussi de toutes les questions ; mais quand le mal

atteint l’esprit, il y naît une multitude de pensées. Je ne dis pas que ce soit bien — non, ce n’est pas bien. C’est

le fruit de notre éloignement de Dieu et par conséquent l’entrée du mal sur le terrain de Dieu, et de fait, c’est

être entré dans le mal. Mais lorsque le cœur et l’esprit vont plus loin, ayant la connaissance du bien et du mal,

la révélation, lorsque l’esprit travaille, augmente encore la difficulté et la multitude des pensées, parce que

l’esprit voit plus clairement le bien. Pourquoi ce mal, et d’où vient-il ? Il voit un autre monde de la puissance de

 [Marc 6, 6]

 [Marc 3, 5]



Dieu. Pourquoi ceci ? Il voit un monde au-delà et ramène ses pensées dans celui-ci où elles ne sont pas

réalisées. Il voit la bonté et la puissance et demeure pourtant au milieu du chagrin et du mal. Ceci peut prendre

un caractère d’égoïsme — souvent il en est ainsi. C’est alors un principe bas, qui a toujours l’homme pour

centre, et c’est toujours le mal ; ce n’est qu’une multitude de nos pensées (sauf lorsque ce fut par amour parfait

et par la sainteté de Christ qui amena dans ce monde-ci un autre monde, en perfection, c’est-à-dire Son propre

esprit, Sa propre personne). Cependant Dieu a compassion. Je me réfugie en Dieu par la foi. Ceci console et

fait les délices de mon âme. Nos pensées méditent, elles connaissent le bien et le mal, soit par le chagrin

personnel, soit par le travail de l’esprit, ce qui est pire, et s’élancent dans l’infini (qui n’est pas l’infini réel) de la

spéculation de ce qui devrait être, ou dans les plaintes contre Dieu. Cela peut se manifester aussi dans la

soumission, considérant avec étonnement que tout ce que nous voyons est trop dur pour nous ; mais c’est un

esprit limité, un esprit dans la sphère de ce monde, hors duquel il n’a aucune force propre, occupé dans ses

pensées et ses spéculations des relations infinies du bien et du mal. Il a une multitude de pensées, mais pas de

repos possible. Dans cet état, il n’appartient pas à la sphère dans laquelle il est entré.

Laissez-moi ajouter encore, en passant, quelques mots sur la forme que l’infidélité a revêtue de nos jours —

ce qui est nommé positivisme ou réalisme, qui dit  : Je sais ce que je vois, ce dont je fais l’expérience, en en

tirant peut-être quelques petites conclusions ; et il prétend s’arrêter là. Mais il ne s’arrête pas, car il prétend nier

tout ce qui est au-delà. Ceci est entièrement faux ; car s’il n’avoue que ce que l’homme comprend par lui-même,

il ne peut pas nier ce qui est au-delà, pas plus qu’il ne peut l’affirmer. C’est une pensée méprisable, mais elle

est fausse encore sous un autre point de vue. L’esprit n’a aucune certitude, mais il a une multitude de pensées

qui dépassent la conception humaine, laquelle ne peut décider de ce qui est au-delà de cette puissance. Il y a

une multitude de pensées au-dedans de nous. Nous sommes incompétents pour arriver à une conclusion ;

néanmoins, il y a des pensées, toujours ceci ou cela qui les suggère, et le cœur n’a point de réponse. C’est le

cas, lorsqu’il n’y a pas précisément infidélité, mais simplement le travail naturel du cœur humain. Point de

réponse jusqu’à ce que « le jugement revienne à la justice ». Dans ce psaume, cet exercice de l’âme se

rapporte naturellement plus complètement au gouvernement de ce monde ; le christianisme, la révélation d’un

autre monde, a ajouté aux pensées précédentes encore mille autres pensées sur lesquelles l’esprit de l’homme

travaille. Mais il y a un refuge, une ressource, non pas en expliquant toute chose à l’esprit de manière à le

maintenir dans la méchante et folle prétention de juger Dieu, c’est d’introduire dans l’âme le bien positif qui est

en Dieu, tellement que l’on possède la bénédiction et la vérité, malgré la multitude des pensées dont l’esprit est

incapable de trouver la solution. De cette manière, la conscience est droite quand elle est appelée à agir, et elle

se juge. Mais lorsque, par notre connaissance du bien et du mal affaiblie et obscurcie, que nous nommons

conscience, nous prétendons juger Dieu, notre prétention est de faire de notre ignorance, de notre état moral, la

mesure de ce qui est parfait, tandis que nous connaissons tout imparfaitement, et Dieu pas du tout. Dans cet

état, l’homme se forme un jugement qu’ils doivent reconnaître comme tel. C’est juger de tout un système de

choses, quand nous n’en voyons qu’un bout obscur. En raisonnant, basé sur un état de choses où tout est mal,

je ne puis juger de rien. Dieu n’a pas encore remis l’ordre, je ne suis pas compétent pour juger même comment

cela se fera ; mais Il a introduit le bien ; le bien parfait, c’est Lui-même au milieu du mal. Il m’a fait discerner mon

propre état de péché — Il m’a enseigné à me juger : c’est un gain moral immense. Ceux qui ont fait cela sont

seuls debout, quant à ce qui concerne l’âme. Voilà ce qui s’appelle une conscience honnête et vraie, qui me

donne une ressource en grâce, une parfaite connaissance de Son amour (en Israël, c’est une connaissance

relative par les voies de Dieu) et dans les détails des exercices qui suivent pour la connaissance de soi-même

et la purification de l’âme ; je possède un amour parfait, compris, auquel j’ai recours, et je possède aussi ce que

cet amour m’a révélé et donné, la grâce et la vérité ; et non pas seulement dans une révélation extérieure



quoique pleine d’autorité, mais dans mon âme même par le Saint Esprit. « Celui qui croit au Fils de Dieu a le

témoignage au-dedans de lui-même » (1 Jean 5, 10). « Ce que l’œil n’a pas vu, et que l’oreille n’a point

entendu, et qui n’est pas monté au cœur de l’homme, ce que Dieu a préparé pour ceux qui l’aiment, mais Dieu

nous l’a révélé par Son esprit » (1 Cor. 2, 9, 10). Et encore : Nous nous réjouissons en Dieu. De plus, Dieu agit

directement par Son Esprit. Son amour est répandu dans nos cœurs , Sa fidélité dans cet amour est

invariable, mais la communion directe avec Lui-même nous élève à une source de joie que les difficultés et le

chagrin ne troublent pas. Rien ne nous sépare de Son amour . Nous sommes plus que vainqueurs

dans ce monde  ; nous avons les joies d’un autre monde, des consolations divines à travers les

épreuves que nous devons porter et en présence du mal qui nous assiège  : la puissance de ce mal nous

pousse dans notre retraite, dans notre joie en Lui, qui reste toujours le même, et que nous apprenons à

connaître davantage. Le jugement mettra fin à la scène où nous devons être éprouvés. Je ne m’arrête pas aux

psaumes suivants, parce qu’ils parlent de la venue actuelle du Seigneur en jugement et qu’ils ne traitent pas

des exercices du cœur en L’attendant.

Le psaume 95 appelle les Juifs afin qu’ils soient prêts pour Le recevoir.

Le psaume 96 appelle les Gentils.

Dans le psaume 97, Il arrive dans les nuées.

Le psaume 98 proclame la délivrance.

Dans le 99, Il a établi Son siège à Jérusalem entre les chérubins.

Le psaume 100 appelle les Gentils à partager la joie d’Israël et à adorer.

Le psaume 101 nous donne les principes d’après lesquels le gouvernement de la terre sera établi par le Roi

de Jéhovah.

Le psaume 102 est l’un des plus intéressants de tout le livre, mais je n’ai aucune remarque à faire quant au

but que je me suis proposé. Il s’applique principalement au Seigneur Jésus, quelles que puissent être les

circonstances du chagrin particulier qui en a dicté la composition. La citation qui en est faite en Hébreux 1 ne

laisse aucun doute à ce sujet et lui donne une profondeur et un intérêt qu’à peine un autre psaume peut égaler.

Il montre la nature divine et éternelle du Seigneur, éprouvant la difficulté d’avoir été retranché, et que Sion doive

cependant être restaurée plus tard. Mais ceci donne à la douleur poignante de Ses chagrins une profondeur et

un caractère tout particuliers. Ce n’est pas un glorieux résultat de bénédiction, la conséquence d’un travail

unique dans sa nature et sa valeur, ni le jugement qui suit la réjection du Messie, mais c’est la vérité éternelle

de la divine nature du Seigneur éprouvant la réalité de Ses afflictions, même jusqu’à la mort. C’est donc

principalement Sa personne qui est l’objet spécial de ce psaume, et c’est ce qui lui donne cet intérêt particulier.

Mais, quoique nous y trouvions la sécurité des enfants de Ses serviteurs, il ne nous donne pas beaucoup

d’instruction sur le gouvernement de Dieu, lors même que le fondement de tout cela soit en grâce. Les

psaumes suivants, de 103 à 106 qui terminent ce livre, ne nous apportent pas non plus un grand enseignement

sur ce sujet. L’Esprit voit ce que Dieu est toujours pour la foi, mais par rapport à la délivrance future, par

l’intervention du Seigneur.

Cependant la puissance du bien qui sera manifestée en mettant toute chose à sa place et dont la foi attend

l’arrivée, est réalisée par cette foi qui sait que la puissance appartient à Celui qu’elle connaît déjà, de sorte

qu’elle se repose là-dessus comme étant le caractère de Dieu, quand même ses résultats ne sont pas encore

produits, et elle envisage les choses présentes avec la connaissance de Dieu, quoique le mal existe encore.

Elle regarde ce monde comme le déploiement de la puissance et de la sagesse, sous un gouvernement de

 [Rom. 5, 5]

 [Rom. 8, 39]

 [Rom. 8, 37]



bonté, quoique le mal ne soit pas encore aboli et que les résultats de la bonté ne soient pas encore produits.

Mais Celui qui gouverne est bon. Et ceci est reconnu par ceux qui ont péché contre Lui, reconnu pour eux-

mêmes et en eux-mêmes, et c’est cette connaissance de Dieu qui rend l’âme capable de voir la sagesse et la

bonté en toutes choses, quoique les effets du péché soient encore présents. Ceci est un principe très

important  : discerner Dieu et Sa bonté au milieu du sentiment de péché dans lequel nous vivons. Il est vrai

qu’un Juif fidèle qui ne connaît pas la réjection de Jésus comme nous, qui ne connaissait pas la croix, ne

pouvait connaître le péché comme nous ; cependant il le connaissait en partie ; et la foi qui attendait une

délivrance finale, non encore accomplie, introduisait Dieu sur la scène que la foi devait traverser. Dieu qui, au

milieu du mal, n’a rien laissé échapper de Sa main, a souverainement ordonné toutes choses au milieu de ce

mal, quoique le mal ne vienne pas de Lui, et dans le jugement s’est souvenu de la miséricorde. Et lorsque les

liens de la corruption se déployèrent, Lui, qui avait fait toute chose excellente, a tenu les rênes et a conduit

sagement toute chose malgré ce qui reste des témoins du mal, malgré les douleurs et la mort. Nous sommes

sous leur servitude jusqu’à ce que nous soyons divinement délivrés, mais Dieu n’a jamais été sous cette

servitude, Il ne le sera jamais — Il voulait que nous sussions que toutes choses soupirent — mais que, lorsqu’Il

régnera, viendra la délivrance — et que le Créateur qui fit toute chose bonne, ordonne et conduit tout

maintenant. Sa miséricorde est sur toutes Ses œuvres. Maintenant, la foi regarde à travers le mal qu’elle sent

partout ; elle ne désire pas y être insensible, mais elle se tourne vers Celui qui est au-dessus du mal et qui peut

intervenir en bonté ; même dans le présent état, elle peut discerner l’action qu’Il y prend et reconnaître cette

action comme étant supérieure au mal. Il ne s’agit pas ici de la jouissance naturelle de la création, qui peut être

une complète déception sur soi-même et un aveuglement quant au mal, mais c’est la foi arrivant à la bonté au-

dessus du péché ; elle introduit cette bonté dans sa jouissance de la création, parce que dans la création elle

voit Dieu. Je le répète, Israël ne pouvait pas connaître le péché comme nous ; mais alors, d’un autre côté, il ne

pouvait pas connaître la rédemption et la réconciliation comme nous, qui pouvons, par là, introduire Dieu plus

complètement. Ceci est le caractère général des psaumes 103 et 105. Ils contemplent la pleine délivrance

d’Israël, mais par la foi ; ils regardent la création, non dans sa perfection abstraite, mais Dieu en elle, et, de

plus, l’histoire d’Israël comme une série de chutes, mais la miséricorde et la bonté de Dieu s’élevant au-dessus

de tout.

Psaume 103. Ainsi, le psaume 103 reconnaît le pardon et la guérison, s’attend par la foi à la délivrance, à la

grâce en réserve pour Israël ; il connaît Dieu par rapport à cela ; il voit Sa patience et Sa bonté dans l’intervalle

et celles-ci appliquées à Son gouvernement. Il est lent à la colère et abondant en grâce. Quant au péché nous

connaissons la parfaite base sur laquelle tout est fondé, mais ici le résultat en est célébré dans le

gouvernement d’Israël, et Dieu est connu pour tous les temps selon cette connaissance que l’on a de Lui. Ce

n’est donc point une connaissance vague et trompeuse, mais c’est le mal compris et Dieu connu en amour.

Ceci devrait caractériser nos voies et nos pensées. Cela ne veut pas dire que nous n’ayons rien affaire avec le

mal, car si nous allons au-dessous de la surface, nous le retrouvons partout : mais je devrais avoir été à Dieu

de telle manière que je Le ramène avec moi, ainsi que je L’ai trouvé, toujours au-dessus de tout mal. Mes pieds

devraient être chaussés de la préparation de l’évangile de paix .

Le psaume 104 prend la création de la même manière. Le dernier verset montre le jugement qui purifie le

monde du péché, et Sa puissance souveraine est reconnue. Mais l’Esprit est capable d’introduire la bonté au

milieu de tout ce qu’il voit. Toutefois ce psaume ne va pas au-delà d’une création en chute.

Le psaume 105 récapitule les voies spéciales envers Israël dans les temps passés. La délivrance présente

par le moyen du jugement se trouve aussi ici, mais elle est considérée comme fidélité à Sa promesse et à Sa

 [Éph. 6, 15]



grâce. Ici, c’est la manifestation présente de la bonté qui réveille le souvenir de toutes les voies de Dieu. Il a

toujours été le même.

Le psaume 106 considère l’autre côté du tableau et montre les voies de l’homme — c’est-à-dire après

toutes les interventions de Dieu en bonté  : l’homme, après la première joie de la délivrance, retourne à son

propre chemin d’infidélité. Cependant, l’oreille de Dieu reste toujours ouverte, Il se souvient de Sa promesse, se

repent selon la multitude de Ses gratuités, de manière à produire finalement la louange et les actions de grâces

pour Son nom. Le psaume précédent a montré ce que Dieu est dans Ses propres voies, celui-ci Le montre

comme étant finalement au-dessus du mal en accomplissant Sa miséricorde et Ses promesses lorsque

l’homme s’est montré tel qu’il est. Dieu bon en Lui-même, Dieu bon au milieu du mal, non comme permettant le

mal, mais se faisant connaître par Ses propres voies de miséricorde. Et, étant ainsi connu par le cœur, notre

cœur traverse les circonstances présentes selon cette connaissance qu’il a de Lui. Mais pour faire cela avec

conséquence et constamment, il faut que le cœur non seulement connaisse Dieu, mais qu’il vive avec Lui. Ceci

termine le quatrième livre des Psaumes.

1. ↑ Le mot justice correspond aux deux mots anglais justice et righteousness ; il s’agit ici du second qui signifie le
contraire de l’iniquité ou du péché, comme dans Hébreux 5, 13 ; 1 Jean 3, 7.
2. ↑ Grâce qui était en Sa personne.
3. ↑ Angl. Il y a foi en Lui, dans cette relation.

4. ↑ Grâce à laquelle la justice divine est sauvegardée.
5. ↑ Version anglaise.
6. ↑ C’est-à-dire dans le sentier de Dieu.
7. ↑ Anglais : la conscience.
8. ↑ De la part de Dieu.
9. ↑ Délivrance actuelle.

10. ↑ Sur la scène représentée d’avance par ce psaume.
11. ↑ Elle a perdu Dieu en perdant son bonheur extérieur.
12. ↑ Notez combien ceci met de côté la justice légale qui regarde de la terre vers le ciel.


