Réflexions pratiques sur les Psaumes

[Echo du témoignage 1864 p. 263-280]

Psaumes 1-11

Mon but, dans les pages qu’on va lire, n’est pas d’interpréter les Psaumes, ce qui a été essayé autre part,
mais d’en tirer quelque instruction spirituelle et quelque édification pour I'dme. Les Psaumes jettent une lumiere
toute particuliére sur le gouvernement de Dieu et sur la sympathie de I'Esprit de Christ pour Son peuple. Ces
deux choses ont d’abord les Juifs pour objet et pour centre de leur action; mais tout en admettant la grande
différence qui existe entre la position des Juifs et la nétre, entre la relation d’'un peuple avec Jéhovah, et celle
d’enfants avec leur Pére, il n’en est pas moins vrai que les voies de Dieu en gouvernement s’appliquent aussi a
nous chrétiens. Comme point de vue pour envisager le chrétien, le gouvernement de Dieu, quoique au second
plan ('autre point de vue, plus élevé, est céleste), n’en est pas moins important et d’'un haut intérét. C’est d’ici
gu’on découvre tous les soins de la tendresse divine de Celui qui a méme compté le nombre des cheveux de
notre téte[Matt. 10, 30]; c’est ici que I'on apprend a connaitre avec quelle sérieuse vigilance il faut marcher
devant Dieu qui jamais ne s’écarte de Ses saintes voies, dont on ne se moque point[Gal. 6, 7] impunément, dont
les yeux sont continuellement sur les justes[Job 36, 7] quoique Sa grace agisse en toutes choses pour rendre
notre marche parfaite devant Lui. Le gouvernement de Dieu appliqué a la marche du chrétien est surtout
exposé dans les épitres de Pierre (voir 1 Pier. 1, 17; 3, 10-15, et le contenu de toute I'épitre). Dans la seconde
épitre, le gouvernement de Dieu se poursuit jusqu’a la fin de toutes choses. La premiere épitre présente surtout
le gouvernement des justes; la seconde, le jugement des méchants. Ce jugement est aussi mentionné dans la
premiére comme mettant fin a la puissance du mal et introduisant la délivrance finale des justes. Pierre était
I'apétre de la circoncision, et c’est le gouvernement de Dieu qu’il a surtout en vue dans son enseignement.

1. Ce gouvernement sur la terre est clairement indiqué dans le psaume premier, ainsi que le caractere de
ceux qui jouissent de la bénédiction de ce gouvernement.

Ce sont eux qui se tiennent séparés de la voie du méchant, qui se plaisent en la loi de Jéhovah et y
méditent. La soumission a Christ, dans les conseils de Dieu dépositaire du gouvernement au terme de cette
époque d’épreuve, tel est le sujet du psaume 2. Voici, en peu de mots, ce que nous trouvons dans le premier de
ces deux psaumes qui sont la base de tous les autres : nulle participation au conseil des iniques, a la voie des
pécheurs, ni au siege des moqueurs ; quoiqu’en connexion avec la responsabilité humaine dans la marche, on
est préservé du mal. Les iniques forment des plans, suivent leur volonté, voient les choses a leur fagon et
agissent en conséquence ; ce n’est point la qu’est le juste. Le pécheur va son propre chemin ou il trouve ses
délices; le juste ne marche point avec lui. Les moqueurs, & leur aise, injurient I'Eternel; le juste ne siégera pas
avec eux. Mais le jugement arrive, et les pécheurs ne pourront subsister dans I'assemblée des justes introduits
alors dans le repos par la gloire de Dieu.

2. Le psaume 2 annonce le triomphe terrestre de Christ et Sa royauté en Sion, lorsque les Gentils Lui seront
donnés en héritage. Ces événements ne sont pas encore accomplis. Le gouvernement de Dieu ne met pas les
fideles a I'abri de la souffrance, ainsi que cela aura lieu alors ; mais il fait tourner la souffrance en bénédiction
spirituelle et retient encore Sa colere. Glorieuse récompense de nos légéres afflictions! Dans ces afflictions



mémes, nous reconnaissons notre Pére. Nous nous adressons au Pere, qui, sans égard aux personnes, juge
selon I'ceuvre de chacunl! Pier- 1, 17] "et nous passons le temps de notre séjour terrestre avec crainte, sachant
gue nous sommes rachetés. Dans ce psaume, les rois sont exhortés a se soumettre avant que le jugement
n’arrive sur la terre. Mais ce jugement est a venir, et nous sommes encore a une école de patience, pendant
laquelle les Psaumes nous donnent de précieux enseignements.

3. Examinons le contenu des premiers psaumes qui suivent. Les ennemis se multiplient; mais le premier
mot de la foi est : Seigneur; 'ame trouve la sa slreté, et de cette haute retraite, elle contemple ses ennemis. La
foi se confie en Jéhovah. Si le mot Seigneur retentit dans mon cceur en présence de I'ennemi, tout va bien. Il
s’occupe de ma cause et je suis en paix. Il est ma gloire, mon bouclier et ma retraite. Remarquons bien qu’il ne
s’agit point ici d’un état d’indifférence quant a ce qui est bien ou mal, ni méme d’une confiance indolente. Le
désir et la dépendance sont actifs, c’est un lien entre 'dme et Jéhovah. Jai crié et Il m’a exaucé ; point de doute
a ce sujet; c’est la confiance que si nous demandons quelque chose selon Sa volonté, Il nous exauce ; nous
recevons ce que nous avons demandé[1 Jean 5, 14-15]. Si nous sommes sincéres, nous ne désirons rien qui soit
contraire a Sa volonté ; mais, au milieu de I'épreuve et des difficultés, quelle chose immense que la certitude
d’étre exaucé, d’étre secouru par le bras de Dieu, dans ce qui est selon Sa volonté! Source de paix et de
repos. Je me suis couché, je me suis endormi, je me suis réveillé, car le Seigneur me soutient. Que c’est grand
et simple a la fois! Cher lecteur, pouvez-vous dire cela? L'épreuve trouve-t-elle votre cceur confiant en Dieu,
comme en un pere; et quand elle redouble d’intensité, votre esprit est-il tranquille, votre sommeil est-il doux,
votre coucher et votre réveil sont-ils paisibles, parce que vous savez que Dieu est, et qu’ll dispose de toutes
choses ? Dieu se trouve-t-1l ainsi placé entre vous et le sujet de votre affliction ? Alors que peut-il vous arriver ?
Qu’importe le nombre de vos ennemis, si Dieu est la? L’Assyrien s’est enfui avant de pouvoir exécuter une
seule de ses menaces; ces menaces mémes témoignent de sa mauvaise conscience et de sa peur. Insensés
gue nous sommes de mesurer toujours les difficultés et les épreuves d’apres nos propres forces et non d’apres
celles de Dieu, Lui qui est toujours pour nous, si nous Lui appartenons! Aux villes de Canaan, que leur
servaient leurs murailles élevées, si ces murailles s’écroulaient au son d’une trompette ? Pierre e(t-il marché
plus facilement sur une mer calme que sur une mer en tourmente [Matt. 14, 28-31]? Notre sagesse est de savoir
gue nous sommes incapables de rien faire sans Jésus et, qu’avec Lui, nous pouvons tout ce qui est conforme a
Sa volonté. Le secret pour demeurer en paix consiste a étre occupé de Jésus pour I'amour de Lui; et quand
I'affliction surviendra, quoique nous n’y soyons pas insensibles, nous y trouverons Jésus et Sa tendre affection,
et nous serons plus que vainqueurs.

Le psaume 4 nous présente un autre principe, non moins important : I'effet d’'une bonne conscience lorsque
nous crions a Dieu, en détresse ; non point d’'une conscience justifiée du péché, mais d’'une bonne conscience
en pratique, qui se confie en Dieu. Si notre coeur ne nous condamne pas, dit 'apdtre, alors nous avons
confiance en Dieul! Jean 3, 21],

Ecoute-moi lorsque je crie, 6 Dieu de ma justice. |l n’est pas dit : Justifie-moi, mais : Ecoute-moi. L’ame est
angoissée, mais elle connait la délivrance ; elle a déja fait 'expérience de la bonté et de la fidélité de Dieu. Il est,
Lui seul, la source de sa gloire et de son honneur. Combien c’était vrai de Christ! L’homme s’en moque et a
recherché la vanité. Mais il n’en reste pas moins vrai que Celui qui ne peut manquer a Sa parole a mis a part,
dans Son conseil, les justes pour Son héritage. lls sont tiens, a dit Christ. Nous sommes un peuple qui Lui
appartient en propre. Cette vérité, nous n’en doutons pas; mais en marchant dans la sainteté, elle nous est
présente, elle est vivante pour nos ames, nous voyons Dieu comme face a face et nous sommes certains qu’ll
nous écoutera. Nous n’avons pas perdu le sentiment de ce qu’ll est pour nous dans telle ou telle circonstance;;
notre Aame n’est pas obscurcie. Or, rien ne se perd si facilement de vue que la dépendance de Dieu et la



confiance pratique en Lui. Une bonne conscience avec le sentiment de la dépendance donne courage et fortifie.
Certainement Dieu nous écoute lorsque, pleins de remords, nous crions a Lui; c’est autre chose. Mais une
bonne conscience donne assurance au jour de laffliction, parce que notre esprit entrevoit Dieu; nous
L’apercevons au-dela de I'épreuve et nous fixons nos regards sur Lui. « Parlez en votre cceur et gardez le
silence, sacrifiez des sacrifices de justice et confiez-vous en I'Eternel ».

Bien des gens disent : « Qui nous fera voir le bonheur ? ». lls désespérent d’en trouver. Mais dans toutes les
circonstances de la vie, la lumiére de Sa face est le seul vrai bonheur. La faveur de Dieu vaut mieux que la vie,
en outre elle assure le bonheur. La puissance du mal n’a pas le dessus sur la puissance de Dieu. Lui-méme en
dispose, le détourne, le change en bénédiction, I'annule, comme bon Lui semble. La foi trouve cela dans la
lumiere de Sa face et 'dme surmonte I’épreuve pour se réjouir en Dieu. Il y a la plus de joie que dans les
bénédictions temporelles incertaines et précaires ; puis la lumiére de Sa face dans le malheur, c’est Lui-méme,
c’est pour mon ame I'assurance qu’ll est de mon cété. Aussi « moi je me couche et je m’endors », mon sommeil
n’est point mélé d’inquiétude, car quoiqu’il m’arrive, Dieu seul prend soin de moi.

Le psaume 5 fournit 'occasion de dire maintenant, pour n’y plus y venir, quelques mots sur I'appel au
jugement de Dieu souvent mentionné dans ce livre. Toutes les fois qu’il se trouve en présence de son ennemi,
'opprimé se tourne vers Jéhovah et L’appelle a son secours. Il se fonde sur la justice de Dieu et sur le
caractere de Son gouvernement qui ne sauraient tolérer le mal. Jéhovah exterminera I’'homme fourbe et violent;;
rien n’est plus juste. Le chrétien sent que Dieu ne doit pas laisser cours au triomphe du mal; lorsqu’il réfléchit
au gouvernement de Dieu, il se réjouit d’avance du jugement qui 6tera le mal ; non pas qu’il pense a la ruine du
méchant, mais a la justice!” et & son résultat. La vengeance appartient bien & Dieu, mais ce n’est point 1a qu’ll
se plait. La part du Juif étant sur la terre («car les humbles hériteront la terre et se réjouiront dans une
abondance de paix » [Ps- 37, 11]) il désire, pour son propre repos, la destruction de I'hnomme fourbe et violent.
Différente est la part du chrétien. Il laisse I’'hnomme violent ici-bas et s’en va dans le ciel. Sa marche personnelle
est en harmonie avec I'’époque de grace ou il vit et qu'’il quittera pour entrer dans la gloire. Méme au temps du
millénium pendant lequel Dieu exercera Son gouvernement pour retrancher le méchant, la grace encore sera la
place distinctive du chrétien. Le fleuve d’eau découle de la cité; les feuilles de I'arbre de la vie duquel il savoure
les fruits, sont pour la guérison des nations[Apoc. 22, 2] Pour le moment, la place du chrétien n’est que grace et
patience. Il fait le bien, endure des outrages, souffre patiemment et sait que cela est agréable a Dieu. Il
désirerait que le mal cédat devant la puissance du bien; il sait que ce mal sera jugé, que le jugement dévorera
les adversaires et, en les considérant comme tels, il peut se réjouir de voir leur puissance anéantie : juste
jugement dont son a&me reconnait la nécessité ; mais, place sur le terrain plus élevé de la grace, le chrétien n’'y
cherche point sa délivrance.

Telle a été la position de Christ. C’est Lui qui exécutera le jugement auquel Son esprit fait appel dans ces
psaumes. Mais au temps de Sa marche terrestre, pendant laquelle Il a été notre modele, Christ n’a point appelé
le jugement sur Ses ennemis; « Pére, pardonne-leur, car ils ne savent ce qu’ils font»[Luc 23, 34]  telle fut Sa
priére au milieu de leurs violences, et dans le jugement Il n’a point ouvert Sa bouche [Es. 53, 71.

Le psaume 5 présente donc le jugement comme conséquence du gouvernement de Dieu quant a ce monde,
gouvernement basé sur le caractere immuable de Jéhovah, et il attend ce jugement d’ou découleront le
bonheur et la joie du peuple de Dieu. Mais notre bonheur a nous est dans les cieux ou il n’y a plus besoin de
délivrance. Nous quittons cette terre.

Ainsi tout en désirant faire ressortir la vérité et la justesse de ce psaume, je ne le présente en aucune fagon
comme I'expérience d’un chrétien, sauf que notre cri de détresse s’adresse aussi uniquement a Dieu — nous



pouvons ajouter : a notre Pere.

Les psaumes 6 et 7 ont a peu pres le méme caractére que le précédent, ils appellent aussi le jugement.
Mais le sixieme se place sur un tout autre terrain que le cinquiéme et, a certains égards, il peut étre présenté
comme un exemple d’expérience chrétienne. Quand ’dme est en angoisse, le mouvement naturel de la foi est
de recourir a Dieu comme a la source de sa consolation et de son espérance. La gradce immense que Dieu
déploie en étant pour nous, le sentiment que rien n’égale Son amour, la confiance qui découle de la
soumission : toutes ces choses attirent notre coeur vers Lui. Aussi n'est-il pas pour 'dme confiante, de temps
plus doux que celui de I'épreuve. Cela suppose une volonté brisée, un coeur soumis et une pleine connaissance
de I'amour de Dieu. Dans le cas contraire, I'épreuve, par le moyen de la grace, opére la soumission, puis elle
est retirée; si elle continue, I'ame trouve son bonheur dans la sainte et parfaite volonté de Dieu et dans le fruit
gu’elle y recueille. Mais il est un cas ou I'épreuve, quoique tout aussi salutaire et pleine de grace, trouve I'ame
moins disposée a se confier en Dieu. C’est lorsque nous sommes éprouvés a cause de notre conduite. Il est
difficile de voir 'amour de Dieu dans I'épreuve que nous subissons par suite d’'un péché; il est difficile de ne pas
étre désolés en sentant que cette épreuve, fruit du péché, est une juste punition et qu’ainsi nous n’avons pas le
droit de croire qu’elle puisse s’allier avec I'amour de Dieu. A qui nous adresser, si ce n'est & Lui? Mais
comment chercher secours auprés de Celui que nous avons offensé ? Telle est 'angoissante difficulté d’une
ame qui, se sentant elle-méme la cause de son épreuve, sait qu’elle n’a pas le droit d’en réclamer la délivrance.
En proie au désespoir, elle est prés de succomber. C’est en une occasion semblable que le Seigneur intercéda
pour Pierre, de peur que sa foi, sa confiance en Christ venant a étre ébranlée, son amour et son espérance en
la faveur divine faiblissant, il ne tombat, sous le poids du remords et du désespoir, entre les mains de Satan.
Pierre, il est vrai, ne subissait alors aucun chéatiment, mais le danger était le méme. La foi empéche le
désespoir, mais elle n’6te point le sentiment du péché et de la justice du chatiment; elle se confie en Dieu, en
Son amour, en Sa bonté et, a travers la souffrance, elle voit la miséricorde. Le sentiment du péché devient plus
profond, la peur des conséquences diminue, et le cceur, humilié, se confie en Dieu malgré tous les obstacles;
mais il sent que le chatiment est mérité, et méme, jusqu’a un certain degré, en souffre peut-étre encore. Voila
I'état dont le psaume 6 nous fournit un exemple. Nous y trouvons le cri de détresse au fort de I'épreuve, le
recours a la gréce, la priere a Dieu de ne pas chatier dans Sa colére, et la confiance devant la pensée que la
colere serait une juste conséquence du péché. Tout en reconnaissant la justice du chatiment, la foi s’appuie sur
la grace et dit : «Jusqu’a quand ? ». Il est impossible que Dieu abandonne a toujours ceux qui se confient en
Lui; la lumiere se fera. Il y a une relation avec Dieu, et la foi compte sur cette relation. C’est donc avec certitude
de délivrance que le cceur peut exposer sa détresse a un Dieu dont il connait les compassions. Cette certitude
est exprimée dans les trois derniers versets. On remarquera aussi, a propos de ce psaume que, dans le
gouvernement de Dieu appliqué a cette terre, la mort est envisagée comme un retranchement; c’était le cas
pour les Juifs ainsi qu’on peut le voir dans I'histoire d’Ezéchias et méme dans celle de Job. A certains égards,
c’est aussi le cas pour le chrétien; il y a des péchés a la mort, et la mort peut étre employée comme moyen de
discipline (voir 1 Cor. 11); elle peut aussi étre différée (voir les épitres de Jacques et de Jean). Quant a notre
psaume, il n’entrevoit rien au-dela de la mort, si ce n’est les ténebres ; le gouvernement de Dieu ne s’en occupe
pas non plus. Lorsque le croyant est en paix, il considére la discipline, méme justement sévere, comme un
signe certain de la faveur divine. Son horreur du péché est alors plus réelle, parce qu’il redoute le péché méme,
non point ses conséquences. Peut-étre les dards enflammés du méchant[Eph. 6, 16] |'atteindront-ils, peut-&tre
gu’enfin la terreur le menacera; mais au travers de toutes ces choses, il voit la compassion et la fidélité de
Dieu; Christ intercédant pour lui, sa foi demeure ferme. C’est la cependant un terrible état; mais le coeur
s’attache a Dieu et peut dire : «Jusqu’a quand ? ».



Le psaume 7 contient un violent appel a la vengeance, sur la justice de I'opprimé et sur la certitude du
jugement de Dieu. Ainsi 'assemblée des peuples reconnaitra Jéhovah et L’entourera. Fort de sa justice, I'affligé
appelle ici la colére de Dieu sur les iniques sans douter qu’elle les atteigne. Quelque juste et vrai que soit le
contenu de ce psaume, il est impossible d’y voir I'expérience d’un chrétien, sauf en ce qui concerne le
sentiment de justice devant Dieu et la confiance en Lui.

Le psaume 7 est donc I'expression de ceux qui, en butte a la haine des méchants, cherchent la délivrance,
et non point de ceux qui souffrent avec Christ afin d’étre glorifiés avec Lui.

Le psaume 8 célebre le gouvernement millénial de Jéhovah et la gloire du Fils de ’'homme, en rapport avec
le peuple juif qui la proclame.

Je passe sur les psaumes 9 et 10, dont le premier célebre le jugement des ennemis d’Israél, et le second
raconte la méchanceté de leurs oppresseurs. Ces deux psaumes expriment 'assurance que Dieu voit
I'oppression et n’oublie pas les humbles; puis, lors de la délivrance, ils célebrent la fidélité de Jéhovah. Le
monde est jugé avec justice et Jéhovah se révéle par Son jugement. Il suffit d’attirer I'attention sérieuse du
lecteur sur le jugement du monde, mentionné dans ces psaumes, et sur la scéne principale de ce jugement
dans le pays d’Israél. En toute occasion cependant, 'dme humble peut traverser I'oppression et I'épreuve dans
la tranquille certitude que Dieu la voit et que sa cause est entre les mains de Dieu. Subit-elle méme une
épreuve par sa propre faute, humiliée elle peut encore compter sur Dieu.

Passons maintenant au psaume 11 et examinons quels sont les sentiments de ceux qui, souffrant sous
I'oppression qui précéde la délivrance, ont encore a posséder leurs ames par leur patience(tuc 21, 191, Une
chose, en premier lieu, ressort distinctement de ce psaume (chose toujours vraie, quoique moins évidente
gu’elle ne le sera alors), c’est I'impossibilité de compter sur ’lhomme et d’en espérer le moindre secours,
I'instabilité de tout ce qui est terrestre, la ruine complete amenée par le mal. Quand les fondements sont
renversés, que fera le juste ? Pour la foi, tout cela est vrai depuis que Christ a été rejeté ; mais jusqu’a présent
et tant que dure Sa patience, la main de Dieu réfréne le pouvoir du mal et il y a encore des &mes amenées a
Christ. Les choses auxquelles ce psaume fait allusion, ne seront pleinement manifestées qu’au temps ou le
méchant dominera sur la terre avant que Dieu se léve pour le jugement et pour délivrer les humbles.

Des cas particuliers d’épreuve nous placent souvent, dans notre sphére restreinte, au milieu de
circonstances analogues. Seulement n’oublions pas que nous avons affaire a un Pére qui nous discipline pour
notre bien, pour notre profit céleste et éternel, avec le méme amour par lequel Il n’a point épargné Son propre
Fils mais L’a livré pour nous [Rom. 8, 32],

La question posée dans ce psaume est celle-ci : «Quand les fondements sont renversés, que fera le
juste ? ». A quoi aura-t-il recours comme assez divinement stable pour s’y appuyer ? Car le bien n’est nulle part
et les méchants, n’étant arrétés par aucun scrupule de conscience, usent de fraude pour détruire les justes. Il y
a un moment ou le Seigneur avertit de fuir, ou il est tout a fait inutile soit d’agir, soit d’attendre avec patience.
Mais tel n’est pas le cas ici, et cela n’arrivera que lorsque Dieu aura tout abandonné, pour un temps, entre les
mains des méchants. La peur et I'incrédulité pousseraient a fuir, comme I'oiseau, en un lieu de la terre s(r et
tranquille. La foi regarde plus haut : «C’est en Jéhovah que je me réfugie ». Se réfugier en Dieu qui est au-
dessus de tout, qui connait tout, auquel rien n’échappe, toujours fidéle, qui prend méme soin de la vie d’un
passereau, qui enfin dispose de tout quoi que I'homme propose, se réfugier en Dieu, notre Pere, c’est la
ressource et la paix du juste. Le propre de cette confiance illimitée est de rendre notre marche parfaite et de
nous tranquilliser en tout temps; car, dés que les circonstances extérieures ne dominent plus nos sentiments,
I’ame se laisse conduire par la volonté de Dieu; elle 'accomplit avec courage et avec tranquillité, sachant que



le résultat est entre les mains du Seigneur. Toutefois, la ne se borne pas I'’enseignement du psaume 11. Sur la
terre, tout est bouleversement, confusion ; point de sécurité pour le juste. Mais Jéhovah est dans le palais de Sa
sainteté, Son tréne est dans les cieux ; Ses yeux considerent, Ses paupiéres sondent les fils des hommes; Il ne
dort ni ne sommeille; aussi les justes peuvent-ils Lui remettre leur cause sans souci. Nous trouvons ici une
exposition des voies de Dieu au temps de I'affiction. Jéhovah sonde les justes. Lorsque les paupiéres de Celui
qui voit toutes choses au point de vue de Sa sainteté, sondent les fils des hommes, Il a un but spécial quant aux
justes. Il les éprouve et Il les crible. Cela est de toute importance. L’action de Dieu a I'’égard des justes a pour
but d’accomplir tout ce que Sa gréace s’est proposé en eux, de manifester Son caractére, de juger et de les faire
juger tout ce qui ne s’accorde pas avec ce caractere divin, de leur faire comprendre ainsi ce qu’ll est Lui-méme
et de les y conformer moralement; a la fois soumettant leur volonté et mettant en activité leurs affections par le
sentiment de Sa fidélité et de Son amour. Briser la volonté est un moyen puissant d’ouvrir I'intelligence.

C’est de Son palais et de Son tréne que Dieu gouverne ainsi. Dans le palais, tout le monde parle de Sa
gloire. C’est la que 'homme s’approche de Lui; la se révele Son caractére, Sa nature, afin que, conformément
a cette nature, ’lhomme entre en rapport et s’associe avec Lui. Du haut de Son tréne, Il dispose toutes choses
afin de nous accommoder a la gloire et a la sainteté du palais. La chair ne se plie pas volontiers a ces
exigences ; mais cela prouve combien I'action de Dieu est nécessaire et profitable. Il sonde les fils des hommes,
aucun de leurs faits et gestes ne Lui échappe, toutes choses sont découvertes aux yeux de Celui auquel nous
avons affaire[Heb. 4, 13] et Il en juge. Mais surtout Il sonde les justes, et cela en contraste avec Sa haine des
méchants sur lesquels Il déversera Sa colere. Lorsque Dieu sonde les justes, il s’agit avant tout de Sa nature et
de Sa gloire gu’ll n’abandonne pas. Quoique Sa face considére les justes et quelque plaisir que Son amour
prenne en eux, Il ne saurait se renier Lui-mémel[2 Tim. 2, 13]; c’est a Lui qu’ll veut les rendre conformes, et dans
Son gouvernement se révele Sa nature. Dieu s’est servi d’lsraél pour démontrer a toute la terre qu’ll déteste le
mal ; et plus ce peuple était prés de Lui, moins Il pouvait tolérer en lui I'injustice : « Toi seul, je t'ai connu d’entre
toutes les familles de la terre, c’est pourquoi je te punirai a cause de tes iniquités »[Amos 3, 2], Aujourd’hui
encore, malgré toute Sa grace, on ne se moque pas de Dieu impunément. L’homme recueillera ce qu’il aura
semé. Une foule de passages démontrent ce principe dans son application a Israél, et ce principe subsiste
encore (Rom. 2, 6, etc.). Ce sont, nous I'avons dit, les épitres de Pierre qui surtout révelent ce gouvernement de
Dieu, la premiére, quant aux justes, la seconde, quant aux méchants. En sondant et en éprouvant les justes,
Dieu maintient Son caractére au milieu de ceux qui sont prés de Lui. Mais |l les sonde aussi pour leur profit, et
prouve ainsi, d’'une maniere précieuse, tout le soin qu’ll prend d’eux. «Dieu ne détourne pas ses yeux de
dessus les justes » [Job 36, 7], dit Elihu. Il est possible que nous soyons sous le poids de I'épreuve, si cela est
nécessaire, et nous devons nous estimer bienheureux lorsque nous sommes en butte a diverses épreuves
(épitre de Jacques), sachant qu’elles produisent la patience. Or, en voici le résultat : « Que la patience ait une
ceuvre parfaite, afin que vous soyez parfaits et accomplis dans toute la volonté de Dieu»[Jaca. 1, 4], Nous
devons nous glorifier dans les tribulations (Rom. 5); elles produisent la patience, et notre espérance n’en
devient que plus brillante, I'amour de Dieu étant répandu dans nos coeurs — cette vraie clé de tout ce qui
arrive.

L’amour de Dieu agissant comme discipline, nous fait conclure deux choses exprimées en Hébreux 12. La
premiere, c’est qu’il ne faut pas mépriser la discipline nécessaire assurément, puisqu’elle provient de I'amour
de Dieu; la seconde, c’est que, pour la méme raison, il ne faut pas perdre courage.

Le livre de Job nous apprend que Dieu a deux buts différents lorsqu’ll éprouve les saints. L’'un est de leur
faire connaitre leurs transgressions, leurs fautes positives; I'autre, de les détourner de leurs projets et
d’empécher leur orgueil (Job 33, 16, 17; 36, 7-9). Ce livre nous fournit une instruction toute divine des voies de



Dieu quand Il sonde les justes. Il nous enseigne aussi cette autre vérité, importante pour les @mes exercées qui,
trop souvent, s’arrétent a des causes secondaires, savoir : que la discipline provient de Dieu, que Lui seul
I'exerce. L’origine de tous les maux de Job n’était point I'accusation de Satan, mais bien ces paroles de Dieu :
« As-tu fait attention & mon serviteur Job ? »[Job 1, 8] Dieu avait fait attention a lui et savait que I'épreuve était
nécessaire. Il est vrai que I'instrument de cette épreuve était pervers, c’étaient aussi des désastres causés par
Satan; mais Dieu avait fait attention a Son serviteur, |l avait sondé le juste et mesuré d’avance I'’étendue de
I'affliction. Aussi, est-ce Lui qui arréta Sa tempéte au jour du vent d’orient; et lorsqu’ll eut achevé Son ceuvre
(ceuvre que Satan n’aurait jamais pu accomplir) et qu’ll eut amené Job a se connaitre lui-méme, alors Il le bénit
abondamment.

Dieu nous humilie et nous éprouve afin que nous connaissions ce qu’il y a dans nos coeurs [Deut. 8, 2], |l nous
fait vivre de foi avant de nous enrichir. Quand I’épreuve rencontre en nous la vérité et la puissance de la vie
divine, elle nous développe et nous fait mdrir dans le sentiment de la grace, elle détache notre esprit du monde
pour le rapprocher de Dieu et le rendre intime avec Dieu. Quand I’épreuve rencontre la chair, celle-ci se révolte
et décele sa propre volonté; mais cet état rendu sensible a la conscience, elle le juge devant Dieu et, en
définitive, I'épreuve elle-méme réussit a détruire la volonté. Assurément ce n’est pas I'épreuve en elle-méme
qui peut conférer la grace ; mais dirigée par la main de Dieu, I'épreuve peut briser la volonté et mettre au jour un
mal caché et inconnu, de maniére que la vie nouvelle peut grandir et se fortifier.

Alors Dieu prend une plus large place dans le cceur, l'intelligence de Ses voies se développe, la
dépendance et I'humilité augmentent, la vanité de ce monde devient plus évidente et sensible ; en apprenant a
se connaitre, on se méfie de la chair et de soi-méme. Le chrétien se vide ainsi de lui-méme, pour se remplir de
Dieu; les choses éternelles et véritables, les choses divines ont une plus grande part dans I'ame ; et tout ce qui
est faux, mis au jour par la lumiere, est aussitét rejeté. Nos relations avec Dieu prennent plus de consistance et
de sérieux, nous vivons plus constamment au milieu des scenes éternelles dans lesquelles Il a introduit nos
ames. Regardant alors en arriere, nous découvrons I'amour qui nous a conduits jusque-la et, pleins de
reconnaissance, nous bénissons Dieu pour chaque épreuve. Il n’y a que I’épreuve pour nettoyer de tout alliage,
pour nous affermir dans une espérance glorieuse et pure, et pour accroitre notre intelligence de Dieu, étant, en
proportion, dépouillés de nous-mémes.

[Echo du témoignage 1864 p. 371-407]

Psaumes 12-17

Evidemment, le psaume 12 a été écrit sous le poids de I'injustice et de la violence et sous le sentiment de
'isolement; la puissance humaine, tous ceux qui s’y confient, font la guerre a I'ame. Un cas pareil est rare
assurément; il n’est pas impossible, et les chrétiens individuellement peuvent étre isolés et abattus. Le verset 5
annonce les jugements de Jéhovah qui mettront fin a I'oppression. Ces jugements ont souvent lieu encore
comme conséquence du gouvernement de Dieu; mais ils ne constituent pas I'espérance directe et particuliere
du chrétien, qui sait au contraire que sa place est de faire le bien, de souffrir patiemment, et qu’ainsi il est
agréable a Dieu. Son repos est autre part, la ou Dieu est pleinement glorifié. Il en est de nous comme de Christ
qui fit le bien, endura I'affliction ici-bas et ne fut pas délivré ; inutile d’ajouter combien cela était agréable a Dieu.
Il convenait que Christ souffrit et c’est notre profit, de sorte que nous pouvons aussi nous glorifier dans les
tribulations [Rom. 5, 3] 3 cause de leur fruit bien autrement précieux que le repos de cette terre et qui marit pour
nous dans le ciel, parce gu’ainsi nous sommes rendus capables de jouir de Dieu plus intimement. Si donc nous



souffrons pour la justice et si nous souffrons pour 'amour de Christ, nous sommes bienheureux![! Pier. 3, 14],
L’Esprit de gloire, I'Esprit de Dieu, repose sur nousl(! Pier. 4, 14] Du reste, si nous attendons patiemment, Dieu
nous délivre méme aujourd’hui en mainte circonstance particuliere. Dans tous les cas, et c’est ici l'idée
principale, les paroles de Jéhovah sont des paroles pures ; elles jugent tout ce qui est en ’homme, mais on peut
se confier en leur véracité. Tout ce que Sa bouche a proféré, Jéhovah le maintiendra en sainteté et Il
I'exécutera en puissance. Notre sagesse est de nous tenir a la Parole de Dieu envers et contre tout. Les
épreuves extérieures ne sont que des moyens pour purifier et pour éprouver le coeur quant a la foi; la Parole est
la pierre de touche a 'aide de laquelle 'Ame éprouve toutes choses, la mesure intime de son état devant Dieu
et le terrain solide sur lequel repose sa confiance. Lorsque le coeur est éprouvé par la Parole ou par les
circonstances, c’est afin de le dégager de toutes les choses qui 'empécheraient de se reposer sur chacune des
paroles de Dieu et de se les approprier. Elles seules sont notre vie.

Le psaume 13 exprime le travail d’'une &me sous le poids des épreuves mentionnées au psaume 10. Ces
épreuves ne nous concernent pas directement, toutefois le chrétien peut se trouver angoissé par le triomphe
apparent et momentané du mal; et alors il peut ainsi crier a Dieu de ne pas le délaisser comme s’ll ne prenait
aucun soin de lui. Il y a une différence entre la position de Christ et celle du résidu juif : extérieurement, Christ a
été abandonné entre les mains des méchants, tandis que le résidu juif en général sera épargné et délivré;
quelques-uns d’entre eux, il est vrai, succomberont devant leurs ennemis et jouiront d’une meilleure
résurrection. Mais en parlant de ce psaume, j’ai surtout en vue I'enseignement moral qu’il renferme. Au milieu
d’ennemis sans coeur et sans conscience, méme en apparence oubliée de Dieu, I'ame se confie en Sa
miséricorde, compte sur Sa bonté, sur Sa fidélité, et se réjouit de la délivrance avant d’étre délivrée par la
puissance de Dieu. Ainsi, en priant Dieu, nous Le remercions avant d’étre exaucés, sachant dans nos cceurs,
par la foi, qu’'ll nous a entendus et qu’ll nous a répondu, quoique Sa réponse ne soit pas encore manifeste.
Cette assurance, vraie preuve de la foi, procure une paix indicible au milieu de I'affliction. Nous ignorons
comment Dieu nous délivrera, mais nous savons que nous serons délivrés; Il dispose de tous les moyens. C’est
en Dieu Lui-méme que nous plagons notre confiance, et, en regardant a Lui, le coeur regoit une réponse sur
laquelle il peut compter. Diverses circonstances et la Parole aussi éprouvent le cceur; la confiance et la
délivrance divine réjouissent I'esprit. Nous savons, méme avant d’étre secourus, que Dieu est pour nous. Il est
bien naturel d’écouter son propre cceur, quoique rien ne fatigue et n’angoisse plus, mais la foi n’agit pas ainsi.
La tristesse mene a la mort. L’ame, méme en se soumettant, se replie sur elle-méme, mais un regard a Dieu la
remplit de lumiére. La conscience que c’est I'ennemi qui travaille contre nous, dispose notre dme a la
confiance : pensée solennelle et terrible ; mais, avec Dieu, ¢’est un motif pour étre assuré de la délivrance.

Le psaume 14 est un exemple frappant d’'une méthode fréquemment employée dans I'Ecriture : plusieurs
portions de la Bible s’appliquant littéralement aux Juifs dans les derniers jours et aux événements de cette
époque, renferment a la fois de grands principes moraux, des vérités importantes en tous temps et qui seront
publiqguement manifestées aux derniers jours par le jugement de Dieu. L'apbtre cite ce psaumel[Rom. 3, 10-12]
pour montrer aux Juifs comment, dans leurs propres écritures, Dieu Lui-méme juge leur état, prouvant ainsi la
nécessité d’une justice qui ne fit pas d’eux. Je n’ai que peu de chose a ajouter. Nous pouvons nous attendre a
des difficultés provenant de I'absence de toute crainte de Dieu en ceux auxquels nous avons affaire ; il semble
impossible a celui qui craint Dieu, qu’un pareil état puisse exister, qu’il n’y ait dans le coeur aucune
componction, aucune chose qui le retienne d’un acte de méchanceté délibérée; cependant cela arrive
quelquefois quand on s’y attendait le moins. Mais le Seigneur voit tout, voila notre confiance.

Il attendra peut-étre, Il patientera avec le mal, du moins avec ceux qui le font, Il nous exercera de cette
maniere, mais rien ne Lui sera caché. Puis Dieu Lui-méme est au milieu de la race juste; cette présence au



milieu d’eux, les justes la connaissent par la foi seule et leurs ennemis en ressentent l'influence ; voila ce que
Rahab apercevait parmi les Cananéens (Jos. 2, 9), et I'apétre y fait allusion dans Philippiens 1, 28. Ce
sentiment de frayeur qu’éprouvent tous ceux qui s’opposent a la vérité, peut étre caché sous le mépris ou sous
des actes de violence ; mais a coup sdr, la foi qui se confie en Dieu produit toujours un sentiment de frayeur
chez les méchants, méme lorsqu’ils triomphent. Les Juifs, aprés avoir crucifié Christ, craignaient encore que Sa
disparition de la tombe ne leur devint funeste. Mais pour étre ainsi soutenu dans I'épreuve, il faut que le fidéle
ait le sentiment de la présence de Dieu.

Le psaume 15 est une preuve évidente que ces psaumes s’appliquent directement aux Juifs dans les
derniers jours. Toutefois, les saints ne doivent pas perdre de vue I'existence actuelle du gouvernement de Dieu.
Ce gouvernement est exposé dans les épitres de Pierre : dans la premiére en faveur des justes, dans la
seconde comme jugeant les impies (1 Pier. 3, 10-15 applique aux chrétiens les principes selon lesquels Dieu
agissait envers les Juifs comme peuple, principes qu’ll mettra surtout en action dans les derniers jours, mais
qui nous concernent aussi pendant le temps de notre séjour terrestre). Ainsi le psaume 15, quoique
essentiellement juif, nous enseigne des principes a suivre; le verset 4, par exemple, parle d’'une chose qui est
en tout temps agréable a Dieu.

Ayant fait ces remarques, je passe au psaume 16 qui s’applique directement a Christ et contient, en méme
temps, une douce instruction pour nos ames. C’est ici Christ prenant la place d’'un homme et indiquant le
sentier de la vie qui L’'aménerait en la présence de Jéhovah ou il y a un rassasiement de joie; ce sentier Le
conduisait a travers la mort puisqu’ll venait pour nous, mais Il se confiait en Dieu. Malgré le sens prophétique
de ce psaume, le sentier de Christ est en méme temps un exemple pour nous; le bon Berger a précedé Ses
brebis. Le psaume 16 établit un principe essentiel : la confiance en Dieu méme dans la mort, une humble
obéissance et, par conséquent, Jéhovah Lui-méme étant la portion de ’hnomme, I'exclusion de tout ce qui serait
contraire a cette vérité. Cette confiance et cette obéissance ne perdent pas Dieu de vue un seul instant. Tel est
le grand principe de la vie divine, de cette vie divine arrivant sur la scene du péché et de la mort. Sans doute,
nous devons parler de communion avec le Pere et avec Son Fils Jésus Christ dans ce sentier de la vie, mais ce
sont les grands principes moraux, I'état subjectif de I'dme, qui nous sont représentés ici, et cela dans la
personne méme de Christ; c’est, remarquez-le, Sa perfection comme homme devant Dieu et vis-a-vis de Dieu.
Il ne s’agit pas de la perfection divine, de Dieu manifesté a I’'homme, mais de Christ, homme dépendant de
Dieu; il ne s’agit pas méme de Son propre sacrifice que nous devons imiter (1 Jean 3, 16), mais de Sa place
d’homme dans la perfection, de Sa perfection devant Dieu, motif de tous Ses actes. Par conséquent, ces
paroles de Christ : «Ma bonté ne va pas jusqu'a toi», s’appliquent aussi a nous-mémes. Affirmer
gu’effectivement notre bonté ne va pas jusqu’a Dieu, parait absurde ; mais ces mots appliqués a Christ homme,
absolument parfait, indiquent la nature de cette bonté et établissent un principe qui nous met a notre place.
Cette bonté étant la perfection de ’homme devant Dieu, manifestée en Christ qui en est I'exemple sur la terre,
met en évidence la place bénie du chrétien, quoique au milieu de la faiblesse et de luttes intérieures inconnues
a Christ qui n’avait pas de péché; malgré cette différence, la place de Christ est 'expression absolue de la
nétre devant Dieu ; cela est pleinement révélé a la fin de I'évangile de Jean, surtout dans le chapitre 17.

L’épitre de Jean aussi, qui d’abord présente Christ comme la manifestation sur la terre de la vie éternelle
qui était auprés du Pere, sa manifestation dans une personne que leurs mains avaient touchée, enseigne que
c’est ce qui est vrai dans les chrétiens, de méme qu’en Christ (1 Jean 2, 8), et montre que la justice et 'amour
sont le caractére de cette vie, et que, par la présence du Saint Esprit, nous demeurons en Dieu et Dieu
demeure en nous. Nous possédons cette vie éternelle descendue du ciel et touchant laquelle il est dit qu’elle
est dans le Fils seul; celui qui a le Fils a aussi la viel! Jean 5, 12], Voila en effet pour nous la véritable importance



de cette vie éternelle. Les Psaumes assurément ne peuvent pas la présenter comme [I'épitre de Jean, et
cependant nous voyons ici Christ prenant Sa place parmi les excellents de la terre. L'apbtre Jean laisse
entendre que nous serons avec Christ dans le ciel, mais il ne s’occupe pas de la vie éternelle dans la gloire
aupres de Dieu. C’est Paul qui I'expose de cette maniére, aussi bien n’avait-il vu Christ que dans la gloire. Jean
présente la vie en elle-méme et manifestée sur la terre ; la vie est la lumiére des hommes[Jean 1, 4],

Nous avons vu plus haut que le psaume 16 ne développe pas sous toutes ses faces la vie de Christ sur
cette terre ; mais celle qu’il présente n’en devient que plus distincte et plus bénie pour nous. Christ, traversant
ce monde, était la manifestation de Dieu Lui-méme (des traits divins de Son caractere, non point de Son titre et
de Sa nature divine) ; amour, sainteté, justice parfaite, |l révélait véritablement tout le caractére de Dieu. Quelle
bénédiction ! Notre devoir est de L’imiter (voir Eph. 4, 32; 5, 1-2; Col. 3, 10). Mais le psaume 16 n’envisage
pas Christ de cette maniére; il Le présente comme I'homme dépendant et soumis; il Le présente aussi comme
prenant Sa place parmi le résidu d’Israél en contraste avec I'idolatrie de ce peuple. Laissant de c6té ce dernier
point, je désire fixer nos pensées sur le caractere de la vie de Christ.

Cette expression : « Ma bonté ne va pas jusqu’a toi», ne pourrait convenir a la divine manifestation de la
bonté sur cette terre. Mais prenant, en tout point, la place d’'un homme ici-bas, le Seigneur nous montre la
position véritable d’'un homme vivant pour Dieu, non pas dans son innocence, moins encore certes dans le
péché, mais parfaitement saint et juste dans un monde de péché, connaissant le bien et le mal, tenté, mais
séparé du péché et des pécheurs; non pas élevé au-dessus des cieux, mais destiné a I'étre par les désirs de
sa nature et par sa marche vers ce but; dépendant, obéissant, se tenant devant Dieu comme humainement
responsable et se réjouissant d’avance du bonheur céleste comme bonheur de ’lhomme dans la présence de
Dieu et avec Dieu, place bénie pour Lui et que nous partagerons avec Christ, ayant Sa nature. Christ, ainsi
envisage, c’est '’homme confiant en Dieu, trouvant son plaisir et sa joie en Dieu, vivant de foi et, sous ce
rapport, séparé de Lui, non pas Dieu manifesté en chair, quoique cela fit également vrai a un autre point de
vue. Ainsi, en tant que sanctifiés par la vérité, notre place sur la terre est au-dessus de celle du résidu juif; en
outre, nous sommes unis a Christ par le moyen du Saint Esprit. Cette place dont je parle, le Seigneur la prend
lorsqu’ll dit au jeune homme : « Pourquoi m’appelles-tu bon? Il n’y a qu’un seul bon, c’est Dieu. Si tu veux
entrer dans la vie, garde les commandements » [Marc 10, 18-19] Quant aux pratiques extérieures, le jeune homme
avait peu de chose a se reprocher; mais il fallait plus que cela pour caractériser la vie divine dans sa marche
vers le bonheur céleste au milieu d’'un monde de péché, il fallait pouvoir dire avec Abraham, avec David et les
saints prophetes : «Le Seigneur est ma portion ». Alors, ayant le Seigneur Lui-méme pour maitre de son coeur,
le jeune homme aurait pu donner ses biens aux pauvres pour suivre Jésus. Mais il parait que le Seigneur n’était
point sa portion ; peut-étre, par la grace, I'est-Il devenu plus tard.

L’état qui est décrit dans ce psaume, c’est I'état de I’'homme considéré comme distinct de Dieu (il ne s’agit
pas ici naturellement d’'une séparation morale, je ne parle pas non plus de I'union de la nature divine et de la
nature humaine en Christ), mais participant de la nature divine (il n’en pouvait étre autrement), ayant Dieu pour
objet, mettant en Lui sa confiance, n’obéissant qu’a Lui, dépendant de Dieu en toute chose, et parfait dans sa
foi en Lui. Cet état ne pouvait se réaliser que dans un étre qui participat personnellement de la nature divine —
Dieu Lui-méme en 'homme — tel que Christ, ou médiatement tels que ceux qui sont nés de Dieu. Mais, nous
'avons déja remarqué, Christ n’est pas considéré ici sous ce point de vue, et il ne s’agit pas non plus du
croyant comme étant uni a Christ. La divinité en Lui est présentée non point dans la manifestation de Dieu en
Lui, mais plutét dans son effet : la perfection absolue de Christ comme étre humain. Sa marche est celle d’'un
homme moralement en présence de Dieu. Christ dépend de Jéhovah quant a Sa résurrection, et Il dit : « Tu
n’abandonneras pas mon &me au séjour des morts », quoiqu’ll ait pu dire également : « Détruisez ce temple, et



dans trois jours je le rebatirai » [Jean 2, 19]. Homme parfait, Christ pouvait dire a Dieu : « Pére, je remets mon
esprit entre tes mains »[Luc 23, 46]; ainsi Pierre disait aux Juifs : « Celui que vous avez crucifié, Dieu Ia fait
Seigneur et Christ » [Act. 2, 36] tandis que Thomas avait dit a Jésus : « Mon Seigneur et mon Dieu » [Jean 20, 28],
Pierre, en effet, considére toujours Christ comme I'homme rejeté, comme le Messie exalté par Dieu; il
n'annonce pas le Fils de Dieu comme Paul 'annonga tout d’abord dans les synagogues, quoique, par une
révélation divine, Pierre ait été le premier a Le confesser comme tel [Matt. 16, 16], Christ est donc notre modéle
parfait; Il nous montre ce qu’est 'homme parfait. Un principe essentiel qui caractérise en premier lieu le
psaume 16, c’est I'’entier abandon de Christ entre les mains de Dieu, Sa confiance en Lui. Il ne se défend pas
Lui-méme, ne compte pas sur soi, mais s’en rapporte a Dieu : « Garde-moi, 6 Dieu! car je me réfugie en toi ».
Cela est d’une immense importance. Christ, comme Dieu, aurait pu prendre soin de Lui-méme; mais n’étant
pas venu dans ce but, comment pouvait-1l le faire ? Christ était venu en amour pour souffrir, pour obéir, pour
sauver ainsi par grace, mais pour glorifier Dieu. Moralement parlant, cette position prise, Il ne pouvait la quitter.
Si I'on parle de Sa puissance, nul doute que Christ aurait pu se délivrer Lui-méme ; et quant a Sa position de
Fils de Dieu, s’ll avait demandé douze légions d’anges, |l les aurait eues[Matt. 26, 53] Mais alors, c’est Lui qui
I'affirme, Christ n’aurait point rempli les conseils révélés de Dieu.

Cette obéissance et cette dépendance étaient volontaires mais parfaites, la seule chose convenable dans la
position qu’ll avait prise. — Sa foi était parfaite. C’est Lui qui, par Son exemple, a enseigné et accompli la vraie
foi, 'abandon de soi, la dépendance, la confiance ; ajoutons que la Parole de Dieu seule gouvernait tous Ses
actes; Il la suivait exclusivement. Cette Parole était aussi Son arme, comme Il I'a prouvé en présence de Satan
dans le désert. Christ étant la parole et la vérité en personne, tout ce qu’ll disait exprimait ce qu’ll était (Jean 8,
25) ; mais il n’en est pas moins vrai que Christ obéissait, comme homme, & 'autorité des Ecritures et se laissait
conduire par elles; c’est ainsi qu’ll dit : « Garde-moi, 6 Dieu, car je me réfugie en toi ».

Un second principe renfermé en partie dans ce qui précede, c’est I'entiere soumission a la volonté de Dieu
(dans ce psaume, il s’agit de Jéhovah, Dieu révélé aux Juifs; pour nous, il s’agit du Pére et du Fils, d’un seul
Dieu, le Pere, et d’un seul Seigneur, Jésus Christ) : « Tu as dit a Jéhovah : Tu es mon Seigneur ». Remarquez
ces mots : Tu as dit, c’est Christ qui I'a dit; Christ était bien Jéhovah, mais dans Sa marche ici-bas, Il n’a point
pris cette place. Quoique Dieu, et n’estimant pas que ce fit une usurpation d’étre égal a Dieu, Il avait pris la
forme d’un serviteur et avait I'apparence d’'un homme[Phil 2, 6-7] Prise volontairement, gardée parfaitement
dans la mort et a travers la mort, Sa place fut dans I'humiliation. Cet acte volontaire était divin et prouvait Son
titre divin; les créatures n’ont pas de place a prendre, mais a garder, quoique lorsqu’elles n’étaient pas gardées
par Dieu, elles n'aient jamais agi de la sorte. La place qui a été donnée a Christ comme homme, mais qu’ll a
meéritée, est la gloire (Jean 17); Il s’abaisse Lui-méme et est élevé au-dessus des cieux. Il avait dit a Jéhovah :
« Tu es mon Seigneur », ce qui signifie : Je suis ton serviteur. Sans cesser d’étre Dieu, Il avait pris en dehors de
Dieu une place dont Il ne pouvait remplir les conditions qu’en étant Dieu; dans cette place, |l devait satisfaire
Dieu comme homme, glorifier Dieu en un monde pécheur et apostat, ayant ce monde, la puissance de Satan,
en dernier lieu méme la colére de Dieu contre Lui, afin d’accomplir la gloire de Dieu en justice. C’est ainsi qu’ll
dit : «Ma bonté ne va pas jusqu’a toi» — aussi haut que toi. Christ devait remplir la place de 'homme dans la
condition dans laquelle la gloire de Dieu s’y trouvait intéressée. Homme parfait, quand Il se trouvait dans ce
caractere, Il était seul dans Sa perfection : personne pour Le secourir ou méme pour compatir avec Lui. Sa
confiance devait étre en Dieu dans la vie et a travers la mort, que dis-je ? méme sous le poids de la colere
divine ; mais c’était la le sentier de la vie que Dieu Lui avait fait connaitre (v. 11). De plus, il existait sur la terre
des objets de la grace divine auxquels Christ s’était associé. Il n’en parle pas ici comme ayant été choisis par
Lui (C’est le cas dans I'’évangile de Jean lorsqu’ll dit a Ses disciples : «ce n’est pas vous qui m’avez choisi,



mais c’est moi qui vous ai choisis » [Jean 15, 16]  quoique la aussi pour un service), ni comme étant choisis par la
grace de Dieu, mais comme agréables a Dieu dans leur marche, manifestés moralement comme les saints, les
excellents de la terre qui suivent le sentier ou Il doit entrer Lui-méme. Cela est plein d’intérét; il s’agit encore ici
de la place morale de Christ homme, trouvant Son bonheur dans ce qui plait a Dieu, comme il convenait a un
étre parfait; Moise, type de Christ, est présenté de la méme maniére en Hébreux 11, 24 a 26. Christ prend ici
Sa place parmi les saints, ceux qui étaient réellement mis a part pour Dieu. Il la prit de fait dans I’humiliation et
'obéissance lorsqu’ll alla se faire baptiser du baptéme de Jean avec ceux que I'Esprit de Dieu poussait a
s’humilier de leurs péchés. Dans le premier acte de la vie divine, I'acte de donner son cceur a Dieu en
confessant ses péchés, Celui qui ne connaissait pas de péché se joignit a ceux qui se déclaraient pécheurs;
car cet aveu de leur part, effet de la vie divine, les consacrait a Dieu, et ils étaient véritablement les saints de la
terre. Quelle douceur, quelle consolation dans le désert d’y voir Christ nous précédant, victorieux de toutes les
tentations qui s’y rencontrent, comme on le voit aussitot apres Son baptéme, liant ’homme fort au moyen de la
vie qu’ll possédait et qui était victorieuse sur toute la puissance de I'ennemi! Evidemment, quoique toutes ces
choses procédassent de la vie divine, fruit de la grace, il ne s’agissait point la de Dieu se manifestant soi-
méme, d’'une bonté qui allat dans son caractere propre jusqu’a Dieu, puisque Christ s’associait a ceux qui
confessaient le péché. Ajoutons que Dieu comme tel ne pouvait pas subir la mort, quoique seul 'amour parfait,
seul un étre qui fat Dieu, ait pu mourir comme Christ mourut, ait pu se livrer soi-méme et ainsi donner a Son
Pére un motif de L’aimer pour Son propre mérite. Christ, homme, agissait a la place de ’homme, devant Dieu,
comme les hommes auraient di le faire ; mais pour agir ainsi parfaitement et volontairement dans Son amour
pour le Pere, |l devait étre Lui-méme divin. Qu’une personne divine ait agi de cette maniére est d’une valeur au-
dela de toute expression. Voila, outre beaucoup d’autres choses, ce que le Sauveur a fait pour nous, Lui
homme a notre place en perfection, les délices de Dieu, et suivant ce que cette place devait étre au milieu d’'un
monde pécheur, en quoi précisément Il glorifiait Dieu. Il est trés important pour I'instruction et 'assurance de
nos ames de voir ainsi Christ objet des délices de Dieu. Ce sentier de Christ, ni le regard de I'aigle, ni aucune
pensée de ’lhomme ne I'aurait découvert, si Lui, ’'homme parfait, n’y avait marché. Ce sentier de la vie, nous
'avons en un étre vivant qui doit étre I'objet de notre amour. Assurément, la Parole écrite nous fournit en détail
les éléments de cette vie, mais en méme temps, quelque nombreux que soient les préceptes bénis qui dirigent
notre marche, elle nous fait connaitre cette vie par celle de Christ Lui-méme, en sorte que nous la comprenons
selon que nous sommes spirituellement capables de saisir le motif et la nature de la vie de Christ présentée
dans les évangiles ou d’autres portions de I'Ecriture. Méme un de ces préceptes nous avertit de marcher d’une
maniére digne du Seigneur afin de Lui plaire en toutes choses[Col- 1. 10]; or pour cela, il faut évidemment avoir
une pleine connaissance de ce qu’ll est.

Telle que je I'ai décrite, la vie divine, parfaite en soi, mais connaissant le bien et le mal, démontrée au milieu
du péché et «en nous renouvelés dans la connaissance selon I'image de Celui qui nous a créés » [Col. 3, 10] se
manifeste par la séparation compléte d’avec le mal et surtout en confessant Jéhovah comme mobile et source
de la vie. Lui seul est Dieu, tout autre est absolument rejeté (v. 4). La fidélité envers Jéhovah caractérise la vie
de Christ sur la terre; la fidélité envers Christ caractérise la nétre ; Christ est tout et en tous. Jéhovah est non
seulement le Seigneur auquel Il obéit, mais aussi la portion de Son héritage. Christ n’a pas cherché autre
chose; plus encore que les sacrificateurs d’autrefois, car Son coeur et Ses affections étaient engagés, Christ
possédait en Jéhovah Son héritage et la portion de Son breuvage, la coupe qu’ll devait boire ici-bas, c’est-a-
dire, Sa joie dans I'’espérance, Sa provision pour la route. Voici, je le suppose, la différence entre I’héritage et la
coupe : I'héritage est la part définitive et permanente de I'dme, tandis que la coupe représente ce qui
préoccupe ou doit préoccuper les sentiments et I'esprit de ’'hnomme le long du chemin. Les méchants auront a



boire la coupe de la colére ; le Seigneur but cette coupe sur la croix. Ma coupe déborde — la bénédiction dont
elle est pleine en dépasse la mesure; nous disons de méme : C’est une coupe amére. Il s’agit non seulement
des circonstances de la vie, a moins que nos dmes ne se laissent influencer par elles, mais surtout aussi du
sentiment qui nous domine dans ces circonstances. Au psaume 23 par exemple, les circonstances sont toutes
affigeantes, mais I'Eternel étant le berger, la coupe est comble de joie et de bénédiction. Ainsi pour Christ;
Jéhovah est Sa portion permanente et, en méme temps, durant Sa marche ici-bas, le repos de Son cceur;
Jéhovah domine Ses sentiments bien plus que toute I'affliction qu’ll endure, excepté celle de la croix. Ma
viande, dit-l, est de faire la volonté de Celui qui m’a envoyé et d’accomplir Son ceuvrelJean 4, 34]  Jamais
’lhomme n’a pu entrer dans les pensées de Christ, pas méme Ses disciples. Une seule, qui jadis se tint a Ses
pieds, a été mue dans son affection pour Lui par un sentiment auquel Christ a donné une voix, mais de maniere
a faire ressortir le mal profond qui dominait chez les autres.

C’est gqu’ll avait a se nourrir d’'une viande qu’ils ne connaissaient pas. Jéhovah, la portion de Son breuvage,
Lui importait bien plus que les circonstances de la vie auxquelles, en homme, |l était sensible et qui auraient pu
L’oppresser, sauf sur la croix, ou méme la plus que jamais, car c’était la colere de Jéhovah Lui-méme qui
s’appesantissait sur Son ame dans la coupe qu’ll but alors. Dans tout le reste, Jéhovah était si véritablement
I'objet et le soutien de Sa vie a travers toutes choses qu’ll pouvait seulement désirer que Ses disciples fussent
remplis de la méme joie que Lui. Cette joie de Christ venait de Dieu seul, voila Sa perfection. Le monde, pour
Lui, n’était qu’'un désert aride et sans eau, mais la faveur de Jéhovah valait mieux que la vie ; Jéhovah était Sa
vie en pratique au milieu d’'un monde ou |l était sensible a tout, mais avec Jéhovah réalisé, entre Lui et toutes
les choses de ce monde : Jéhovah et Sa faveur, la vie de Son ame. Tel le chrétien quoique peut-étre isolé ou
persécuté : «Réjouissez-vous dans le Seigneur, je dis : réjouissez-vous » [Phil. 4, 4] | ’homme naturel a les
circonstances de la vie entre lui et Dieu; la foi a Dieu entre le coceur et les circonstances de la vie. Quelle
différence ! Il n'y a point de paix semblable a celle que procure le refuge dans le tabernacle, loin des insultes
des hommes. Mais pour traverser ainsi le monde, il faut avoir la vie divine. Il faut Jéhovah pour héritage (pour
nous, c’est le Pére et le Fils, Jéhovah plus précieux encore par la connaissance du Fils), Jéhovah pour la joie et
pour la force de 'dme pendant cette vie (comp. psaumes 64 et 23); il faut aussi croire que Jéhovah assure
notre héritage; alors nous n’avons confiance ni en nous-mémes, ni dans les circonstances favorables, ni en
«une montagne a laquelle Jéhovah a donné une force stable » [Ps. 30, 7], mais uniquement en Lui. Prends tes
délices en Jéhovah, Il t'accordera les désirs de ton coeur[Ps. 37, 4]. La foi s’appuie sur Jéhovah, sur I'amour du
Pére et de Jésus. Nous n’avons que faire des circonstances, sauf pour les traverser avec Dieu; ce ne sont pas
elles qui nous procureront jamais un bonheur et une paix infaillibles. Christ a réalisé cette vie divine en tous ses
détails et d’'une maniére parfaite ; I'apdtre Paul en est un exemple admirable. Voila, en principe, le sentier de
chaque chrétien; et une fois ou I'autre, Dieu I'exerce a y marcher. La vie de la foi se résume en ces mots :
« Dieu, la portion de mon héritage et de mon breuvage, c’est Lui qui assure mon lot ». Pour nous chrétiens, cette
veérité devient plus précieuse par la connaissance du Pére et du Fils; mais le principe reste le méme; c’est la
vie de Christ; on en jouit en contraste avec ce monde et a I'exclusion de toutes les choses qui pourraient
devenir I'objet de la confiance ou la portion du cceur. Ce principe, exprimé dans le psaume 16 au point de vue
juif, est essentiellement vrai en tous temps.

Je désire faire remarquer un trait caractéristique du psaume 16 et qui ressort surtout de la comparaison
avec le psaume suivant : les circonstances extérieures, quoique ici sous-entendues, ne sont pas mentionnées
une seule fois; c’est une vie divine avec Dieu, qui ne connait que Lui et ne voit que Lui seul; la mort, le
tombeau, le hadés existent sGrement, mais il n’en est parlé que comme occasion de mettre au jour la puissance
et la fidélité de Jéhovah. Ce psaume nous dépeint I’'hnomme vivant dans ce monde par Jéhovah, avec Jéhovah,



en vue de Lui et jouissant de Lui pour toujours en dépit de la mort. Les circonstances ne sont que des
circonstances, elles ne sont point le sujet du psaume; quant a la vie divine, elle ne passe jamais, «parce que
nous ne regardons pas, dit I'apdtre, les choses qui se voient, mais celles qu’on ne voit pas, car les choses qui
se voient sont temporelles, mais celles qu’on ne voit pas sont éternelles »[2 Cor. 4, 18]: telle est I'expression
chrétienne de cette vérité. La premiere partie de la phrase, que je ne cite pas, parle du résultat de cette vérité
quant aux circonstances; on la comparera mieux avec le psaume suivant. L’apdtre exprime admirablement la
vie elle-méme en un seul mot : « Car pour moi, vivre, ¢’est Christ » [Phil- 1,21] il va sans dire que mourir était un
gain. Il est important de se rappeler qu’il y a une vie divine intérieure qui habite et se réjouit en Dieu, n’ayant
pas affaire aux circonstances quoique capable de les traverser, mais favorisée en nous par les circonstances
parce qu’elles détruisent la chair et la propre volonté, et qu’ainsi nous vivons plus complétement de la vie
intérieure avec Dieu. La conséquence en est pour 'dme un sentiment profond de bénédiction : « Les cordeaux
me sont échus en des lieux agréables ». Christ n’aurait pas pu dire cela de cette maniére s’ll avait été roi ici-
bas ; nous ne pourrions pas le dire non plus, méme dans le paradis terrestre ou ayant le monde entier a notre
disposition.

Cette relation vivante avec Dieu jette une telle clarté sur toutes choses, elle fait luire dans I'dme un
sentiment si vif de la bénédiction divine, que rien n’en approche, sauf I'entiere réalisation de cette bénédiction
en la présence de Dieu. Un homme avec Dieu, jouissant de Lui dans une nature capable de cette jouissance et
sachant ou elle sera pleinement réalisée ; un homme tel que Christ a été dans ce monde avec Dieu, voila la joie
la plus parfaite qui puisse exister, sauf I'accomplissement éternel de tout ce qu’elle a fait connaitre et golter a
'ame. |l ne s’agit point ici de la part du Messie, mais de cette joie touchant laquelle Christ disait : «afin qu’ils
aient ma joie accomplie en eux »[Jean 17, 13] || va sans dire qu’ll héritera toutes choses, mais je ne pense pas
gu’il s’agisse de cela en cet endroit ; ce n’était point la la joie qui Lui était proposée, pour laquelle Il souffrit sur la
croix et endura la moquerie. Il y a « un héritage incorruptible, impérissable, réservé dans les cieux pour nous » [1
Pier. 1, 4] on en a la conscience lorsqu’on se réjouit en Dieu. La vie trouve la ses délices; en la présence de
Dieu, il y a rassasiement de joie.

Les cordeaux échus en des lieux agréables représentent, ce me semble, la joie de Christ homme, en Dieu et
dans ce qui est en la face de Dieu [comp. Col. 3, 1-3]. Ce qui suit est I'expression de cette vie envers Dieu : « Je
louerai I'Eternel que j'ai pour mon conseil ». Dans la vie divine, nous avons besoin de conseil, d’instruction
positive quant a la sagesse (sagesse qui soit une direction divine dans la confusion du mal au milieu de ce
monde) pour étre sages quant au bien, «non point comme étant dépourvus de sagesse, mais comme étant
sages; rachetant I'occasion, non point comme étant sans intelligence, mais comprenant la volonté du
Seigneur » (Eph. 5, 15, 17). Jéhovah conseille ; de sorte que si quelqu’un manque de sagesse, qu'’il la demande
a Dieu qui donne a chacun libéralement et sans reproche[Jaca. 1, 5], Voila I'immense avantage d’étre conduit
directement par Dieu. Dieu est intéressé a conduire le juste dans le vrai sentier qui Lui convient a Lui-méme a
travers le désert ou il N’y a point de route. L’innocence jouissant des bénédictions de Dieu n’avait pas besoin de
route. En un monde séparé de Dieu, quel chemin trouver ? Retourner en arriere ? Impossible ; aucun pécheur
n’est jamais revenu a l'innocence ; le chemin de la vie est fermé de ce c6té. Comment donc une route a travers
un monde sans Dieu ? C’est Dieu qui peut en frayer une en donnant une vie nouvelle et a cette vie un objet
nouveau, Lui-méme connu dans le ciel, en faisant une nouvelle création, en nous créant de nouveau. Or, Christ
est une vie nouvelle; en accord avec cette vie et comme homme dépendant de Dieu, Il traverse le monde et
arrive a une nouvelle place donnée a I'homme. C’est Dieu qui a préparé le chemin pour ’homme revétu de cette
vie, Il I'a préparé pour Christ qui était la vie et par conséquent la lumiére des hommesl[Jean 1, 4] Avec ce
chemin, Dieu a aussi préparé les ceuvres qui y conviennent, «les bonnes ceuvres qu’ll a préparées d’avance



afin que nous marchions en elles » [Eph. 2, 101, Cette derniére pensée dépasse un peu, il est vrai, la portée du
psaume 16 ; il contient cependant I'idée de I'activité de la nature divine en ’lhomme et ne se borne nullement a
la marche sainte de 'homme vivant de la vie nouvelle, devant Dieu, chose, en son lieu, aussi importante que
'autre. Moise ne dit pas : « Montre-moi un chemin a travers le désert», mais : «ton chemin, afin que je te
connaisse et que je trouve grace devant tes yeux » [Ex. 33, 13], Ce que Moise cherchait, Jéhovah le donne, c’est
le conseil et les directions de Son amour. Voila la marche de Christ, voila comme Il conduit Ses brebis, allant
devant elles ; et maintenant, nous sommes conduits par I’'Esprit de Dieu, étant nous-mémes fils de Dieu. C’est la
le sentier divin de la sagesse, que I'ceil de I'aigle n’a point découvert[Job 28, 7] " |e sentier de I’nomme, mais de
’lhomme possédant la vie de Dieu, se dirigeant vers Dieu, vers I’héritage incorruptible, par un chemin de
sainteté, le sentier de Dieu a travers ce monde. Mais Dieu donne Son conseil dans ce chemin, et pour cela il
faut étre dépendant de Dieu comme Christ I'était. « Tu me conduiras par ton conseil » [Ps- 73, 24 dit le résidu juif,
et nous lisons au psaume 32 : « Je te conduirai de mon regard ». Je le répete, Jéhovah est intéressé a conduire
’lhomme de Dieu et notre &me L’en bénit; c’est dans ce sentier que Christ marcha. Pour nous, la Parole écrite
est le moyen principal d’y marcher ; toutefois, il y a aussi I'action directe de Dieu en nous par Son Esprit; mais il
y a de plus l'intelligence divine : « Mes reins m’exhortent durant la nuit ». La vie divine est une vie intelligente ; je
ne sépare point cela de la grace divine en nous, cependant c’est autre chose qu’un conseil donné par Dieu;
nous pouvons étre remplis de la connaissance de Sa volonté en toute sagesse et intelligence spirituelle (Col. 1,
9-10). «Quoi donc, de vous-mémes, disait Jésus aux pharisiens, ne jugez-vous pas ce qui est juste ? » [Luc 12,
7], Ainsi, dégagés des influences extérieures, les pensées secrétes et les mouvements intimes du coeur
enseignent ce qui est conforme au sentier de Dieu dans ce monde. Un homme doué d’intelligence discerne
toutes choses. |l s’agit de I'opération intérieure de la vie (en nous, c’est par la grace), touchant les choses
divines et se manifestant par la connaissance du sentier divin, de ce qui est agréable a Dieu. En Christ, cela
existait d’'une maniére parfaite; en nous, cela existe selon la mesure de notre spiritualité ; or, voici a quoi le
chrétien doit étre particulierement attentif, c’est de ne point négliger ce qu’une vie divinement instruite lui
suggere et lui fait conclure lorsqu’elle est dégagée de l'influence des circonstances extérieures. Cela peut
paraitre insensé, mais si 'on agit ainsi dans une humble dépendance de Dieu, il sera démontré, en fin de
compte, que c’était Sa sagesse. Du reste, 'intelligence divine se distinguera toujours d’'une imagination exaltée.

D’abord, I'état de I'dme duquel je parle est tout 'opposé d’'une imagination exaltée, la prétention d’étre
guidé d’une maniéere spéciale ne s’accordant jamais avec I'humilité; puis le contrle que la Parole de Dieu
exerce sur la vie divine est la pour juger toute fausse prétention. La vie divine est absolument assujettie et
soumise a la Parole. Christ qui était cette vie, méme la Parole et la sagesse, et précisément parce qu’ll I'était, a
toujours honoré la Parole écrite comme étant les directions et I'autorité de Dieu pour 'homme. Cependant,
I'exercice de la vie divine ne se résume pas tout entier dans 'acte d’étre dirigé par Dieu; elle ne regarde
absolument qu’a Lui : «Je me suis toujours proposé Jéhovah devant moi», dit Christ comme homme ici-bas,
aussi ne détournait-1l jamais Son ceil de dessus Dieu. Nos cceurs doivent I'avouer, pour eux, c’est souvent le
contraire. Quelle séparation de tout ce qui est mal, quelle jouissance morale au milieu du monde, si nous étions
ainsi constamment! Rien de comparable ici-bas a la dignité d’'un homme qui marche continuellement avec;
Dieu et I'humilité empécheront toute espéce de chute; I'orgueil et 'égoisme sont impossibles en la présence et
dans la jouissance de Dieu; aucune recherche de soi-méme ; mais quel renoncement et quelle lucidité, quelle
activité sérieuse et pleine de joie, quand le Seigneur est I'unique objet vers lequel nous tendons! Je dis : le
Seigneur, parce que rien comme Lui ne peut a la fois dominer et sanctifier le cceur ; tout céde lorsqu’il s’agit de
Lui obéir; quand le devoir et le but du cceur sont une seule et méme chose, Il remplit a Lui seul tout le coeur de
lumiére. Voila ce que Jacques appelle «la loi parfaite de la liberté »[Jaca. 1, 25] parfaite obéissance, et



néanmoins parfait propos arrété du coeur, comme dit Jésus : « afin que le monde connaisse que jaime le Pére,
et comme le Pére m’a ordonné de faire, ainsi je fais » [Jéan 14, 31] Nous disons comme chrétiens : Christ est tout,
et celui qui L’aime garde Ses commandements. De méme, Jésus se proposait toujours Jéhovah devant Lui.
C’est la la perfection de ’'hnomme comme tel ; 'assiduité et la pureté avec lesquelles nous agissons ainsi, sont la
mesure vraie de notre spiritualité. Mais si Jésus s’est constamment proposé Jéhovah devant soi, assurément
Jéhovah ne pouvait Lui faire défaut, et Il ne nous fera pas défaut non plus. Ayant marché de cette maniere,
Christ maintient les saints dans le méme sentier que Lui. « Je me suis toujours proposé Jéhovah devant ma
face; Il est a ma droite, de sorte que je ne serai point ébranlé ». C’est la foi qui dit cela. Dieu peut permettre que
nous souffrions pour la justice comme Christ, que nous soyons mis a mort comme Christ, mais Il ne peut laisser
tomber un seul cheveu de notre téte, Il ne peut manquer de nous introduire dans la vie suivant le sentier dans
lequel nous marchons. Il est ici question de la confiance en Jéhovah Lui-méme, de la foi, non point de la justice
en Jéhovah, sujet du psaume suivant. En marchant dans le sentier de ’hnomme suivant la volonté de Dieu et en
ayant Dieu seul devant elle comme but sanctifiant de la vie, la foi sait que Dieu est a sa droite. Jéhovah
délivrera, n'importe de quelle maniére : ce sera la délivrance de Jéhovah. Quelle force cela donne en traversant
un monde ou tout nous est hostile et quelle puissance de sanctification! Il n'y a pas d’autre motif que Jéhovah,
pas d’autre ressource que Lui; hors de Lui, aucune chose qui puisse répondre aux désirs du cceur, et en
laquelle il veuille chercher son assurance. Aussi quoiqu’il arrivat, Christ attendait patiemment Jéhovah sans
chercher d’autre délivrance; nous devons agir de méme, et voila précisément ce qui rend notre marche
parfaite : nous ne dévions ni d’un c6té ni de I'autre pour éviter les endroits difficiles du sentier. Cette pensée se
trouve aussi dans ce psaume : la mort était devant Christ. Comme Abraham appelé a sacrifier son fils dans
lequel les promesses devaient s’accomplir, Christ, vivant sur la terre, devait renoncer a toutes les promesses
qui Lui appartenaient a juste titre, et avec elles, Il devait renoncer a la vie. Son affliction a cet égard, car |l
ressentait toutes choses d’'une maniére parfaite, est décrite dans le psaume 102 ; mais comme Abraham qui se
confia en Jéhovah et, d’'une maniére figurée, recouvra Isaac d’entre les morts, Christ aussi, le conducteur et le
consommateur de la foilHéb- 12, 2] se confie parfaitement en Jéhovah, en vue de Sa propre mort (v. 8-10). Il se
proposait constamment Jéhovah devant Lui, Jéhovah était a Sa droite, c’est pourquoi Son cceur se réjouissait
et Sa gloire tressaillait de joie; Sa chair reposait en assurance, car Jéhovah dans lequel Il se confiait,
n’abandonnerait pas Son &me dans le hadés et ne permettrait pas que son Saint vit la corruption. « Ton saint »
n’a pas ici le méme sens que «les saints de la terre » ; les saints sont ceux qui sont mis a part, consacrés a
Dieu; « Ton saint» est celui qui marche pieusement, qui est agréable a Dieu, c’est Christ connu comme étant
ainsi; le méme nom Lui est donné au psaume 89, 19 : «de ton saint ». Remarquons qu’il est dit : Ton saint, celui
qui appartient moralement a Dieu par la perfection de Son caractére. Les chrétiens sont tels, mais pleins
d’imperfections; ils sont saints, mis a part pour Dieu, mais ils sont aussi les «élus de Dieu, saints et bien
aimés » [Col- 3, 12] " et doivent marcher comme tels, revétant le caractére de grace selon lequel Christ marcha ici-
bas.

La premiére partie de Colossiens 3 montre cette vie pleinement déployée en nous; Ephésiens 1, 4 en
montre le résultat parfait. Cette confiance de ’dme pieuse en la fidélité de Jéhovah, le raisonnement de la foi
gu’il ne peut en étre autrement et la conscience d’étre les délices de Dieu, tout cela est fort beau dans ce
psaume. Il n’est pas dit : « Tu me feras ressusciter»; mais il est impossible pour Celui en qui habite la
puissance de la vie, que Jéhovah laisse dans le hadés, loin de Lui dans la mort, 'dme qui possede cette vie, et
gu’ll abandonne a la corruption I'objet de Ses délices. Cette confiance et cette conclusion morales sont de toute
beauté. « Il était impossible, dit Pierre, qu’il f(it retenu par elle » [Act. 2, 24]; cela peut se rapporter a la personne



de Christ, mais Sa puissance ne saurait étre séparée de cette grace'®. La méme confiance découlant de la vie
en Lui se manifeste en ce qu’ll est sir que Jéhovah Lui indiquera le sentier de la vie. C’est ici la perfection de la
foi par rapport a la vie, mais cette foi est en Jéhovah. « Tu me feras connaitre le sentier de la vie », peut-étre a
travers la mort, car si Christ devait étre parfait devant Dieu, c’est la que conduisait ce sentier, mais non point
pour y rester, sans quoi ce sentier n’e(it pas été celui de la vie. Jéhovah ne pouvait pas Lui en indiquer d’autre.
L’homme, en dépit des avertissements, avait pris le sentier de la mort, le sentier de sa propre volonté et de sa
désobéissance ; mais Christ est survenu, ’'homme obéissant. Il n’y avait pas de sentier pour ’homme dans le
paradis, pas de sentier naturel de vie dans le désert du péché. L’homme n’avait pas la vie en lui-méme; quel
sentier de la vie nouvelle et divine en ’lhomme pouvait-il donc y avoir pour ’homme, dans un monde de péché
au milieu d’hommes déja séparés de Dieu ? La loi, il est vrai, en avait indiqué un, mais ce sentier-la n’avait servi
gu’a manifester I'état pécheur de la nature humaine; il fit connaitre le péché et I'intensité du péché. Christ qui
avait la vie, aurait, sans aucun doute, pu garder ce sentier, méme Il le garda parce qu’en Lui il n’y avait pas de
péché ; toutefois, de cette maniére, comment s’associer a nous qui sommes pécheurs ? Mais dans un sentier
de foi, Il pouvait s’associer a ceux qui étaient vivifiés par la Parole, confessant leurs péchés, non point
observateurs de la loi, jugeant le mal, séparés des pécheurs par la grace qui les vivifiait et suivant non pas le
sentier du monde, mais le sentier de la foi a travers le monde vers I'accomplissement définitif de la vie divine,
qui n’était pas sur la terre et ne pouvait étre atteint qu’en passant par la mort de la chair. Christ n’avait en soi
rien a juger, rien a confesser, rien a quoi ou pour quoi Il eGt di mourir; mais Il pouvait marcher dans le sentier
saint de la foi a travers le monde, sentier dans lequel les hommes eux-mémes, vivifiés par la grace, devaient
marcher ; mais pour eux, ce sentier saint conduisait nécessairement a travers la mort, car il existait une vie de
péché. Christ aurait pu s’isoler, appeler & Son aide douze Iégions d’anges [Matt. 26, 53] et monter au ciel ; mais, je
le dis avec révérence, quoiqu’une telle conduite elt été juste en ce qui Le concerne, devenir homme pour agir
ainsi n’aurait pas eu de sens. Non seulement Christ meurt pour nous (la vie, non pas I'expiation, est le sujet de
ce psaume), mais s’étant proposé de nous accompagner, méme de nous précéder, Il parcourt ce sentier a
travers la mort, afin d’en détruire pour nous le pouvoir. Comme Il avait vaincu auparavant la puissance de Satan
dans ce monde, de méme Il la détruisit dans la mort, mais dans les deux cas, ce sentier, Il le parcourt seul; les
disciples ne pouvaient pas Le suivre aussi loin, avant qu’ll et anéanti la puissance de Satan : « Tu ne peux pas
me suivre maintenant, mais tu me suivras ci-apres »[Jean 13, 36]; nj |a force de volonté, ni I'affection n’étaient
suffisantes. Mais une fois mort au péché et fortifié par la force de Christ, Pierre, comme Christ, put se laisser lier
et emporter par un autre la ou la nature refusait d’aller[Jean 21, 18] A partir du baptéme de Jean, Christ se joignit
a ces «saints de la terre », marcha dans le sentier de la vie, parfaitement séparé du péché, attaché a Dieu seul,
faisant Sa volonté, et fut I'exemple de ce sentier de la vie en un homme; puis étant mort au péché, Christ vit
pour Dieu[Rom. 6, 10] |3 ol cette vie a son plein couronnement, la ol le mal n’existe plus. Christ agit ainsi par la
foi tout le temps de Son séjour terrestre, mais comme homme en un monde séparé de Dieu et prenant la Parole
pour Son guide, vivant de chaque parole issue de la bouche de Dieu, comme aussi nous devons le faire. La
résurrection a démontré la perfection d’une vie constamment en accord avec I'Esprit de sainteté. Mais
maintenant, Christ vit de cette vie la ou elle a sa place propre, et c’est cela qu’ll anticipe, quoique a travers la
mort, dans une vie qui n’a jamais discontinué : « En ta présence il y a rassasiement de joie ». Cette présence,
sans cesse 'objet de Ses délices, est maintenant Sa joie parfaite : «A ta droite (la puissance divine L’a
introduit dans cette place de pouvoir et de bon plaisir, ttmoignant ainsi qu’ll était parfaitement agréable a Dieu)
il y a des plaisirs pour toujours ».

Voila la vie telle qu’elle est avec Dieu, la vie manifestée comme un homme dans ce monde, s’associant aux
saints de la terre et marchant dans le méme sentier qu’eux (ce n’est pas Christ les unissant a soi), la vie devant



Dieu et regardant toujours a Lui, une vie que ni ’homme innocent, quoique sans péché, ni ’homme pécheur ne
pouvaient connaitre, une vie dont, en réalité, on ne devait pas vivre dans le paradis et dont on ne pouvait pas
vivre comme appartenant au monde, mais une vie pour Dieu a travers le monde, se proposant toujours
Jéhovah devant soi. Telle est la vie que nous devons vivre. « Je suis crucifié avec Christ; toutefois je vis, mais
non pas moi, mais Christ vit en moi; et ce que je vis étant dans la chair, je le vis par la foi au Fils de Dieu qui
m’a aimé et s’est donné lui-méme pour moi » [Gal- 2, 201, Christ, ce psaume le montre, vécut de la vie de la foi et
ne vécut jamais que de foi; et ce fut la Sa perfection dans ce monde : il N’y en a pas d’autre pour ’lhomme.
C’est une vie qui n’a pour objet que Dieu Lui-méme, qui n’a, chose merveilleuse, pas un seul objet dans ce
monde ; car autrement ce n’est pas la foi, mais la vue ou la jouissance de la chair. L’homme innocent n’avait
pas de désir, il jouissait paisiblement de la bonté de Dieu ; ’lhomme séparé de Dieu a beaucoup de désirs, mais
tous ils détournent son cceur de Dieu et aboutissent a la mort. Moralement séparé de Dieu, il peut trouver la
famine dans le pays sans que Dieu soit I'objet de son cceur. Mais la vie nouvelle qui descend d’aupres du Peére,
regarde avec désir vers sa source et devient en I’'homme cette nature qui tend vers Dieu, qui a le Fils de Dieu
pour objet, comme le dit Paul : «afin que je gagne Christ»[Phil- 3, 8] La vie nouvelle n’a aucune part dans ce
monde, et comme vie en ’lhomme, elle regarde a Dieu, s’appuie sur Dieu, sans chercher d’autre soutien, obéit a
Dieu et ne peut vivre que de foi. Mais c’est une vie d’homme, elle ne va pas jusqu’a Dieu. Dieu comme tel, est
saint, juste, Il est amour, mais ne peut évidemment vivre de foi, Lui qui en est I'objet. Cette vie n’est pas non
plus précisément la vie des anges, quoigu’ils soient saints, obéissants et pleins d’amour; c’est la vie de
I’'homme vivant entierement pour Dieu et en vue de Dieu dans un monde qui s’est détourné de Lui, vivant ainsi
par la foi; car il ne s’agit pas ici seulement d’'un service ; les anges sont des serviteurs quoique ne vivant pas
moralement de cette vie, puisque la vie est descendue du ciel : «lls ne sont pas du monde, comme moi je ne
suis pas du monde » [Jean 17, 16] dit Christ. Toutefois, quant a notre place d’hommes, nous sommes du monde,
par conséquent nous devons vivre de maniére a ne pas en étre moralement, a ce que I'objet de notre vie soit
entierement en dehors du monde, mais vivant pour Dieu, sans quoi ce serait de I'idolatrie. Ainsi, tandis que
cette vie est une vie d’homme et rien de plus, cependant elle doit étre absolument pour Dieu selon la nature de
Dieu; ce en quoi elle vit, elle le vit a Dieu. Le Pere vivant avait envoyé Christ, et Christ vécut (dla tov lNatepa) a
cause du Pére; ainsi Il dit : « Celui qui me mangera, celui-la vivra a cause de moi»[Jean 6, 571 Dieu, comme
motif, est la mesure de perfection, par conséquent aussi comme jouissance, et le coeur se moule entierement
sur Lui. Cette vie de I’'hnomme, Christ la commenga et I'acheva tout entiere. C’est hors de cette vie que Satan
cherchait a Le faire sortir dans le désert, pour avoir une volonté a Lui, changer les pierres en pain, cesser de se
confier en Dieu, éprouver si Dieu accomplirait ou non Sa promesse, et enfin pour se proposer un objet de désir :
les royaumes du monde. Cette derniere chose aurait détruit la nature méme de la vie de Christ, et Satan
pleinement découvert est aussitot chassé. Christ ne voulait pas quitter Sa place d’homme dans la dépendance,
I'obéissance et la confiance illimitée en Jéhovah. Son sentier ici-bas était avec les excellents de la terre, parfait
dans la vie qui était descendue du ciel, mais dont il fallait vivre sur la terre en regardant au ciel. Quels que
soient les privileges de notre union a Christ, il est trés important que le chrétien vive dans la crainte de Dieu et
dans la foi en Lui, selon la vie de Christ. Il ne s’agit pas de notre responsabilité humaine sans loi ou sous une loi
comme fils d’Adam; c’en est fait de nous sur ce terrain-la, mais de la responsabilité de la vie nouvelle de la foi,
étrangére et voyageuse ici-bas, vie descendue du ciel. « Dieu nous a donné la vie éternelle et cette vie est en
Son Fils; celui qui a le Fils a la vie »[1 Jean 5, 11-12]: ¢’est une vie dont 'homme vit en traversant ce monde, mais
qui est en dehors du monde quant a son objet, une vie de foi, qui trouve en la présence de Dieu un
rassasiement de joie. Une vie d’homme, quoique parfaite pour Dieu et dans sa joie en Lui, ne va pas jusqu’a
Dieu. Voila ce que fut Christ, et bien plus que cela; voila aussi ce que nous sommes en tant que chrétiens;
seulement, n’oublions pas que le développement de cette vie en nous n’est pas, comme dans ce psaume, en



rapport avec le nom de Jéhovah, mais avec la pleine révélation du Pére et du Fils. L’Etre béni qui vécut ainsi
comme homme sur la terre est maintenant assis comme homme a la droite de Dieu ou il y a des plaisirs pour
jamais; Il est avec Celui en la présence duquel il y a rassasiement de joie. Sa chair n’a pas vu la corruption et
Son ame n’a pas été abandonnée dans le séjour des morts. Pour la joie qui Lui était proposée, Il a méprisé la
honte et enduré la croix, Lui le chef et le consommateur de la foilHeb- 12, 2],

Le psaume 16 nous a montré la vie spirituelle intérieure de Christ, par conséquent aussi la nbtre,
aboutissant a la joie ineffable de la présence de Dieu. Le psaume 17 considere cette vie au point de vue
pratique ici-bas et en rapport avec les difficultés qu’elle rencontre au milieu des hommes opposés a ce qui est
juste. L’ame est toujours encore dans une entiére dépendance de Dieu, mais quant a son intégrité vis-a-vis de
Lui, et en opposition a I’'hnomme, elle peut faire appel a la justice. Cependant elle ne se venge point elle-méme,
mais comptant pleinement sur Dieu, elle profite de Ses actes de justice. Ne pas se venger soi-méme, montrer la
patience de la vie nouvelle au milieu du mal, regarder a Dieu et tout Lui remettre — voila le grand secret de la
sagesse pratique. Cela suppose une marche integre dans le sentier de la vie divine et ainsi la possibilité d’en
appeler au jugement nécessaire de Dieu quant a cette marche, par la connaissance de ce qu'll est et la
confiance en Lui; mais méme alors, il s’agit de délivrance, non point de vengeance, pourvu seulement que les
plans des iniques soient déjoués. Si nous n’avons pas marché d’'une maniére intégre, la confiance en Dieu est
encore notre vraie place; Il épargne et restaure en grace, car Il est abondant en miséricorde. Mais ce point-la,
quoique d’autres psaumes s’en occupent, n’est pas le sujet de celui-ci. Ici, la chose dont il est question, c’est la
vie integre a laquelle Dieu a égard et qu’ll défend contre les hommes de ce monde ; car il s’agit de Christ et des
chrétiens pour autant qu’ils vivent de la vie de Christ, quoique I'application directe de ce psaume soit, comme
toujours, a Christ et au résidu. Jéhovah écoute les justes et préte 'oreille a la priére qui ne part point de levres
trompeuses. Remarquons que dans ce psaume, la vie de Christ est présentée comme rencontrant, dans le
monde, I'opposition et I'hostilité des hommes du monde. Nous avons vu comment cette vie, associée aux saints
de la terre, était séparée de la terre, la traversant comme étrangére, quoiqu’en habitant humainement; mais
(preuve d’une entiére confiance en Dieu) la foi sait que les hommes de ce monde sont des hommes que Dieu a
dans Sa main; ils servent a éprouver le coceur et, pour ce qui nous concerne, a nous garder étrangers dans ce
monde auquel nous risquons sans cesse de nous méler. Toutefois, Dieu délivre de ces hommes-la. Pour des
raisons bénies, Christ ne fut pas délivré, aussi se livrait-Il volontairement. Le coeur a le sentiment de son
intégrité et compte par conséquent sur la délivrance ; mais il n’y a aucun esprit de vengeance. C’est I'Esprit de
Christ Lui-méme, plus élevé par conséquent que I'esprit du résidu, et bien plutét I'esprit du chrétien. Il y a la
conscience de la justice et de I'intégrité, mais une entiére dépendance du Seigneur a ce sujet, non pas pour ce
qui concerne la justification, il ne s’agit pas de cela ici, mais pour ce qui concerne la délivrance. « Je ne sais rien
de moi-méme, dit Paul, mais je ne suis pas justifié pour cela»[1 Cor. 4, 4]; «si notre coeur ne nous condamne
pas, alors nous avons confiance en Dieu »[1 Jean 3, 21]. Jésus dit : « Le Pére ne m’a pas laissé seul, car je fais
toujours les choses qui Lui plaisent»[Jean 8, 29], || y a conscience de justice et confiance en Dieu; le coeur en
appelle a Lui a cause de la justice. Tout cela est juste, c’est une idée juste de Dieu que d’avoir la confiance qu’ll
ne saurait étre inconséquent avec Lui-méme.

Méler a cette pensée un désir de vengeance, c’est en déchoir. Voici d’autres traits qui caractérisent cette
vie consciente de sa justice. Non seulement la marche est droite, mais aussi le coeur est éprouvé, les
mouvements secrets du coeur sont seuls avec Dieu. Lorsque les reins instruisent, Dieu sonde, mais Il ne trouve
rien. Absolument vrai de Christ, cela est aussi vrai du chrétien quant au propos arrété de son cceur et pour
autant qu’il ne cache rien a Dieu; cela peut arriver méme apres une chute, mais alors dans une entiere
profonde humiliation : « Tu sais toutes choses, tu sais que je t'aime »[Jean 21, 17] Méme chose en Job qui avait



la ferme conscience de son intégrité malgré ses fautes. Les errements de la nature humaine devaient étre
réprimés et jugés, et il ne put le faire qu’apres s’étre humilié en la présence de Dieu. Dieu rend témoignage a
Job qu’il s’était pendant longtemps maintenu integre sous tous les rapports; il agissait comme devant Dieu en
toute occasion, mais sans se connaitre lui-méme comme il le fallait. Christ a toujours marché de cette maniére,
et toutes les épreuves de Son cceur ne trouvérent jamais autre chose que de l'intégrité devant Dieu; voila ce
qu’ll se proposait, mais Sa bouche aussi n’a point transgressé. Il était un homme parfait[Jaca. 3, 2] comme le dit
Jacques. Puis a I'égard des actions des hommes, car Il marcha comme un homme dans ce monde, fidele a la
Parole de Dieu, Il s’est gardé des sentiers de ’'homme violent. La, point d’orgueil, mais une entiére dépendance
de Jéhovah dans le droit sentier : « Maintiens ferme ma marche en tes sentiers, de peur que mes pas ne
chancellent »[v- 51. Telle fut en pratique la vie de Christ dans ce monde; c’étaient 1a Sa vie et Sa marche en
elles-mémes.

Dans ce qui suit, a partir du verset 6, cette vie integre est présentée comme s’attendant a Dieu en face de
I'opposition et de I'hostilité qu’elle rencontre de la part des méchants. La bonté et 'amour de Jéhovah sont
I'unique appui en présence de I'ennemi; voila encore la perfection. Le sentier de Christ était avec Dieu : point
de concession pour plaire aux hommes et se délivrer de leurs mains, aucune plainte de ne pas avoir sa portion
en ce monde, et Il voit sans envie la prospérité des hommes. La foi mise a I’épreuve reste la foi. Si nous avons
confiance en Dieu et qu’ll soit notre portion, nous avons courage pour marcher dans Son sentier et ne pas
trouver de satisfaction pour la nature ; mais c’est de la foi. Autrement, on cherchera a accomplir les désirs du
coeur naturel, et on risquera de céder, afin d’obtenir ce que la nature demande et que le monde donne — de la
balle qui brdle au feu. Mais le coeur de ’lhomme a besoin de quelque chose : s’il a le Seigneur, cela lui suffit; en
voila la preuve. Nous trouvons dans ce psaume la perfection quant au cceur et quant au sentier dans ce monde.
Le grand secret, c’est d’avoir le coeur rempli de Christ et de marcher ainsi selon la volonté de Dieu. Alors il n’y a
plus de place pour les désirs et les actions qui harassent 'dme, et desquels I'égoisme est toujours le centre,
comme Christ est le centre du coeur qui marche dans la foi ; alors 'ame a toujours devant elle le résultat béni de
« sa présence dans la justice ». Remarquez ces mots : dans la justice ; ce n’est point ici la joie absolue en Dieu
dont parle le psaume 16, mais la justice qui procure la joie en la présence de Dieu a ceux qui ont souffert pour
elle et a cause d’elle ici-bas, dans les sentiers de Dieu, au milieu d’'un monde hostile, en renoncant a eux-
mémes. « Dieu n’est pas injuste pour oublier » [Héb. 6, 10] — « C’est une chose juste devant Dieu qu’il vous donne
du repos avec nous » [2 Thess. 1, 6-7], e ccoeur est satisfait, non pas ici précisément de ce que Dieu est, mais de
ce que nous sommes. «Je me réveillerai a ta ressemblance » — «nous Lui serons semblables, car nous le
verrons tel qu’ll est » [1 Jean 3, 2], Nous sommes prédestinés a étre conformes a I'image de Son Fils, afin qu’ll soit
le premier-né entre plusieurs freres[Rom. 8, 29]. Prendre de saintes délices en Dieu, se proposer toujours Dieu
devant soi, conduit a des délices parfaites et a une parfaite joie en Lui, lors de leur accomplissement en Sa
présence. La fidélité a Dieu intérieure et extérieure, au milieu d’un monde qui nous est hostile et peut-étre nous
persécute, aboutit a une juste récompense de gloire et a la présence de Dieu en justice. Ces deux choses sont
parfaites en Christ, et par Son moyen elles sont la portion des saints. Les versets 7 a 12 contiennent une
application générale a ceux qui sont associés a Christ; mais, quoique applicable au résidu, ce psaume montre
la propre perfection de Christ, et ainsi celle du chrétien. Le psaume 17 s’occupe de la délivrance ici-bas, tandis
gu’au 16, il s’agissait de la vie avec Dieu parfaite en sa marche, a travers la mort, vers la plénitude de joie en
Lui et dans Sa présence. Ici, au contraire, il est fait appel a une juste délivrance des hommes, et c’est ce gqu'il
est aussi permis aux chrétiens de désirer quoiqu’ils puissent étre honorés du martyre a I'exemple des
souffrances en Christ; «le Seigneur me délivrera de toute ceuvre mauvaise et me conservera pour son royaume
céleste »[2 Tim. 4, 18]  dit I'apbtre. Comme marchant dans le sentier de la justice, I'dme peut compter sur Dieu en



face de toutes les machinations des hommes iniques. Celui qui marche ainsi, Dieu le délivre par Sa droite. S’il a
failli, il peut avoir la confiance d’étre restauré. Mais il y a un sentier de justice tracé par Christ ici-bas en un
monde de péché; Il nous a laissé les traces bénies de Ses pas et les témoignages des pensées de Son ceeur,
afin que nous marchions dans ce sentier et que nous en vivions.

[Echo du témoignage 1865 p. 80-103]

Psaumes 18-24

Le psaume 18 est d’un profond intérét, car il présente les souffrances de Christ comme centre de toutes les
délivrances d’'Israél. C’est pour ce peuple qu’ll invoque la faveur de Dieu en puissance. Aussi, pour cette raison
méme, ai-je peu de chose a dire touchant I'application de ce psaume aux chrétiens. Le principe général et
précieux qu’il renferme, c’est I'assurance que Dieu entend le cri de détresse de 'ame qui se confie en Lui. Ici,
comme en d’autres cas, Christ nous apparait en exemple : «Cet affligé a crié, et Jéhovah I'a entendu » [34. 6].
Seulement il ne s’agit pas, comme au psaume 34, de la tendre compassion de Dieu envers I'affligé, mais de
I'intérét que Jéhovah prend a un Christ souffrant qui a marché dans une parfaite obéissance a la loi. Ce psaume
est un chant de louange, a cause de I'exaucement, Jéhovah s’étant fait connaitre comme un «rocher» et un
«libérateur »; mais, comme je lai fait souvent remarquer, ces premiers versets, servant d’introduction,
expriment le résultat de ce qui va suivre.

«J’invoquerai Jéhovah» (v. 3), car Il est le Dieu de Son peuple, et c’est Son nom seul qui inspire la
confiance. C’est Son nom qui est célébré ; mais le motif de toutes ces louanges, c’est la réponse de Dieu au cri
de détresse dirigé vers Lui au milieu des ennemis et dans I'angoisse de la mort. « De son palais, Jéhovah
entendit ma voix»; ainsi le palais de Jéhovah se trouve en rapport avec la terre, avec la délivrance et le
triomphe terrestre. Une autre chose encore, et du plus haut intérét, établit ce rapport; I'obéissance a la loi,
comme objet de Sa vie, est exaucée au jour de la détresse.

L’obéissance parfaite du Messie, ici-bas, et Sa dépendance de Dieu, dans la détresse, furent cause de Sa
délivrance et de Son triomphe terrestres. Les deux psaumes précédents anticipent la bénédiction céleste,
quoique le dix-septieme s’occupe aussi de la confusion qui en résultera pour les ennemis de Christ;
'espérance proposée est dans le ciel, et la justice n’est pas une justice légale. Le premier de ces deux
psaumes montre un coeur qui se repose en Jéhovah; le second, un cceur juste devant Dieu, dans ce monde, et
attendant la justice (17, 15).

Le psaume 18 s’occupe de I'obéissance aux statuts de Jéhovah, du cri de détresse, dans I'angoisse de la
mort, puis de la délivrance et du triomphe terrestres, comme résultat de la justice Iégale de Christ, lorsqu’ll est
entouré de Son puissant ennemi et de ceux qui Le haissent. Remarquons bien qu’il s’agit ici de la puissance
des hommes et de la mort, du cri de détresse entendu par Dieu, et non point de la main de Dieu, appesantie sur
Christ souffrant pour le péché. La justice Iégale du Messie et Sa détresse ont pour résultat le triomphe terrestre
et la suprématie de David et de sa semence. C’est I'action du gouvernement de Dieu, ayant égard a la justice
sur la terre, parfaite en Christ (v. 25, 26). Mais cela, pleinement manifesté lorsque les ennemis de Christ seront
foulés a Ses pieds, ne I'est pas encore maintenant, parce que Dieu prépare Ses saints pour une demeure et
une joie célestes, et que, pendant toute I'épreuve du premier Adam, Il leur montre, par diverses afflictions, que
leur repos n’est pas ici-bas. Néanmoins, ce psaume contient aussi des enseignements précieux pour toute



ame. En souffrant a cause de la justice, on peut sirement compter sur Dieu. De plus, nous voyons ici, d’une
maniere bien douce, Son intérét et Sa sympathie, éveillant en nous des affections bénies.

Le Seigneur entend notre cri de détresse ; au fort méme de I'angoisse, nous pouvons avoir confiance, et les
choses qui sembleraient devoir I'exclure, sont précisément une occasion de la montrer. Ce psaume nous
enseigne a invoquer le Seigneur dans I'affliction, quelle qu’en soit la cause, et ainsi, non seulement nous savons
que nous serons délivrés, mais nous apprenons aussi a connaitre le Seigneur, dans Sa sympathie, Sa
tendresse, Son intérét pour nous. « Je veux t'aimer, 6 Jéhovah ma force » ; le coeur s’adresse a Dieu Lui-méme;
puis il pense a tout ce que Dieu est pour nous : « Jéhovah, mon rocher et ma forteresse et mon libérateur, mon
Dieu, ma roche ou je me réfugie, mon bouclier et la corne de mon salut, ma haute retraite ». Le cceur s’élargit,
en pensant a ce que Dieu a été pour lui. Tel Il est en vérité. Quoique nos délivrances puissent étre différentes
de celle qui est racontée dans ce psaume, toutefois nous nous trouvons souvent au milieu de difficultés et
d’afflictions ; alors, en criant au Seigneur, la délivrance arrive.

Remarquons, en outre, que les actes du Seigneur envers nous, aussi bien que Son salut éternel, éveillent,
en nos coeurs, de saintes affections, de la confiance, de la piété. Nous Le louons, non seulement parce qu’ll
nous a sauves pour toujours, mais encore a cause de la connaissance journaliére de Son amour et de Sa
tendre compassion. Il ne peut supporter de nous voir souffrir, a moins que cela ne soit nécessaire, et il y a telle
épreuve qui suscite de I'amour pour Lui. « Ephraim ne m’a-t-il pas été un enfant bien-aimé, car toutes les fois
que j'ai parlé de lui, je n'ai pas manqué de m’en souvenir ? » [Jér. 31, 201 Alors, il est vrai, Dieu se souvenait
d’Ephraim, malgré le chatiment, tandis qu’ici I'épreuve arrive au milieu d’une marche intégre ; mais, au fond, il y
a de l'intégrité dans le chrétien, aussi bien qu’en Christ; par conséquent, il peut crier a Dieu, dans le méme cas.

Toutefois, au psaume 18, c’est le cri d’un coeur saint et calme, se confiant en Dieu et abondamment
récompensé pour sa fidélité ; le coeur est attiré vers Dieu.

Dans les psaumes 16, 17, 18, nous avons trouvé Christ Lui-méme;; il y est parlé de Sa position personnelle,
de la joie qui Lui est proposée, dans le ciel, et de Son triomphe final, sur la terre, comme avant souffert quoique
légalement juste.

Les trois psaumes suivants nous montrent le résidu pieux contemplant les divers témoignages présentés a
la responsabilité de I'homme. Je ferai quelques remarques sur chacun de ces psaumes. Nous avons, en
premier lieu (Ps. 19), le témoignage de la création, particulierement celui des cieux, car la terre, donnée a
’lhomme, a été corrompue. Remarquons qu’il est parlé ici non pas de Jéhovah, mais de Dieu, de I'espérance en
Dieu comme tel. L’homme pieux voit que le témoignage parvient jusqu’au bout de la terre et que les Gentils
sont I'objet du témoignage de Dieu. Voila un point fort important que les Juifs auraient di comprendre ; Paul qui
le comprenait, par le Saint Esprit, leur citait[Rom- 10, 18] |e psaume 19 dans ce but, n’insistant pas sur ce qu’était
ce témoignage, mais sur le fait qu’il parvenait jusqu’au bout de la terre. L’homme pieux peut se réjouir de ce
témoignage rendu a la gloire de son Dieu ; mais il en voit aussi I'étendue, il en comprend le caractére universel,
et il sait que c’est a Dieu que ce témoignage est rendu. Telle sera aussi la pensée du résidu, dans les derniers
jours (Ps. 148).

En outre, ’homme pieux connait, par expérience, I'excellence de la loi divine ; et quoique, pour Israél, cette
loi fat celle que Moise lui avait donnée, nous devons I'entendre ici comme le témoignage de la Parole de Dieu
pour la conscience. Je dis «la conscience », parce que la loi n’est pas la révélation des richesses de la gréce,
ou de la personne de Christ et des voies de Dieu en Lui, mais qu’elle est le témoignage de la Parole divine, pour
I’lhomme, pour la conscience de ’hnomme, méme dans un sens tout a fait général. Il n’est pas dit, en cet endroit :
la loi de Dieu, mais : «la loi de Jéhovah », d’'un Dieu connu par une alliance. Sa loi est donnée a Son peuple, a



Ses serviteurs; elle est parfaite ; elle exprime exactement la pensée de Dieu, touchant ce que ’'homme devrait
étre devant Dieu, selon Sa volonté, maintenant que le mal est connu. Mais telle n’est point la pensée de
I’'homme, méme lorsqu’il prend plaisir en la loi de Dieu; c’est pourquoi 'dme est éclairée par elle. On a la
conscience de cela; car 'dme qui possede la vie, apprécie la loi de Dieu lorsque celle-ci est révélée (quoi
gu’elle puisse I'avoir perdue de vue) et est sensible, d’une maniére vivante, a la vérité qui en découle. Comme
Parole de Dieu, cette loi a une puissance vivante pour celui qui vit; mais lorsqu’on ne la perd pas de vue, elle
éclaire et dirige. Elle est pure et donne aux yeux la lumiére; elle nous fait voir clair, lorsque nous sommes
obscurs dans nos cceurs et dans notre vie spirituelle.

Le psaume 19 met cela en connexion avec I'état du coeur. Le serviteur de Dieu s’en rapporte non seulement
a la loi, mais au Seigneur Lui-méme; c’est I'effet du sentiment de la présence de Dieu, dans la conscience, de
la crainte du Seigneur. Dieu est introduit dans chaque circonstance, le coeur s’en rapporte a Lui et a Son
jugement sur toute chose. Ce jugement est pur, aucune tache ne saurait s’y trouver, et c’est la un principe
éternel, parce qu’il dépend de la nature méme de Dieu. De plus, les actes et les voies de Jéhovah, ceci est
inclus dans Ses jugements annoncés aussi bien que dans Ses jugements exécutés; Il montre par Ses
chatiments, la maniére dont Il juge les choses et, en général, tous Ses jugements, de quelque maniere qu’ll les
montre, sont justes et vrais ; mais, en outre, ils sont, pour les fidéles, plus désirables que I'or et plus doux que le
miel ; chose infiniment douce et précieuse pour les saints, ils sont I'expression de la pensée de Dieu. Mais le
ceeur se trouve au milieu de dangers et de tendances humaines qui I'éloignent du Seigneur; alors les
jugements qu’ll porte sur toute conduite humaine, nous servent d’avertissement ; car la joie de la Parole et, pour
le chrétien, la joie du ciel, n’est point suffisante : nous avons besoin de la sagesse et de la prudence capables
d’indiquer, dans la confusion du mal, un sentier divin qui nous guide hors de I'atteinte du mal qui est dans ce
monde. Ici méme, la Parole de Dieu nous atteint. Dans I'observation de Ses jugements, il y a une grande
récompense, une bénédiction réelle ici-bas, et la paix du coeur ; 'dme est heureuse avec Dieu, elle traverse, en
paix, le monde, et le coeur du chrétien est ainsi entiérement libre pour servir les autres. Remarquez qu’il ne
s’agit pas seulement de ce que la loi est, mais de ce que le cceur sait qu’elle est : le serviteur de Jéhovah est
éclairé par elle. On y trouve ses délices, selon la nouvelle nature et la conscience d’une relation avec Dieu; car
nous sommes serviteurs de Dieu, bien que nous ayons, avec Lui, des relations plus élevées, plus intimes et
plus glorieuses. Cependant cette confiance et cette proximité ont pour résultat de faire sentir combien peu I'on
se connait soi-méme et quelle défiance il faut avoir de soi. « Les fautes d’erreur, qui les discernera ? » « Purifie-
moi des fautes cachées ». Quoique trouvant mes délices en la Parole et 'appréciant, quand j’y pense, il se peut
gu’en bien des choses, je n'aie pas jugé mon propre cceur, ou que je ne sois pas moralement capable de le
sonder, de maniere a le juger selon la perfection de la Parole; car il y a des degrés dans le jugement spirituel.
Mais, avec de l'intégrité et de la confiance en Dieu, on Lui demande d’étre purifié des fautes cachées, et d’étre
gardé des fautes d’orgueil qu’on commet sans se soucier de Lui. Alors on sera sans reproche, gardé pres de
Dieu, loin des idoles et de la vanité. Car des péchés peu apparents et qu’on néglige, de la confiance en soi
gu’on n’a pas jugée, font oublier Dieu et renier la vérité. Je ne parle pas ici de notre vérité, par la grace, mais du
chemin ou conduisent ces fautes-la.

Enfin le désir vrai du cceur est indiqué au verset 14 : « Aie pour agréables, devant toi, les paroles de ma
bouche et la méditation de mon coeur, 6 Jéhovah ». La preuve véritable d’'une vie pieuse, c’est la recherche du
bien, intérieurement, en la présence de Dieu seul, la recherche du bien avec Dieu, non pas devant les hommes
ou pour qu’ils en aient connaissance; sans méme parler d’hypocrisie, j'entends ici une marche avec Dieu.
Finalement, nous voyons que la vraie intégrité reconnait Dieu pour son rocher et son rédempteur, car il est



impossible qu’on soit avec Lui, dans une connaissance réelle de la vie nouvelle, sans avoir le sentiment qu’on a
besoin de Lui, comme rocher et comme rédempteur.

Les psaumes 20 et 21 nous font connaitre le troisieme témoignage présenté a la responsabilité humaine ; ce
témoignage, c’est Christ. Mais il y a ici encore un autre sujet, digne de notre attention : le psaume 20 nous
montre le profond intérét du cceur a examiner I'Oint de Dieu, au milieu de Ses afflictions. Cette idée est
présentée sous une forme juive, sans doute, mais le fond en est vrai pour nous aussi. C’est encore la confiance
en Jéhovah, qui caractérise le sentiment de celui qui parle, car le Dieu de Jacob est présent a sa pensée; la foi
en Lui se base sur cette relation®. Cependant le Messie est contemplé au milieu des angoisses de Sa vie
terrestre, ne marchant que dans la piété et dans la dépendance de Jéhovah. Rien ne saurait mieux présenter
Christ dans Sa position d’homme sur la terre. L'Oint de Jéhovah est exaucé et délivré; le cceur du fidele est
plongé, tout entier, dans cette pensée. Toutefois, le résidu voit plus loin que cela (Israél aurait dd le voir aussi);
il voit I'Qint de Jéhovah exaucé par une vie a jamais glorieuse, en la pleine lumiére de la face de Dieu, qui Le
remplit de joie, puis étendant Sa main sur Ses ennemis, afin de les exterminer. Cependant ici encore (comme
dans Jean 17, ou nous voyons, en méme temps, qu’ll est un avec le Pére), le Messie recoit toutes choses de
Jéhovah, comme un homme, et c’est ainsi qu’ll est envisagé par les fidéles. Pierre Le présente de la méme
maniére. Son privilege, c’est la faveur de Jéhovah ; Sa piété, la confiance en Jéhovah. Cette liaison entre Lui et
Jéhovah, voila ce qui occupe les fidéles, ainsi profondément attachés au Messie, et c’est la effectivement ce qui
caractérisait Christ, nullement préoccupé de Sa propre gloire, cherchant uniqguement celle de Son Pere. Ainsi
Jéhovah s’associe entierement a Lui (Ps. 21, 9), comme aussi le fidele de son cété ; et de méme que le Messie
est exalté par Jéhovah, en dépit de Ses ennemis, de méme aussi la gloire de Jéhovah est exaltée, en faisant
cela, car le résidu, intéressé a la délivrance de Christ, chante et célébre le pouvoir de I'Eternel (v. 13). Cette
liaison entre la cause du Messie et celle des fideles qui Lui sont profondément attachés, ce rapport entre le
Messie et Jéhovah, caractérisant la piété des fidéles, est plein de beauté et d’intérét. Toutefois, pendant Sa vie,
Christ n’a jamais pris ce titre, vis-a-vis de Ses disciples, parce qu’ll voulait leur enseigner plus que cela. |l était
le Fils de 'homme et parlait de Son Pére, comme étant Lui-méme le Fils de Dieu : « Mon Pére, disait-il aux
Juifs, duquel vous dites qu’ll est votre Dieu » [Jean 8, 54], || possédait toutes les qualités morales de Messie, Fils
de Dieu; mais Il voulait détacher Ses disciples des relations terrestres, pour les faire participer a des relations
plus élevées et célestes. Voila la différence qu’il ne faut jamais oublier de faire, toutes les fois que nous nous
occupons des Psaumes. Nous contemplons, avec un profond intérét, les afflictions et les souffrances de Christ,
mais d’un point de vue plus élevé. Ce qui nous occupe, ce n’est pas le contraste entre la place officielle de
Christ et Son humiliation, mais I'amour divin et parfait, par lequel Il s’est oublié Lui-méme, pour descendre sur
la terre, prendre la forme d’un serviteur, la ressemblance d’'un homme, et traverser toutes les épreuves de ce
monde de douleurs. Dans cet amour, nous voyons Sa gloire.

La vérité est enseignée d’'une maniére bien plus profonde, dans le Nouveau Testament. Toutefois, la
maniere dont Christ nous est présenté, dans les Psaumes, comme homme dépendant de Dieu, et Sa piété,
dans cette dépendance, sont tres instructives pour nous qui pouvons donner a cette vérité plus de profondeur,
par la révélation du Fils de Dieu. On voit, en elle, la parole de vie.

En commentant le psaume 22, nous n’'avons pas a développer ici la doctrine bénie qu'’il contient, en
introduisant, sur une base toute nouvelle (la mort de Christ et la rédemption), la grace qui, s’élevant au-dessus
de la responsabilité humaine, a mis fin, pour toujours, a celle-ci. Nous continuerons a nous occuper des
sentiments et des pensées de Christ, car la piété, décrite dans cette partie des Psaumes, est la piété de Christ
Lui-méme. Rien, au reste, de plus instructif, de plus sanctifiant et qui soit plus propre a donner de la profondeur
a notre piété.



Nous trouvons ici la cause du cri supréme de Christ, qu’ll ne pouvait faire entendre, avant d’avoir bu,
jusqu’a la lie, le calice de douleur. Il décrit toutes Ses angoisses ; elles grandissent, elles sont a leur comble. La
violence et la rage I'entourent, les taureaux de Basan Le cernent, des lions dévorants et rugissants ; loin de Lui
opposer un mépris orgueilleux, Il doit subir I'adversité avec I'humilité, la douceur qui Lui sont propres, et
connaitre la faiblesse de la nature humaine, mais non pas le péché, sauf en le portant pour nous. Il s’écoule
comme de I'eau, tous Ses os se déjoignent, Son cceur se fond, comme de la cire, au-dedans de Lui, Sa vigueur
est desséchée comme de la brique, Sa langue reste attachée a Son palais; Il est dans la poussiére de la mort.
Mais c’est Jéhovah qui L’a fait descendre jusque-la; et au milieu de la poussiére de la mort, dans cet état
méme, |l regarde a la vraie source de toutes choses, aux pensées et aux décrets de Jéhovah. Agir ainsi, étre
sensible au caractére des ennemis, en comprenant qu’ils sont les instruments de nos souffrances, mais
regarder a la sagesse, a la volonté et aux voies de Dieu, regarder a Dieu Lui-méme, fidele dans Ses relations
avec nous et source réelle de toutes choses, voila, a cet égard, la perfection. Mais outre les actes de violence
qui avaient fait descendre, dans la poussiére de la mort, le Seigneur débonnaire et muet comme un agneau
devant celui qui le tond[Es. 53, 7], outre les injures et les mauvais traitements qu’avait d(i supporter Celui dont la
seule présence renversa Ses ennemis, il y avait encore le caractere des hommes, au pouvoir desquels Il se
trouvait, apres s’étre livré Lui-méme. « Des chiens I'entouraient », des créatures sans coeur, sans conscience et
sans honte, dont le plaisir consistait a outrager Celui qui ne leur résistait pas, et a insulter le juste. lls étaient
aussi pervers que violents, «ils regardaient, ils jouissaient de sa vue ». Exposé aux regards endurcis de ceux
qui jouissaient de leur iniquité et de Son opprobre, que le Seigneur a d( souffrir de leurs laches insultes !

lls s’Tamusaient a partager entre eux Ses vétements, ils jetaient le sort sur la robe de I'innocent. Pas un
regard de pitié, pas un secours ! En cette heure d’angoisse, Il regarde a Jéhovah, Il Le supplie de se tenir pres
de Lui; car s’ll manque de force, Jéhovah en a pour venir a Son aide.

Nous arrivons au moment supréme de cette heure solennelle. Au milieu des plus grandes douleurs qu’ll ait a
souffrir, de la part des hommes, dépourvu de tout secours, Christ regarde a Jéhovah, le Dieu de l'alliance pour
la foi d’Israél et du Messie ; mais, oh mystere des mystéres ! ici méme, point de délivrance, et il ne reste que
I'infinie perfection de I'Etre béni (il fallait que cette perfection fat alors infinie).

La encore, Christ se trouve associ€, dans ce psaume, avec Israél, quelle que soit, du reste, I'efficace de Son
ceuvre, par laquelle, en ce moment décisif de I'histoire divine, la question du bien et du mal a été définitivement
résolue, en vue de I'éternité. Il fallait que le Dieu d’Israél abandonnat Christ, abolit I'inimitié et déchirat le voile
qui Le cachait Lui-méme a Israél, afin que, dans le plein résultat de I'amour divin, pour la justice, «la grace
régnat, par la justice, pour la vie éternelle, par Jésus Christ notre Seigneur »[Rom. 5, 211 pour tous ceux qui
croient, tant Juifs que Gentils, et a I'entiere gloire de Dieu, dans le ciel et sur la terre.

Toutefois Christ est nécessairement présenté d'une facon différente dans les Psaumes que dans les
évangiles. Ici, c’est comme Fils qu’ll parle (sauf lorsqu’ll est abandonné) : « Pére, pardonne-leur » [Luc 23, 34] gt
plus tard : « Pére, je remets mon esprit entre tes mains » [Luc 23, 46]_ |3, au contraire, Il dit : « Ne te tiens pas loin
de moi, 6 Jéhovah»; Il a recours au Dieu d’Israél, Son Dieu, et le résultat y correspond : le résidu est
rassemblé, puis tout Israél, les nations milléniales et «le peuple qui naitra », tous ceux enfin qui jouiront du fruit
béni de I'ceuvre de Christ; mais il n’est point parlé du ciel.

Ayant signalé cette différence, importante pour comprendre les Psaumes, méme lorsqu’il est fait allusion a
la croix, comme dans celui-ci, je désire ajouter quelques mots sur le caractere de la foi et de la piété de Christ,
témoignées par Sa confiance en Jéhovah, comme faisant Lui-méme partie du peuple d’lsraél; «car c’est
d’Israél, selon la chair, que le Christ est venu, qui est Dieu au-dessus de tous, béni éternellement » [Rom. 9, 5],



Nous trouvons ici un sentiment profond de Son état extérieur d’abjection et d’isolement qui contrastent méme
avec ceux des fideles, circonstance éminemment propre a produire lirritation et le découragement, a faire
oublier ce que Dieu était, si cela elt été possible pour Jésus : « Je suis un ver et non plus un homme, I'opprobre
des gens et le méprisé du peuple ». Ce n’était pas tout. Le Sauveur bien-aimé, confié, en sortant du sein
maternel (v. 10), a Jéhovah, Son espoir dés le ventre de Sa mere, Lui qui avait recherché la volonté de Dieu et
glorifié¢ Son nom, Il devait déclarer publiguement, en face des railleries de Ses ennemis, que Dieu L’avait
abandonné. La profondeur morale d’'une pareille épreuve, personne ne saurait I'exprimer que Celui-la seul qui
I'a subie; elle était proportionnée a I'amour dont Il jouissait, dans lequel Il vivait, et a Sa fidélité dans cet amour.
Je parle ici d’épreuve et de piété, non pas d’expiation. Au milieu de toutes ces angoisses, le Seigneur est
parfait a I'égard de Jéhovah. En premier lieu, Sa confiance est parfaite ; Il ne dit pas : Jéhovah; car il n’y avait
pas alors de relation en activité, comme avec Son Pére, en Gethsémané ; mais Il dit : Mon Dieu, mon Dieu.
Quels que soient Son abandon et Sa détresse, Sa foi parfaite en Dieu, Son dévouement a Lui, comme étant le
seul Dieu qu’ll reconnaisse, demeurent inébranlables. Christ subjectivement, comme homme, est absolument
parfait; voila, en second lieu, ce que nous trouvons ici. Quelles que fussent Ses souffrances, et quoigu’ll ne se
trouvat, dans Sa marche, aucune cause pour étre abandonné, le témoignage que Christ rend a Dieu, le
sentiment qu’ll a de la perfection de la nature et des voies de Dieu, loin de faiblir, ne fait que s’élever : «Et
pourtant tu es le saint, toi qui sieges au milieu des louanges d’Israél ». Que Dieu I’'abandonne, le juste ne doute
pas cependant de Sa perfection en agissant ainsi. Rien ne saurait exprimer d’'une maniére plus compléte la
perfection de Christ, homme, Sa position comme tel, et comment Il avait pris la place désignée par ces mots :
«Ma bonté ne va pas jusqu’a toi » [Ps- 16, 2], Nous ne voyons pas ici Christ contemplant les conseils de Dieu et
comprenant leur accomplissement qu’ll avait Lui-méme entrepris; nous Le voyons, homme dépendant,
sensible a I'épreuve qui L’atteint, mais parfait et fidéle, lorsqu’au milieu de Ses angoisses, Dieu, I'unique
ressource sur laquelle Il compte et peut compter, ne répond pas a Son cri.

Nous, nous pouvons répondre a cette demande de Jésus : «Pourquoi m’as-tu abandonné ?». Nous
pouvons y répondre, nous qui croyons en Lui et qui L’adorons a jamais. Mais il importe infiniment de savoir non
seulement que Christ a, par Lui-méme, nettoyé nos péchés, en buvant la coupe de la colére, mais aussi qu’ll a
souffert personnellement, en étant abandonné de Dieu, qu’ll a senti, comme homme, quant a Lui-méme, toute
la douleur de cet abandon; parce que, quoiqu’ll en ait souffert tout seul, nous sommes ainsi conduits a la joie
que Christ éprouva, en entrant de nouveau, et plus que jamais, dans la lumiere resplendissante de la face de
Son Peére; c’était la conséquence de la rédemption qu’ll avait opérée, du plaisir que Dieu prenait
nécessairement en Lui et de la grace qu’ll trouvait devant Dieu, apres L’avoir parfaitement glorifié, lorsque le
péché avait introduit la confusion en toutes choses. Ainsi, tout ce que Dieu était, mis en évidence par le péché
(car le péché avait mis en évidence I'amour souverain, la justice, la vérité, la grandeur jalouse de Dieu), se
trouvait parfaitement révélé et glorifié. Les souffrances personnelles de Christ nous ménent, dis-je, a cette joie
dans laquelle Il entra, comme homme, auprés de Son Dieu et Pére, et qu’ll nous communique, en nous
introduisant dans la pleine bénédiction dans laquelle Il est entré, comme homme, puisque cette joie était la
conséquence d’une ceuvre accomplie pour nos péchés. Dans cette ceuvre, Il fut seul; mais Il y était pour nous
en méme temps que pour la gloire divine ; Il nous introduit dans la bénédiction, comme étant celle dont Il jouit en
conséqguence de Son ceuvre.

Ces remarques concernent la seconde partie du psaume 22, et je désire seulement porter notre attention
sur les sentiments de Christ qui s’y trouvent exprimés. Il a été retiré «d’entre les cornes des bufles»; le
jugement de Dieu, sur le péché, a été exécuté et est passé. J’ai fait remarquer ailleurs un fait trés instructif que
voici : Dans les évangiles, Christ, pendant Sa vie, ne parle jamais de Dieu comme de Son Dieu, mais comme



du Pére; conséquence de Sa propre relation personnelle, c’est la le nom qu’ll révéla a Ses disciples. Jamais,
dans I'histoire des évangiles, Il ne se nomme directement «le Christ», bien qu’ll ait été présenté comme tel a
Israél; mais ce n’est pas la le nom et la position qu’ll prend Lui-méme, vis-a-vis de Dieu et de Son Pére; c’est
de cette derniére maniére que nous avons a Le connaitre. Lorsque les Juifs Lui disent : « Si tu es le Christ, dis-
le nous ouvertement», Il répond : «Je vous l'ai déja dit»[Jean 10, 24-25] Mais, révélé a nous-mémes, Il est
Emmanuel, le prophéte qui devait venir, le Fils de ’'homme, le Fils de Dieu. En parlant avec Dieu et de Dieu, |l
dit toujours : « Pére » et «mon Pére ». En parlant avec Ses disciples, Il se nomme «le Fils de ’'homme ». Dans le
psaume que nous étudions, Christ dit : «Mon Dieu, mon Dieu». Il est homme, Dieu s’occupe de Lui en
jugement, mais, quoique abandonné, homme parfait dans Sa propre relation avec Dieu, par la foi, et Il dit :
«Mon Dieu ». Alors Il déclare le nom de Dieu a Ses fréres et emploie ces deux titres, celui de Dieu et celui de
Pére. Homme, Il a subi toute I'’épreuve de Dieu, par rapport a tout ce que Dieu est en justice, en vérité, en
majesté et en amour. Tout ce que Dieu est, dans Sa propre perfection, Sa majesté, et dans ce qu’ll exige, Il
I'est nécessairement, pour nous, quoique, selon Ses propres conseils, trouvant en nous les délices de Son
amour, parce que nous sommes en Christ, mais Il 'est aussi d’'une maniére juste, par conséquent nécessaire et
inaltérable. Ce gqu’ll est, comme Dieu, Il 'est comme notre Dieu; car Il est pour nous, par le moyen de Christ,
€prouve sur la croix, le péché ayant été mis de cété, par le sacrifice de Christ Lui-méme. La perfection de Dieu,
sans nuage, luit sur nous dans toute la bénédiction qui Lui est propre, de méme que sur Christ, en vertu de ce
gu’ll a glorifié Dieu dans la perfection méme qui luit maintenant sur nous. Ce nom de Dieu, c’est-a-dire la réalité
de cette relation, nous est déclaré. La nature et le nom de Dieu, pleins de grace, ont été déclarés, sur la terre,
par Christ, le Fils unique dans le sein du Pére(Jean 1, 18] Mais a cela, ’'homme pécheur, en inimitié contre Dieu,
ne pouvait avoir aucune part. La lumiére luit dans les ténébres et les ténébres ne I'ont pas compriselJean 1, 5],
L’homme a vu Christ, et I'a hai ainsi que Son PérelJean 15, 24] Mais Christ, fait péché pour nous, était, comme
homme, responsable devant Dieu, sous tous les rapports sous lesquels Dieu, selon Ses attributs, s’occupait du
péché. Mais Il fut trouvé parfait, afin que I'amour pat s’exercer librement sans faillir a la justice. C’est pourquoi
Christ dit : « J’ai a étre baptisé d’'un baptéme; et combien suis-je a I'étroit jusqu’a ce qu’il soit accompli ! » [Luc
12, 50], Car Il était cet amour — Dieu, en Christ, réconciliant le monde avec Lui-méme![2 Cor. 5, 19] — et || était 4
I’étroit, jusqu’a ce que cet amour pdt se répandre selon la perfection de Dieu, en justice; or cet amour ne
pouvait se répandre ainsi, la ou il y avait le péché; cela n’eut lieu que par le moyen de la croix et de la
perfection de Christ, lorsqu’ll fut fait péché pour nous.

Alors, en cela et par cela méme, 'amour fut exalté et le caractére de Dieu pleinement déployé ; Son nom, le
nom de Dieu qui devait étre révélé, fut pleinement manifesté. Aussi Christ pouvait-Il dire : « C’est pour cela que
mon Pére m’aime » [Jean 10, 17],

Mais cet amour du Pére est un degré supérieur dans la relation de Christ avec Dieu. Christ entra, comme
homme, dans la joie de 'amour de Son Pere. C’était le cas lorsqu’ll était exaucé, mais Il y entra pleinement et
d’une maniére évidente, lors de Sa résurrection. Il fut ressuscité par la gloire de Son Pére[Rom. 6, 4] glors |I
déclara ce nom a Ses freres. Car maintenant, le péché étant, hors de Christ, la seule place de 'homme vis-a-
vis de Dieu, celui qui croit a, en Christ, la place de Christ ressuscité, dans la méme relation que celle de Christ
avec le Pere. Vu la mort, il ne peut pas en avoir d’autre. « Va vers mes freres et dis-leur : Je monte vers mon
Pére et votre Pére, vers mon Dieu et votre Dieu »[Jean 20, 17] |ci, Christ emploie les deux titres de Dieu et de
Pere, et les applique a nous, parce que tout ce que Dieu est, Il I'est, en justice, pour Lui, homme dans la gloire,
et que Christ est rentré dans la joie de la communion de Son Pere. Or, en vertu de Son ceuvre, accomplie pour
nous, Il nous place dans la position ou Il est Lui-méme; Il nous y place, comme Ses fréres, participants, par
grace, a Sa faveur et a Son héritage.



Je me suis étendu, plus que je ne le voulais, quoique d’'une maniere pratique, sur la doctrine qui est en
rapport avec le psaume 22 ; car mon but est de montrer les sentiments et les affections de Christ. La premiéere
pensée de Christ, lorsqu’ll est «retiré d’entre les cornes des buffles », est de déclarer, a Ses freres, le nom de
Dieu et de Son Pére; quoique dans la gloire, Il n’a pas honte de nous appeler Ses fréres[Heb. 2, 11], Parfait en
Son amour, attaché a ces excellents de la terre[Ps. 16, 3] une fois entré dans la joie et dans la bénédiction, par
une ceuvre qui leur fournit le droit d’y entrer aussi, Il s’occupe de leur révéler ce qui les a placés dans la méme
position que Lui. Il les rassemble ; puis aprés avoir mis dans leur bouche la méme louange que celle qu’ll va
prononcer, |l éléve Sa voix, comme homme, au milieu de I'assemblée, pour bénir et célébrer I'Eternel. Comme
nous devrions suivre Sa voix, avec des cceurs débordants d’actions de grace ! Quant a celui qui n’est pas sdr
d’étre accepté et agréable, et qui n’a pas la joie d’étre enfant de Dieu, en vertu de la rédemption, celui-la ne
peut pas chanter avec Christ. « Je te célébrerai au milieu de I'assemblée ». Qui est-ce qui chante avec Christ,
sinon celui qui a appris ce chant, celui qui peut célébrer Dieu, comme ayant échappé au jugement et étant entré
dans la lumiére et la joie de I'acceptation ? Le chapitre 1 de I'épitre aux Ephésiens (v. 3, 4) nous montre cette
place que nous occupons. Ici, nous voyons les saints entonnant, avec Jésus, un cantique de louange, en
rapport avec la joie méme dont Il jouit. La grace de cette position est parfaite.

Je ne parlerai pas ici des résultats ultérieurs de I'ceuvre de Christ. Remarquons seulement qu’il ne s’agit
que de grace, non de jugement, bien qu’elle soit fondée la-dessus, et qu’ici rien ne dépasse les limites de la
terre.

Le psaume 23 a été dicté, par I'Esprit, de maniere a s’appliquer a Christ mourant, aux saints qui suivent Ses
traces ou au résidu délivré. Ni les souffrances de Christ, ni celles des fidéles ne sont considérées ici comme
venant de Dieu ou des hommes, mais comme des occasions de montrer la sollicitude et les soins de Jéhovah.
«L’Eternel est mon berger », voila le sujet du psaume. C’est une vie passée sous Son regard et sous Sa
protection, avec I'expérience qui en résulte et 'assurance constante que procure I'amour de Jéhovah. Cette
assurance que le coeur éprouve, ne provient pas de ce qu’ll donne, mais de Lui-méme. «L’Eternel est mon
berger, je ne manque de rien ». Sa puissance, Sa grace, Sa bonté, Son intérét pour le fidele : toutes ces choses
donnent une assurance immuable et constante, quelles que soient les circonstances extérieures. Puisque c’est
Jéhovah Lui-méme qui s’est chargé d’avoir soin de Ses fidéles, comment ceux-ci manqueraient-ils de rien ? Ni
les événements qui peuvent survenir, ni les moyens qu’ll emploiera ne doivent nous préoccuper. Les soins du
berger — voila notre assurance et notre slreté. Les conséquences naturelles de Sa sollicitude sont des
paturages herbeux auprés des eaux tranquilles, la jouissance paisible des secours assurés de Sa bonté.

Mais, en réalité, 'homme, en particulier le résidu et Christ Lui-méme, sont au milieu d’épreuves, des
angoisses de la mort et d’ennemis puissants. L’ame est-elle troublée et affaissée ? — Jéhovah la restaure.
Dans la vallée de 'ombre de la mort, si la mort étend son voile obscur sur celui qui va descendre dans son
ombre — Jéhovah est I1a, plus grand que la mort, pour conduire et pour soutenir. Que des ennemis puissants,
inexorables, nous menacent et nous effrayent — devant Lui, la puissance n’est que faiblesse. Il dresse une
table devant Ses bien-aimés, ceux-ci s’asseyent en repos et en slreté. L’onction divine est le sceau de la
puissance, lorsque tout est contre nous. Faiblesse humaine, mort, puissances spirituelles de méchanceté [Eph. 6,
12], tout cela n’est que I'occasion de manifester que Jéhovah, le Berger, est la sauvegarde infaillible de Son
peuple.

Assurément, Christ n’était pas une brebis; mais Il frayait le sentier que les brebis doivent suivre, et Il se
confiait en Jéhovah. Il est le berger de Jéhovah pour ceux qui sont a Lui. Il nous aime, comme Jéhovah L’aima
et eut soin de Lui. C’est donc I'amour fidele de Jéhovah, a travers toutes les choses qui assaillent la nature



humaine pendant qu’elle traverse le monde. Le résultat naturel et propre de cet amour est des paturages
herbeux aupres des eaux tranquilles ; mais dans I'état de ruine ou est ’'homme, et pendant sa marche au milieu
des puissances du mal, ce résultat est une force infaillible qui soutient.

C’est pourquoi le cceur, se confiant en la stabilité de Jéhovah, compte sur I'avenir, car I'avenir est aussi
certain que le passé : «Le bien et la grace m’accompagnent tous les jours de ma vie, et mon habitation est
dans la maison de I'Eternel, pour toute la durée des jours». La confiance est placée dans le Seigneur Lui-
méme, c’est pourquoi les circonstances, la puissance du mal, les difficultés que rencontre ainsi ’lhomme mortel,
ne sont que des occasions de manifester la puissance de Jéhovah, intéressée, dans sa fidélité immuable, a
soutenir le fidele, au travers de toutes ces choses.

Il est intéressant d’observer cette sollicitude de la puissance divine, immuable et certaine, au-dessus de
toutes les souffrances particulieres, de I'épreuve et de la mort du Seigneur. Telle est la bénédiction de ’homme
fidele, lorsque la terre n’appartient pas au Seigneur et que le pouvoir du mal, la mort et des adversaires
puissants s’y opposent. Jéhovah est le sir asile de la foi.

Psaume 24. Lorsque la terre appartient au Seigneur, «qui est-ce qui montera & la montagne de I'Eternel et
qui subsistera dans le lieu de sa sainteté » ? Ici, remarquons-le, I'accés est ouvert a tous ; mais Jacob a la place
d’acceptation dans la proximité de Jéhovah. Toutefois la bénédiction et I'acceptation, en grace, de la part de
Dieu qui est leur salut, sont la portion de tous ceux qui se sont purifiés pour rechercher Dieu, lequel a placé Sa
bénédiction en Jacob. Ce caractére de pureté est nécessaire ; mais tous les Gentils qui le possedent, ont acces
a la sainte montagne de Jéhovah. Christ Lui-méme y entre, en triomphe, comme Jéhovah (24, 7-10).

Le psaume 24 cl6t la série des psaumes qui parlent de I'association de Christ avec les excellents, les saints
qui sont sur la terre. Nous y avons vu Christ dans le sentier de la vie avec les saints, Christ dans le sentier de la
justice, au milieu d’'un monde inique, Christ souffrant, centre de toute I'histoire d’lsraél et devenant, identifié
avec Israél, I'objet de I'intérét de Jéhovah; Christ, souffrant comme témoin de la vérité, 'objet des pensées et
des affections du résidu; Christ, souffrant comme abandonné de Dieu; Christ entrant, en personne, dans le
sentier que les brebis doivent suivre, et leur manifestant ainsi les soins de Jéhovah, quoiqu’ll soit Lui-méme le
vrai Berger (Jean 10); enfin Christ, entrant, en triomphe, dans le temple, comme le Roi de gloire, I'Eternel des
armées, lorsque tous reconnaissent Jacob et le Dieu de Jacob.

Quoique I'Etre béni, ainsi présenté, soit un modéle pour nous, sous bien des rapports, toutefois I'action
réelle et efficace, sur la piété du ceoeur, a lieu, en Le voyant véritablement homme, frayant le sentier, devant nos
yeux, et engageant, par cette vue, toutes les affections de I'ame.

Dans les psaumes suivants, nous trouvons de nouveau les pensées et les sentiments du résidu, au milieu
de ses afflictions, en rapport avec cette méme position de Christ; mais nous y puiserons une grande instruction
pour nos ceeurs, dans un sentier qui est toujours plein d’afflictions et essentiellement pareil a celui du résidu,
aussi longtemps que le mal régnera ici-bas. En jetant un dernier coup d’ceil sur les psaumes qui précedent,
nous pouvons signaler un développement progressif dans les pensées qu’ils contiennent.

Les psaumes 3 a 7 renferment des principes généraux qui indiquent que la justice ne régne pas encore par
le jugement, fait mentionné d’avance dans les deux premiers psaumes. L’homme juste est au milieu des
méchants, le jugement est a venir, et les conseils de Dieu, concernant le Messie, sont annoncés, non encore
accomplis, au psaume 8. Les psaumes 9 et 10 renferment les événements concernant le peuple juif et son
pays, dans les derniers jours. Dans les psaumes 11 a 15, nous trouvons les relations, le jugement et les
principes du résidu qui regarde a Jéhovah, dans cet état de choses. Enfin les psaumes 16 a 24, ayant donné a
connaitre toute la position de Christ, par rapport a Israél, L’introduisant au milieu de ce peuple et indiquant le



résultat de Sa présence, nous trouverons, dans les psaumes suivants, beaucoup plus de détails touchant les
expériences et les exercices des saints, aux derniers jours. Ces exercices sont nécessairement fondés sur
I'intervention et le sacrifice de Christ. Je n’entends point dire, pour cela, que les saints d’alors aient une idée
claire du sacrifice de Christ, et que les expressions des psaumes supposent cela, ni qu’elles conviennent a une
ame qui est dans la liberté. Mais de tels exercices ne peuvent avoir lieu sans I'intervention et le sacrifice de
Christ; le Saint Esprit, dans le résidu et en toute ame, travaille en vertu de ce sacrifice, et afin de le faire
connaitre d’'une maniere complete.

[Echo du témoignage 1865 p. 457-474]

Psaumes 25-28

Dans le psaume 25, nous trouvons, pour la premiere fois, une confession directe de péché. Cette
confession, ajoutée au contenu du psaume 26, la déclaration et la conscience de I'intégrité du cceur, forme la
base subjective de toutes les expériences que nous trouvons dans ce livre; le contenu des deux psaumes
suivants en forme la base objective. Jéhovah est la lumiere et le salut; malgré les souffrances actuelles de la
part des iniques, le cceur se confie en Lui (27 et 28). Mais plus on étudie les Psaumes, plus on découvre gqu’ils
s’appliquent presque tous directement aux Juifs, c’est-a-dire aux hommes justes et pieux du résidu, dont les
pensées sont en rapport avec sa position et exprimées d’avance ici, par I’'Esprit de Christ, dans la bouche du
prophéte. Nombre de passages, dans les Psaumes, peuvent étre appliqués a Christ Lui-méme ; mais on ne
saurait les Lui appliquer tous. Cela prouve deux choses que j'ai déja fait remarquer : d’abord, que la possibilité
d’appliquer ces passages a Christ n’implique pas gu’ils soient des prophéties qui Le concernent exclusivement,
ni que tous les psaumes s’appliquent a Lui; ensuite, le danger réel qu’il y aurait a envisager les Psaumes
comme étant I'expression de la piété chrétienne. Sans doute, ils fournissent souvent une instruction bénie,
touchant la confiance en Dieu; mais celui qui emprunterait la forme de sa piété aux psaumes dans leur
ensemble, celui-la fausserait le christianisme.

Passons maintenant aux détails. Au milieu des difficultés qui I'entourent, 'dme s’éléve vers Jéhovah; c’est
la le vrai moyen de les surmonter et de rester en paix. Un cceur vrai n’a pas d’autre refuge; tout autre I'en
détournerait. Au milieu de I'épreuve, il dit : Mon Dieu; par Christ, il peut le dire maintenant et se confier en Dieu :
«Que je ne sois pas confus, que mes ennemis ne triomphent pas a mon sujet ! ». Tel est, dans les difficultés, le
premier désir de la foi. Mais la foi vraie ne peut pas seulement s’occuper de soi; elle est unie, par gréce, a la
bonté de Dieu, sentie dans ce désir méme et unie, par conséquent, avec tous ceux qui s’attendent a Jéhovah.
Elle souhaite que les méchants (ceux qui sont infidéles sans cause, qui aiment l'iniquité, non pas ceux qui
tombent dans le péché) soient couverts de confusion. Comme principe général, ce désir n’est pas contraire au
christianisme. Le chrétien ne peut pas souhaiter que ses ennemis individuels soient jugés ; mais il désire que le
mal soit 6té et que les ennemis du bien soient confus. Il aime et désire la justice; il souhaite que les
oppresseurs des justes, des pauvres, des humbles, soient renversés et confus. Dans ces circonstances
personnelles, le chrétien peut désirer le résultat de la confusion des méchants, sans toutefois souhaiter le
malheur de ses ennemis individuellement. Sa confiance en Jéhovah I'empéche de faire la moindre démarche
pour punir ses ennemis; mais il remet sa cause au Seigneur et la laisse entre Ses mains, attendant d’étre
délivré par Lui.

Il'y a encore un autre trait distinctif du saint dont le cceur se tourne repentant vers le Seigneur. Il cherche les
voies de Dieu, Ses sentiers, afin d’étre conduit et enseigné dans Sa vérité. Tel est le caractére particulier du



bien dans une ame droite; elle ne cherche pas seulement un sentier droit, mais c’est le sentier du Seigneur
gu’elle cherche. L’esprit du saint se retourne vers Dieu, il pense a Lui et a Son caractere, il a la conscience
d’étre Son serviteur et de Lui appartenir. Or, tout cela fait qu’on prend plaisir aux voies de Dieu, qu’on les
recherche et qu’on y marche. Toutefois, ce psaume nous représente quelqu’un (les Juifs) qui se retourne vers
Dieu, non pas une personne nouvellement convertie. Israél (et le saint aussi) se souvient de ses fautes ; mais il
dit a Jéhovah : «Ne te souviens pas des péchés de ma jeunesse, mais souviens-toi de moi selon ta
miséricorde ». Il Le prie de se souvenir de lui seulement de cette maniere; car il sait que Jéhovah est plein de
compassion, et c’est pour la gloire de Son nom qu’il peut ainsi faire appel a Sa miséricorde. Cette demande ne
montre pas la connaissance du pardon, mais la confiance dans la grace. Ce n’est pas ici une conscience
nettoyée, quoique cela découle de la réponse de Dieu; mais ¢’est une maniére de s’approcher de Dieu qui Lui
est agréable. Nous en trouvons un exemple dans I’évangile. La femme pécheresse s’approcha comme telle de
Jésus, et elle s’en alla en paix.

Le Seigneur est fidéle a Sa bonté, a Son caractere propre, élevé au-dessus du mal, et cette fidélité (une
rangon ayant été trouvée, capable de maintenir la justice!”) le fait agir pour une vraie bénédiction du pécheur
qui s’approche ainsi de Lui. Il est dit méme de Joseph : «C’était un homme juste et qui ne voulait pas la
diffamer » [Matt. 1, 19]. Quant a I'homme, il a sans doute encore d’autres motifs ; mais pour autant qu’il doit agir
comme Dieu, le principe dont je parle trouve son application.

Le Seigneur est bon et droit. Il est bon envers nous, Il aime la droiture et Il aime a la voir; aussi veut-ll
I'enseigner, dans Sa grace, a ceux qui s’en sont écartés. C’est une grande douceur pour eux que de pouvoir
compter la-dessus. Remarquez qu’il n’est pas dit ici Sa voie; cela, au verset 4, exprimait I'état de coeur du
saint, tandis que les mots du verset 9 expriment la confiance du saint dans le coeur de Jéhovah. Il ne s’agit pas
proprement de ce qu’est cette voie; il va sans dire qu’elle est bonne ; mais c’est le Seigneur qui I'enseignera.
Son amour actif s’occupera de Ses saints pour leur bien. Toutefois, lorsque le caractére du saint qui se
retourne vers Dieu est décrit, il est aussi dit quelle est cette voie : « Il fera marcher les humbles dans la justice »,
le sentier qui exprime la pensée de Dieu, « Il enseignera sa voie aux humbles ».

Mais a un autre point de vue, on peut signaler, dans ce psaume, une marche progressive. Il se divise en
trois parties : versets 1 a 7, versets 8 a 14 et versets 15 a 22. Dans la premiére, I'ame persécutée et éprouvée,
jugeant ses péchés précédents, mais confiante en Dieu et regardant a Lui, invoque Son secours au milieu des
difficultés qu’elle ressent vis-a-vis de la puissance du mal. Dans la seconde partie, cet appel a Dieu améne
lame a parler de Lui, en déclarant ce qu’ll est dans Ses voies. Dans la troisieme, I'ame regarde
personnellement a Dieu, comme étant assurée de Son intérét pour elle, et invoque le regard de Dieu sur elle et
sur ses ennemis, tout en Lui demandant pardon, mais confiante en sa propre intégrité, dont elle a la
conscience. Enfin, elle étend sa priére en faveur de tout Israél.

Mais on peut aussi remarquer une marche progressive dans les détails, quant a I'état de I'dme en parlant de
Dieu. D’abord, Sa bonté et Sa droiture font qu’ll enseigne aux pécheurs la droiture de cceur. lls avaient suivi
leur propre voie, ils avaient oublié celle de Dieu. Mais le Seigneur, dans Sa bonté et Sa compassion, ne veut
pas les laisser sans direction : leur triste état attire Sa miséricorde. Le Seigneur aime le chemin de la justice et I
ne peut bénir ailleurs ; aussi enseigne-t-Il la voie aux pécheurs. Mais reconnaitre le péché et connaitre la bonté
du Seigneur a pour effet I'humilité, la dépendance, I'absence d’égoisme et d’orgueil, considéré, par les paiens,
comme source de la vertu. Alors Dieu conduit dans le discernement et enseigne Sa voie. Non seulement la voie
est enseignée a celui qui s’en est écarté ; mais des qu’il y a de I’humilité et de la soumission a Dieu, Il conduit
dans l'intelligence de Ses voies. Il forme ceux qui Le craignent a discerner, par Ses instructions, ce qu’est la



voie de Dieu. C’est la une conformité intérieure et morale avec Dieu, qui s’applique a discerner et a juger les
circonstances. Cette conformité morale et ce discernement sont fort précieux.

Mais le verset 12 va plus loin; il nous montre quelgu’un craignant Dieu, marchant dans la conscience de Sa
présence, de sa propre responsabilité vis-a-vis de Dieu, et s’en référant a Lui dans une entiere dépendance de
ceeur. Iy aici plus que le discernement moral, il y a la connaissance de la voie choisie par Dieu.

L’homme qui est guidé dans le discernement saura ce qui est juste; il le fera et évitera le mal. Mais I’'hnomme
d’Issacar avait la connaissance des temps[! Chron. 12, 32] || y avait une voie choisie, par Dieu, au milieu du mal
qui régnait, et celui qui craignait Jéhovah serait enseigné dans cette voie-la; il trouverait le sentier qui menait a
une entiere bénédiction. C’est la un grand privilege, duquel ni les ténébres, ni la confusion qui nous entourent
ne sauraient nous priver. Il s’agit de la voie choisie, par Jéhovah, au milieu de ces ténebres, d’'un sentier
particulier d’alliance pour ceux qui Le craignent (v. 14).

Il existe certainement aussi, pour le chrétien, un tel sentier au milieu de la confusion ou se trouve
actuellement I'Eglise de Dieu. Le secret® de Jéhovah, car Il a un secret pour ceux qui L’écoutent, est pour ceux
qui Le craignent, Ses amis, auxquels Il donne a connaitre Ses pensées. C’est remarquable que Marie les
conn(t mieux que Marthe ; elle oignit d’avance le Seigneur pour Sa sépulture [Marc 14, 8] elle avait la pensée du
Seigneur quant aux événements qui se préparaient. La Parole est toujours un préservatif contre de fausses
prétentions de posséder la pensée du Seigneur ; mais il n’en est pas moins vrai que le secret de I'Eternel est
pour ceux qui Le craignent. Quoique toutes choses semblent concourir contre Sa promesse assurée, ceux-Ci
découvrent cependant d’avance, par la foi, comment elle se prépare, et ils en voient enfin la réalisation lorsque
les voies de Dieu se sont accomplies. C’est la une grande bénédiction, et on y puise, pendant la route®, une
tranquillité et une paix qu’aucune autre chose ne pourrait procurer, car on posséde la pensée de Dieu. Ici se
termine la seconde partie du psaume.

En traversant le mal, 'dme ne se confie qu'en Dieu et en Son amour fidéle : «Mes yeux regardent
constamment & I'Eternel, car Il dégage mes pieds du filet ». — Le Seigneur, voila le secret de tout. On regarde
en haut et I'on se confie en Dieu, qui est au-dessus de tout le mal. La connaissance du secret de Dieu n’est ni
de l'insensibilité au mal présent, méme lorsque ce mal nous affecte, ni de la froideur a I'égard de I'intérét que
Dieu prend a nous (non seulement a la justice, quoiqu’ll soit toujours juste, mais a nous-mémes). Le secret de
Dieu, au moyen de Sa crainte, fait naitre cette intimité et cette confiance : « Tourne-toi vers moi, et aie pitié de
moi, car je suis seul et affligé ». Le coeur est vrai avec Dieu; mais cela suppose I'intégrité, comme dans ce
psaume, et comme elle est, en Christ, dans ceux qui sont vrais de coeur, quoiqu’ils confessent étre, en eux-
mémes, les plus grands pécheurs, et que dans leur chair il n’habite aucun bien[Rom. 7, 18],

Le coeur peut raconter a Dieu toute I’hostilité de Ses ennemis et laisser cela entre Ses mains. Ayant mis sa
confiance en Dieu, il s’attend a ne pas étre confus. Christ seul a d{i, pour nous, éprouver le contraire ; mais une
ame droite ne sera jamais confuse. Toutefois, le coeur, malgré cette intimité avec Dieu et cette confiance en Lui,
n‘oublie pas Son peuple, ici Israél, pour nous I'Eglise (v. 22); c’est une conséquence nécessaire de cette
intimité.

Je suis entré dans quelques détails touchant les sentiments moraux dépeints dans ce psaume; il ne faut
pas oublier que tous ces sentiments se fondent sur la présence, dans le cceur, d’'une profonde connaissance de
ce que Jéhovah est pour lui, que la pensée de Jéhovah est prédominante et la source de chaque sentiment.

Le psaume 26 est plutdét, comme je I'ai déja dit, 'expression d’'une conscience integre qu’une confession de
péché; mais ici, comme dans le psaume précédent, tout est rapporté a Jéhovah; de ce qu’ll est et de
I'attachement de 'dme a Lui, découle le principe de séparation d’avec les pécheurs et la joie finale dans Son



assemblée, lorsqu’il y aura délivrance compléte des hommes de sang. L’esprit du psaume 26 est cette intégrité
qui, par ses propres affections, son attachement a Jéhovah et sa confiance en Lui, vis-a-vis de la puissance du
mal, a gardé 'dme séparée des pécheurs. Or, pour le moment, et par rapport aux saints, les méchants sont
toujours les plus puissants, parce qu’ils peuvent agir, sans conscience et sans frein, selon leur propre volonté.
L’ame!”, en présence de Jéhovah, Lui demande de ne point I'enlever avec les pécheurs (v. 9) lorsqu’ll viendra
dans Sa puissance. Elle compte la-dessus, par la foi. Telle est I'expression du sentier et des désirs d’une
conscience integre en présence du mal.

Le psaume 27 nous montre le coeur confiant en Jéhovah, mais exercé devant Lui, en présence des
manifestations extérieures du mal. Qu’y a-t-il de plus effrayant que I'angoisse d’esprit? La confiance, en
songeant aux ennemis, et I'exercice du coeur, en regardant a Dieu, offrent, ainsi réunis, quoique étranges au
premier abord, un grand enseignement. La confiance n’est pas de l'indifférence ni de I'insensibilité ; mais de
vrais exercices de cceur avec Dieu, méme accompagnés de crainte, se témoignent par de la confiance et de la
hardiesse en présence de I'action hostile du mal. L’homme s’attendrait a la crainte devant I'ennemi et a la
confiance devant Dieu; tandis que la gréce, agissant par de vrais exercices de cceur avec Dieu, inspire de la
confiance vis-a-vis de I'ennemi. Il existe réellement une puissance de mal; le coeur bien enseigné la sent (d’une
maniére plus ou moins spirituelle) dans ses sources intérieures et sa réalité, mais il la sent avec Dieu; il est
alors en paix méme au milieu du conflit et touchant son issue. Ainsi, Christ, dans I'exercice de Son @me devant
Dieu, suait des gouttes de sanglLuc 22, 44]; mais |l était parfaitement calme en présence de Ses ennemis; bien
plus, a Sa vue, ils tombeérent de frayeur[Jean 18, 6], Cela est plein d’instruction par rapport aux difficultés et aux
angoisses de la vie chrétienne. Lorsque le coeur, ayant conscience de la puissance du mal, est exercé, a son
égard, avec Dieu et devant Dieu, le mal méme, quelle qu’en soit la puissance, est impuissant, si I'exercice du
ceceur a été complet. « Voici votre heure, dit Christ, et la puissance des ténebres » [Luc 22, 53], Mais Il avait senti
tout cela avec Dieu, et, de fait, Il prit la coupe de la main du Pére, non point de celle de Ses ennemis ; car, quant
a Christ, les hommes n’avaient aucun pouvoir sur Lui.

Le psaume 27 nous montre I’exercice du cceur opére, en ’hnomme, selon I'esprit de Christ. Jéhovah est, par
la foi, la lumiére du saint; Il I'éclaire tout alentour. Quoique les ténebres soient la en puissance, il n’existe pas,
pour I'esprit, de puissance des ténébres ; elle régne au milieu des ennemis ; mais la lumiére de Dieu® est dans
le coeur qui marche ainsi dans la lumiére. Quelle grande consolation! Mais le Seigneur est plus que cela. Il est
la délivrance méme'®. Pour Christ, & la vérité, Dieu ne pouvait pas étre la délivrance, avant que la coupe ne fit
bue ; mais 'dme rachetée sait qu’ll est sa délivrance au milieu de I'’épreuve. La méme révélation de Jéhovah qui
donne la lumiere, nous procure, dans cette lumiere, I'assurance d’étre délivrés; je ne dis pas qu’elle fasse voir
nécessairement la délivrance, car le moyen en peut étre caché, mais elle nous rend sdrs de la délivrance.
Puisque Jéhovah est Ia, en lumiére, Il délivrera. Pour nous, c’est le Pére, et quand il s’agit du gouvernement,
c’est le Seigneur. Mais dés qu’il est question de Dieu Lui-méme, évidemment il n’y a rien a craindre. Dans ce
psaume, cette assurance en Jéhovah est célébrée en pensant aux méchants qui n’ont pas de conscience pour
les retenir, et a la guerre, ou la volonté des hommes ne connait pas de frein. Si le Seigneur est Ia, Il a pourvu a
tout.

N’oublions pas toutefois qu’il y a un principe ou un état d’ame important lié a cette assurance et qui en est la
base : c’est d’avoir un ceil simple, de ne regarder qu’a Jéhovah ; un seul désir, d’étre avec Lui, en Sa présence,
pour L’adorer, contempler Sa beauté ravissante et apprendre la Sa volonté et Sa pensée. Mais cela, comme je
I'ai dit, est lié d’autre part avec la confiance en Sa bonté. L’ame, sans défense, sait que le Seigneur la cachera,
au jour du mal, dans I'asile de Sa tente. La, qui la troublerait ou I'atteindrait ? Quel amour nous trouvons en
Dieu! Quel intérét Il porte a ceux qu’ll aime ! L’ame habite avec Lui, et elle habite en sireté. Il ne s’agit pas ici



d’'une délivrance apparente, mais de I'asile de Sa tente. C’est merveilleux de voir comment le Seigneur agit
quand le mal est dans sa force et que toute ressource semble épuisée. L’ame n’en cherche pas; elle se confie
doucement et tranquillement en Dieu, assurée de sa sécurité en Lui.

Le verset 6 anticipe la délivrance et les louanges chantées dans la tente de I'Eternel, non plus un asile alors,
mais le lieu béni ou les chants de louange retentiront publiquement. Dans les versets suivants, nous avons les
exercices de I'ame avec Dieu, tandis qu’elle s’attend a Lui pour étre secourue. Le Seigneur avait dit :
«Recherchez ma face », et |l ne pouvait pas la cacher. L’ame entrevoit la possibilité de la colere divine; elle
implore miséricorde et compte sur la grace. Cela est bien important, car I'on s’attendrait a ce que I'ame pit se
confier en Dieu, pourvu qu’ll n’e(t rien contre elle. Il n’en est pas ainsi : le cceur peut reconnaitre qu’il devrait
s’attendre a la coléere, et néanmoins se confier en la grace. Il a connu un Seigneur secourable et s’attend a
n’étre pas abandonné d’un Dieu sauveur. Cette confiance est compléte, plus compléte encore que celle qui se
fonde sur les liens les plus étroits de la parenté. Telle est, en effet, la confiance de celui qui connait le Seigneur.
Elle s’arrange seule avec Dieu, cherche a étre enseignée dans Son chemin et conduite dans un sentier droit,
parce que ses ennemis épient le moment ou elle quitterait la bonne voie. L’oppression des ennemis était
grande; telle elle sera aussi pour les saints. Il existe une volonté de mal, des témoins de mensonge, des
adversaires qui respirent la violence. La bonté du Seigneur, a I'exception de tout moyen humain, la bonté du
Seigneur dans Son gouvernement, telle est la ressource du coeur. En voici le résultat : « Attends-toi & I'Eternel »,
c’est Lui qui fortifie le coeur, «oui, attends-toi & I'Eternel ». Voila le secret de la force, au temps de I'adversité;
alors il n’y a rien a craindre. Nous, chrétiens, nous avons, pendant notre marche, appris, comme enfants, a
connaitre I'amour du Pére et les soins de Christ, le bon Berger; mais le principe de notre confiance dans le
Seigneur est le méme. Il est remarquable comment toute idée d’'une autre délivrance que celle du Seigneur est
absente de ce psaume. C’est la ce qui maintient l'intégrité, car le Seigneur ne peut secourir autrement qu’en
maintenant la droiture de cceur. Au milieu de la fourberie de ses adversaires, 'dme ne connait d’autre refuge
que la face de Jéhovah. Avec Lui, tout est en ordre ; de méme aussi, dans le cceur, tout est vérité et intégrité.
Les ennemis ne concernent plus que Jéhovah; tel est le secret de notre sécurité et de notre tranquillité dans
I’épreuve. Donc, Sa gréce étant Ia, nous pouvons compter sur le Seigneur en tout temps. Si nous nous sommes
€garés, avouons-le-Lui; c’est un exercice vrai de 'dme en Sa présence. Il agit alors entre elle et Lui suivant la
vérité. Mais la grace, I'asile de Sa tente et la délivrance qui en découle, sont la position de I'ame.

Quoique Jéhovah soit le sujet principal du psaume 28, comme de tous ceux-ci, il y a cependant ici un point
spécial en ce qui concerne le juste : son cri a Jéhovah, sa supplication. En criant a Lui, le cceur entre en liaison
avec le Seigneur. Ce cri indique que le Seigneur s’intéresse a nous et que cet intérét est notre point de départ;
il indique aussi que nous reconnaissons que nous dépendons de Lui. Ainsi, le cri et la supplication sont
importants ; ils indiquent I'état de 'dme. Nous pouvons désirer quelque chose du Seigneur, avoir foi en Sa
bonté ; mais crier a Lui nous unit a Lui d’'une maniéere ouverte, méme devant autrui. Dans ce psaume, I'dme est
au comble de la détresse, la fosse est béante devant elle ; mais le principe est toujours vrai, méme lorsque nous
intercédons pour d’autres. Ici, la foi se montre en criant a Dieu, lorsque, a vue humaine, tout espoir est
impossible. Cette liaison avec le Seigneur est clairement indiquée ici, en étant le moyen de ne pas étre entrainé
dans le jugement avec les iniques. Au psaume 26, c’était I'intégrité du saint dans ses voies qui était sa
sauvegarde; ici, c’est la liaison avec le Seigneur, indiquée par le cri de I'ame vers Lui, qui est la sauvegarde du
croyant. Et quoique ce soit sur la méchanceté des pécheurs que se fonde I'attente de leur jugement, toutefois il
est déclaré que leur mépris de I'Eternel est la cause de leur destruction. Le juste s’est confié en Lui et a été
secouru. Mais dans la délivrance que Dieu nous accorde, il y a plus, bien plus que le seul fait d’étre délivré.
C’est Lui qui nous a délivrés. Le coeur était attaché a Lui, regardait a Lui, L’adorait, Le croyait, et Il ne nous a



pas trompés. Que cela est vrai, et combien cela attache, tout de nouveau, le coeur & Lui : « Béni soit I'Eternel,
car il entend la voix de mes supplications — c’est en Lui que mon cceur se confie, et je suis secouru. Aussi,
mon cceur est dans I'allégresse et je Le loue par mon cantique ». S’attendre ainsi a Jéhovah, avec confiance,
c’est entrer réellement dans Son caractere et s’y conformer en I'estimant, en I'honorant et en y prenant ses
délices ; c’est apprécier le Seigneur ; or, quiconque apprécie une chose moralement excellente, y est conforme
d’'une maniere dépendante. J’ai un ami, noble, fidéle et dévoué; je me trouve dans des circonstances ou tout
s’oppose a la possibilité ou méme a la probabilité qu’il me vienne en aide; cependant, je suis slr de son
secours, je compte avec affection sur ce qu'il est. Evidemment, mon appréciation n’a pas changé. Je le
considére comme supérieur a toutes les circonstances, dirigé par sa seule bonté. C’est la-dessus que je
compte, c’est cela que j'apprécie. Quelles que soient les circonstances, mon cceur suit le sien, quoique dans la
dépendance, et son cceur est avec le mien. Lorsqu’il a agi, je me réjouis en lui, je me réjouis de la juste
appréciation que j’avais faite de mon ami; je le connaissais bien, il ne m’a pas décu, et je me réjouis en sa
bonté, a laquelle je m’attendais, envers et contre tout. Il m’a prouvé son intérét en s’occupant de moi. De méme,
lorsque Dieu délivre le chrétien, comme lorsqu’ll délivrera le résidu juif dont parle ce psaume, il peut dire :
« Celui-ci est notre Dieu, nous nous sommes attendus a Lui». C’est bien la méme pensée que nous voyons
chez Job, a travers sa coupable irritation. |l compte sur Dieu, il sait ce que Dieu serait et ferait pour lui, s’il
pouvait Le trouver.

Le psaume 28 nous montre donc un homme dont le cceur s’est confié en celui de Dieu, qui L’a trouvé et se
réjouit en Lui, qui a réellement honoré Dieu, quoique seulement par son attente, par sa confiance inébranlable.
Il se contente de savoir ce qu’est son ami, il se contente de son amour. Il se réjouit de sa délivrance, car il a
souffert, il a été opprimé dans sa faiblesse ; mais il se réjouit, en méme temps, de son libérateur. Il possede un
ami qui lui a formé le coeur d’apres sa propre excellence, et qui I'a formé pour se confier en elle.

Tout cela se trouve aussi dans le chrétien, mais d’'une maniéere plus calme, parce qu’il est mieux instruit
dans les choses célestes, qu’il connait mieux Dieu, qu’il a moins d’anxiété touchant les choses terrestres et qu'il
regarde a celles qu’on ne voit pas. Mais le principe reste le méme.

[Echo du témoignage 1866 p. 3-28]

Psaumes 29-35

Le psaume 29, envisagé au point de vue suivant lequel nous étudions maintenant les Psaumes, ne donne
pas lieu a beaucoup de remarques. Il exhorte les puissants de la terre a reconnaitre Jéhovah et a Lui donner la
gloire due a Son nom. Je désire seulement faire remarquer qu’il s’agit ici de I'adoration; il s’agit de reconnaitre
Jéhovah dans Son temple, la ou Il a placé Son nom. Ce nom a été révélé, la gloire Lui est due comme ayant été
révélé; elle est due a Son nom qui, étant la révélation de Lui-méme, est aussi celle de Sa relation avec Son
peuple. C’est dans Son temple qu’ll a placé Son nom, de maniére a former un centre de communion et un lieu
de culte. Ainsi, tandis que Sa voix proclame la majesté de ce nom, ceux qui Le connaissent sont rassemblés,
par ce nom méme, pour une commune adoration. La gloire du nom de I'Eternel est révélée et prouvée par le
contenu des derniers versets. Jéhovah est assis sur les flots; Il dirige, selon Ses desseins, le tumulte des
peuples. Il siege comme roi éternellement. Au-dessus de I'agitation des peuples, Son gouvernement est sdr et
inébranlable a jamais. Mais, outre cela, I'Eternel est en rapport avec Son peuple; Il le fortifie, Il le bénit par la
paix. Le verset 10 exprime Sa toute-puissance, le verset 11 annonce ce qu’ll est pour Son peuple. Les
puissants de la terre sont invités a reconnaitre Jéhovah et la bénédiction est assurée a Son peuple.



La vérité contenue dans le psaume 30 est d’un profond intérét pratique : c’est que la joie provenant de la
délivrance du Seigneur (ici Jéhovah) est plus grande, plus intime que celle de la prospérité, méme lorsqu’on
lattribue a Dieu. Il se peut que la délivrance se rapporte a des épreuves, suites de péchés; ce sera
certainement le cas du résidu juif; mais la délivrance est compléte, et lorsque le mal, le péché, est pleinement
reconnu, la restauration et la bénédiction sont absolues dans la communion avec Dieu. Le pardon, ou la pensée
du pardon dans une ame qui n’est pas guérie, peut étre accompagnée de regrets. Quand I’ame est guérie, elle
apprend assurément a juger le mal, a étre pleine d’humilité et de grace pour les autres ; mais si la guérison est
compléte, I'ame entierement sondée n’aura pas de regrets, parce qu’elle sera exclusivement remplie de ce que
Dieu est pour elle. Elle aura la chair en horreur ainsi que les principes qui I'ont conduite au mal ; mais si le mal
est réellement hai, elle n'aura plus horreur d’elle-méme et sera dans la paix. Il est vrai que le psaume 30 ne
poursuit pas ces pensées aussi loin; il s’occupe plutét des circonstances extérieures et du fait que la main de
Dieu s’appesantit sur I'ame a cause du péché, que du péché lui-méme. Mais ces circonstances sont
considérées comme exprimant la colére de Dieu; il s’en suit que les circonstances sont considérées comme
I'expression de Sa colére ou de Sa faveur, et c’est a cela que I'dme s’arréte. Elle avait été dans la prospérité, et
'avait attribuée a Dieu, mais elle fondait sur les circonstances I'assurance de son bonheur, quoiqu’elle les
considérat comme lui ayant été accordées par Dieu.

En agissant ainsi et tout en reconnaissant Dieu comme Celui qui donne et qui assure la bénédiction, elle
s’arrétait a cette bénédiction et a soi-méme, au lieu d’en profiter.

« A jamais je suis inébranlable. O Eternel | dans ta faveur tu avais donné & ma montagne une force stable ».
Quoiqu’il puisse, dans ce cas, y avoir de la piété, cela pourrait facilement dégénérer en : « C’est ici le temple de
I'Eternel, le temple de I'Eternel » (Jér. 7, 4). Ce psaume suppose du reste une piété vraie. Seulement il est dit
que la faveur de I'Eternel a donné une force stable, au lieu que cette faveur elle-méme soit considérée comme
la bénédiction.

Jéhovah cache Sa face, et tout aussitét I'ame sent sa dépendance directe de Dieu, elle cherche Sa
bénédiction immédiate. Les fautes commises attirent des chatiments et des exercices; alors la faveur divine
elle-méme se fait sentir comme étant la bénédiction dont I'ame a besoin; Jéhovah Lui-méme devient la source
de la joie. Dans Sa colére, on ne souffre pas seulement des circonstances par lesquelles elle s’exprime, mais
du fait méme que Jéhovah cache Sa face a cause du péché. L’ame est amenée, quoique par I'angoisse et la
détresse, dans une relation immédiate avec Dieu. Elle est amenée a penser a soi, non point comme a un objet
digne d’intérét, centre de la bénédiction, mais comme étant pécheresse et ayant besoin de la faveur de Dieu.
Ainsi est produite, par grace, une ceuvre douloureuse mais utile et importante, lorsque ce jugement de soi-
méme est opéré au-dedans de I'dme, de maniére a produire l'intégrité spirituelle. La faveur de Jéhovah luit sur
elle, on en jouit. Dés lors, cette faveur méme est considérée comme la bénédiction, et la délivrance
I'accompagne, lorsqu’il plait a Dieu. On entre ainsi, avec une sainte adoration, dans la vraie nature de Dieu; on
ne Le consideére plus seulement comme un Dieu qui doit servir ’Thomme en le bénissant. Dans cet état, I'ennemi
ne triomphe plus et 'dme est guérie. Nous voyons que si Dieu montre ainsi Sa colére, ce n’est qu’afin d’instruire
et de discipliner les saints pour un moment; purifi€s, ils jouissent alors plus pleinement de Lui. Littéralement, ce
psaume s’applique au résidu juif, sur le bord de la tombe, puis délivré; mais, pour eux aussi, le vrai travail
d’ame est avec Dieu.

Je dirai encore quelques mots sur différents états d’ame dans lesquels les saints peuvent se trouver
actuellement et dont ce psaume fournit I'occasion de parler. Il y a d’abord ce que I'on peut appeler
comparativement I'innocence ; c’est I'état d’'une ame convertie qui ne connait pas la corruption et n’a pas de



grands combats intérieurs. Dans ce cas-ci, on jouit de la grace du pardon et 'ame est heureuse dans la
connaissance de la bonté et de 'amour de Dieu, son Sauveur. Une telle &me, en marchant tout pres de Dieu,
peut arriver a se juger véritablement et acquérir une profonde connaissance de Dieu. Autrement, I'ame est
superficielle, on a peu de connaissance de sa propre personne, la séparation de la chair, du monde, sous son
aspect aimable, est peu mise en pratique.

Vient ensuite I'état d’'une ame qui, ayant péché, a passé par des exercices plus profonds, et se trouve
amenée ainsi, d’'une maniére humiliante, a la connaissance d’elle-méme. C’est plutbt ce dernier cas que nous
voyons dans le psaume 30. Alors le pardon peut étre connu et c’est un repos. Mais s’il y a eu de la 1égereté ou
de la bassesse vis-a-vis de Dieu, on a une certaine honte du péché, et 'on manque de cette libre confiance
avec Dieu qui se montre naturellement quand on jouit de Lui. Cette confiance est alors plus difficile a trouver.
Mais dans ce cas, le moi n’est certainement pas mis de c6té.

Un troisiéme état d’ame, c’est lorsque la racine du mal est réellement jugée, c’est-a-dire non seulement le
mal lui-méme, mais I'objet qui nous a séparés de Dieu, et que le moi est ainsi en réalité mis de cété. Alors la
faveur divine est tout ce que I'ame désire, le cceur est integre devant Dieu et, quoique humble, plein de courage
vis-a-vis des hommes. |l a la conscience d’un lien entre lui et Dieu : la faveur divine, Dieu moralement en
unisson avec lui, Dieu connu comme son soutien véritable et sa force. Le présent, non point le passé, est alors
la place du cceur avec Dieu.

Le psaume 31 exprime une confiance absolue en Jéhovah (Dieu connu dans notre relation avec Lui) au
milieu d’épreuves et d’angoisses terribles amenées par le péché, mais pendant lesquelles la foi est a I'ceuvre,
comptant sur le nom de Dieu gqu’elle connait et, par conséquent, sur Sa justice en le manifestant. Il n’y a point
d’orgueil ; on se confie en Dieu a cause de Lui — de Son nom — mais en confessant toutes ses fautes, en
reconnaissant que c’est par le péché que I'on se trouve dans I'épreuve et I'angoisse. Plutdt que l'iniquité elle-
méme, on confesse ici que I'épreuve pour lagquelle on crie a Dieu, est due a 'iniquité. Mais I'angoisse ou elle se
trouve fait que I'ame s’adresse en confiance a Dieu, selon qu’ll s’est révélé Lui-méme.

Le caractere particulier de ce psaume est la confiance, I'abandon de sa cause entre les mains de Dieu,
parce qu’on Le connait personnellement. Une telle connaissance du Seigneur, une foi telle que 'ame peut se
confier en Lui, et tout Lui remettre, au comble de I'angoisse, c’est la un principe profond de la vraie piété, et un
principe de justice, parce que I'dme ne peut ainsi regarder a Dieu que dans un état réel de justice. Le Seigneur
est connu ayant fait attention a I'angoisse de l'affigé; les souffrances ne signifiaient pas que Dieu elt
abandonné celui qui souffrait; au contraire, Dieu connaissait et suivait I'ame de l'affigé; Son cceur la
reconnaissait, Il pensait a elle au milieu de I'adversité et, malgré ses péchés, I'affligé regarde a Dieu, a travers
la détresse comme étant reconnu par Lui. Il accepte la punition de son iniquité, mais dans ce sentiment de
justice se confie en Jéhovah; dans cet esprit, parfait en principe, il s’en remet entierement a Dieu, content de
savoir que tout est dans Sa main (v. 15). Aussi dit-il : « Fais briller ta face sur ton serviteur, que je ne sois pas
confus, car je tinvoque »; et il ajoute : «Combien est grande ta bonté que tu réserves pour ceux qui te
craignent, dont tu uses envers ceux qui se réfugient en toi, a la face des fils des hommes ». La présence du
Seigneur est un asile sOr qui rend impuissante toute la malice des hommes. L’affligé avoue bien que, dans son
extréme angoisse, il avait dit un moment : Je suis rejeté par Dieu; mais il avait montré de la foi en criant au
Seigneur et le Seigneur I'avait secouru. L’Eternel garde les fidéles, de sorte que les saints peuvent L’aimer et
avoir bon courage en toute circonstance. Il n’est pas dit que chaque chrétien doive traverser les angoisses
décrites ici ; mais lorsqu’elles arrivent, elles donnent beaucoup d’intimité et de confiance.



Un Dieu connu et le cri résultant de la foi en ce qu’ll est, voila le fond de ce psaume. Je ne dis pas que ce
soit I'exercice le plus brillant de la foi; on le trouvera plutét dans I'épitre aux Philippiens, expression brillante de
I'expérience normale du chrétien; ce n’est pas non plus I'exercice le plus fréquent; mais Dieu, par Sa
miséricorde infinie, a, dans Sa Parole, prévu chaque état et pourvu a chaque nécessité. L’état d’ame, décrit
dans ce psaume, est une intime et profonde confiance en Dieu seul, trés exercée et apprise par une détresse
qui était nécessaire.

Psaume 32. Au milieu de tous les exercices de coeur qui concernent une ame renouvelée, dans ses
difficultés ici-bas, il est un besoin, centre de tout, auquel le cceur et la conscience a la fois demandent une
réponse ; c’est la relation de I'ame avec Dieu, lorsqu’elle pense, devant Lui, a son péché. Elle a besoin, dans
I'épreuve, de confiance et de délivrance. Elle est soutenue par des promesses, et le cceur et la volonté sont
soumis aux voies de Dieu. Mais au-dessus de tout, 'dme a besoin de réconciliation avec Lui, de la pleine
lumiere de Sa face; quant a son propre état, elle a besoin de pardon et de savoir que son iniquité est 6tée.
L’entiére abolition de toute iniquité devant Dieu et Son pardon sont liés ici, d’'une maniére admirable, avec la
purification du cceur et de ’homme intérieur, par la confession des péchés actuels. Mais 'ame commence, ainsi
gu’elle le doit, avec Dieu, et trouve sa satisfaction dans les pensées de Dieu a son égard. Cela est juste. C’est
seulement ainsi que le cceur est réellement purifié, que le péché est envisagé sous son vrai jour, et que Dieu a
Sa place, choses sans lesquelles rien n’est en ordre. Cependant, c’est la conscience d’étre pardonné qui agit
d’abord sur I'dme, aprés que, la conviction du péché étant opérée, 'dme, en détresse, a été amenée a la
confession : «Heureux ’homme dont la transgression est pardonnée ». Il a péché contre Dieu, commis des
transgressions ; tout cela est parfaitement pardonné. Ce qui était péché vis-a-vis de Dieu, une chose haissable
a Ses yeux, I'est maintenant pour I'dme elle-méme. Ce péché est expi€, couvert; la propitiation a été faite.
L’état actuel de I'ame est indiqué d’'une maniére absolue. « Heureux 'homme & qui I'Eternel n’impute pas
l'iniquité, et dans I'esprit duquel il n’y a point de fraude ». Maintenant le coeur tout entier est ouvert devant Dieu,
et il ne s’y trouve point de fraude; comment y en aurait-il lorsqu’il est ouvert devant Dieu et nettoyé, que le
péché est effacé de devant I'Eternel ?

Quelle bénédiction que d’avoir la lumiére parfaite de Dieu dans une dme sans tache, non pas innocente ! Au
surplus, les rayons de cette lumiere ne pourraient briller dans une d&me innocente. Mais avoir la connaissance
du bien et du mal, savoir ce qu’est la lumiére, en contraste avec les ténebres, et en avoir 'dme tout éclairée,
quand elle est blanche comme la neige, voila qui est infiniment précieux. Je sais bien qu’il s’agit ici plutét d’'une
relation personnelle avec Dieu; mais, pour le chrétien, elle est comprise dans le pardon du péché, dans le fait
gu’il n’est point imputé. Maintenant cette relation existe par la foi; elle n’en est pas moins réelle. Ce psaume
indique aussi les voies de Dieu pour amener ’'dme a la confession et apres qu’elle y a été amenée. Nul repos
pour I'orgueilleux qui se refuse a confesser ses fautes (quelle grace de Dieu qu’ll nous poursuive ainsi!) ; mais
Dieu dirige, d’une maniére intime, I'dme réconciliée dans la communion; Ses soins I'entourent au milieu de
I'épreuve.

Ce psaume est donc I'expression d’'une ame qui a la conscience d’étre bénie, en étant pardonnée. Quelle
douceur de sentir briller sur nous la faveur de Dieu, en ce que Son amour a agi pour nous ! Que cette faveur
soit gratuite, n’est pas le plus vif sujet de notre joie, mais cela lui donne une grande profondeur, parce que c’est
Dieu Lui-méme qui pardonne. Puis il y a la conscience que le péché a été 6té de devant Dieu; c’est une
immense bénédiction. Qu’elle est douce, la pensée qu’aucun péché n’existe plus devant la face de Dieu!
Certes le péché n’est pas nié, ce serait de la fraude ; mais Dieu ne I'impute pas. C’est, de Sa part, un jugement
déterminé, arrété. Il ne I'impute pas. Ici, les sentiments sont moins en jeu que dans les versets précédents,
mais il y a la certitude judiciaire que le péché n’est pas imputé : elle est nécessaire pour la vérité intérieure.



Ceci se rattache a la confession. Il N’y a pas seulement de la droiture dans les paroles et dans la confession,
mais dans I'esprit. Il y a de la vérité intérieurement. Aucun désir dans I'ame de se cacher a elle-méme le mal;
elle se présente devant le pardon, avec son péché, sans chercher a I'atténuer. Elle voit le péché d’'une maniére
vraie, et, parce qu’elle le voit, il n'est pas imputé. Or, la phrase est absolue et générale : «auquel I'Eternel
n’impute pas I'iniquité». C’est la une condition absolue de I'individu; non seulement son iniquité, sa faute
particuliere est pardonnée, cela va sans dire, mais aucune iniquité quelconque ne lui est imputée. D’aprés le
jugement de Dieu, cet homme existe devant Lui comme n’ayant pas de péché. Alors son coeur est ouvert et
libre devant Dieu. Il a la conscience de cela et regarde en haut vers Lui comme n’ayant pas de péché, il sait que
Dieu n’en voit pas. Par conséquent, il n’y a pas de nuage, rien a cacher. Toutefois, ceci n’a lieu que si la
confession a été faite. La non-imputation absolue, c’est le jugement actuel de Dieu sur moi, la maniére dont Il
me voit. Point de péché entre moi et Lui. Mais pour avoir la conscience de cette précieuse vérité, il a fallu la
confession. Jusque-la, Dieu appesantissait Sa main sur I'dme, afin de I'obliger a confesser son péché. Quelle
grace de Dieu, de veiller ainsi sur une ame égarée, pour la ramener a Lui! Celui qui parle dans ce psaume, a
été amené, par grace, a reconnaitre, avec droiture, devant Dieu, le péché sous son vrai jour, sans chercher a
'excuser, quelgue humiliant que cela puisse étre. C’était important moralement. Mais il y a plus : «Je
confesserai mes transgressions » ; les actes eux-mémes sont rappelés en mémoire, aprés quoi, tout est en
regle : « Tu as pardonné I'iniquité ». 1 Jean 1 explique cela au point de vue chrétien. Nous ne pouvons pas non
plus dire que nous n’avons pas de péché, et nous confessons nos péchés.

Il est instructif de voir ici I'absence de péché sur la conscience, unie avec I'absence de fraude dans le ceeur,
celui-ci étant entierement ouvert par la conscience que le péché n’est pas imputé. Il ne peut étre ouvert
autrement; mais il y est amené dans la vérité par la confession, et a la confession par la confiance. C’est
seulement ainsi que le coeur est ouvert a Dieu, par le moyen de la grace et que la vérité existe intérieurement, le
pardon étant connu par la promesse, quoique nous soyons forcés a I’humiliation de notre volonté. « Il y a pardon
par-devers toi, afin que tu sois craint » [Ps. 130, 4],

Cette révélation de Dieu porte les justes et ceux qui L’aiment a regarder a Lui au temps ou Il se révéle
comme le Dieu qui pardonne, au temps ol on Le trouve. De méme, par rapport & Christ, il est parlé en Esaie
49, 8, du temps de la bienveillance. Apres qu’ll eut été parfait, et trouvé parfait devant Dieu, Christ fut exaucé,
car Il avait été fait péché pour nous. L’ap6tre cite ce passage ainsi : «Maintenant est le temps agréable,
aujourd’hui est le jour du salut »[2 Cor. 6, 2] | g révélation du pardon et la joie d’une relation avec Dieu, basée la-
dessus, font que ceux qui L’aiment Le désirent, se réjouissent en un tel Dieu, et Le cherchent. Supposé qu’au
moment méme, ils n'aient pas le sentiment de péché, ils savent cependant qu’ils sont pécheurs; Dieu leur est
révéelé comme un Dieu qui pardonne, Il a un caractére qui fait leurs délices et leur &me s’attache a Lui. lls Le
cherchent, non pas seulement a cause du pardon, mais comme aimant Dieu; c’est un Dieu qui a ce caractere,
qui agit selon ces voies, c’est un tel Dieu qui attire leur cceur. Or, remarquez-le, Dieu agissant de cette maniere,
révélé de cette maniere, fait que le temps est celui ou on Le trouve. Cette liaison entre I'affection du coeur et
I'affection de Dieu et la puissance d’attraction qu’elle exerce, est fort belle et profonde dans les cceurs de ceux
qui aiment Dieu. Il faut le sentiment de la nécessité, de la dépendance, et, en nous, le besoin de la gréce,
comme telle, dans tout 'ensemble de notre relation avec Dieu. Mais, en méme temps, c’est une profonde
réalisation de la grace parfaite et divine de I'amour et aussi de la bonté souveraine des voies de Dieu a cet
€gard ; cette réalisation est proportionnée a la piété, quand la conscience n’est pas mauvaise.

Heureux dans cette bonté, nous sentons que cette grace nous sied et sied a Dieu; pieux, elle nous attire a
Dieu. Aussi nous sommes a I'abri, quoigu’il advienne. En I'appliquant au résidu, ce principe est trés clair. Israél
a été coupable sous tous les rapports. Dieu lui offre Son pardon, comme on le voit dans ce psaume, dans



Moise et les prophétes; c’est ainsi qu’ll se révéle; le résidu pieux est touché de cette grace; les péchés sont
confessés, sans doute, mais les coeurs des fidéles sont attirés vers Dieu et Le cherchent. Au débordement des
grandes eaux, celles-ci ne les atteindront pas (v. 6). Dans tous les cas, 'dme qui connait ainsi la bonté peut
compter sur Dieu. Dieu Lui-méme ainsi connu, est son asile. A la fin, les chants de délivrance seront sa portion.

Ensuite viennent des promesses. Nous avons a traverser un désert ou il n’'y a point de chemin; mais au
milieu des piéges de toute espéce, et de peur que nous ne fassions fausse route, Dieu nous guide et nous
enseigne. L’ceil du Seigneur est sur nous et nous dirige. Il ne nous montre pas un chemin pour nous y laisser
seuls; non, Lui-méme nous surveille et nous conduit dans le chemin qui Lui agrée, qui est le résultat de Sa
sagesse, un chemin divin pour nous. C’est Dieu Lui-méme qui nous est présenté ici : Sa bonté, Sa direction,
Son intérét qui nous pardonne au besoin, et nous conduit sous le regard constant de Son amour. Mais cela
suppose que nos coeurs sont attentifs a I'ceil de Dieu. Le chemin consiste a faire attention a Lui et a suivre Son
regard avec intelligence. Ainsi 'dme est enseignée intérieurement dans ce qui est agréable au Seigneur et
formée d’aprés Lui en connaissance. Voila ce qui est développé dans le Nouveau Testament (Phil. 1, 9-11;
Col. 1,9-10; 3, 10; Eph. 4, 24) ; méme Moise dit : « Si j’ai trouvé grace devant tes yeux, enseigne-moi ta voie,
afin que je te connaisse et que je trouve grace devant tes yeux » [Ex. 33, 13]. C’est I'enseignement spirituel de la
voie de Dieu, par le moyen de Sa direction, et la communion avec Lui, fondée sur Sa faveur. Aussi est-il dit de
ne pas étre comme le mulet qui a besoin d’étre conduit extérieurement par la bride. Dieu nous conduit
quelquefois ainsi, en grace, par Sa providence ; mais, de cette maniére, il N’y a point d’intelligence spirituelle,
pas d’assimilation morale a Sa nature, pas d’accroissement de la jouissance de notre nouvelle nature en Lui, et
partant point d’accroissement non plus de la capacité de connaitre Dieu. Le résultat de ce qui précede est
indiqué aux deux derniers versets dans les voies judiciaires de Dieu. Seulement, il faut bien remarquer que
c’est en Jéhovah Lui-méme que I'dme doit se réjouir, non pas dans les conséquences, quoique la grace
environne ceux qui se confient en I'Eternel. Dieu, Lui-méme, connu par le pardon et par Sa bonté toujours
accessible, comme un sir asile de 'ame, comme Celui qui la guide de Ses soins et de Son regard, c’est ce
Dieu en qui '&me, ainsi enseignée, est invitée a se réjouir. Paul dit, de la méme maniere : « Réjouissez-vous
toujours dans le Seigneur, je le dis encore, réjouissez-vous » [Phil. 4, 4] Nous nous réjouissons en Dieu, par le
moyen de notre Seigneur Jésus, par lequel nous avons regu la réconciliation[Rom. 5, 1111 remplit 'ame et Il est
au-dessus de tout.

Je n’ai que quelques principes a indiquer en parlant du psaume 33. Tous les psaumes, jusqu’a la fin du 39,
révelent I'état moral du résidu juif aux derniers jours, son état moral plutdét que sa condition sous I'oppression
de 'ennemi; I'idée du pardon donne au résidu une teinte plus brillante que le sentiment de sa condition
extérieure, quoiqu’on le trouve aussi dans ce psaume. Le 33 continue le dernier verset du 32; I'idée du pardon
ayant mis un nouveau cantique dans la bouche de celui qui parle, il peut, avec une confiance plus éclairée et en
regardant a la parole et aux ceuvres de Dieu, rechercher les principes d’aprés lesquels les hommes devraient
agir. La terre est considérée comme étant sous le regard et la direction de I'Eternel, Son gouvernement
s’exercant sur elle. Ce point de vue, pleinement développé a la fin du psaume, s’applique aussi au céte inférieur
de la vie chrétienne (voir Ps. 34, 12-16; 1 Pier. 3, 10). Voici quelques principes généraux : «Les ceuvres de
I'Eternel sont faites avec vérité ». Je puis compter qu’ll agira d’aprés les principes connus de Sa sainte volonté;
par conséquent Sa Parole, essentiellement vraie et juste, peut me juger maintenant; c’est la toujours un
principe important. Sans le faire publiguement et d’'une maniére visible, le Seigneur gouverne toutes choses;
ainsi je puis agir d’apres Sa parole et étre sir des conséquences. Je puis, sans doute, souffrir pour Christ, c’est
une bénédiction plus grande encore ; mais la bénédiction sera toujours le résultat d’avoir agi selon la Parole de
Dieu. Depuis le verset 6, la puissance de la parole est montrée dans l'acte de la création. La terre devrait



craindre I'Eternel : «car |l parla et la chose exista ». « Il met & néant les desseins des peuples, mais le conseil de
I'Eternel subsiste éternellement ». Puis vient un autre principe : la bénédiction d’étre le peuple choisi de Dieu,
d’étre Son héritage. Il s’agit d’Israél, cependant la foi doit marcher maintenant dans la force que donne ce
principe : « C’est pourquoi revétez-vous, comme les élus de Dieu, saints et bien-aimés »[Col- 3, 12]. Nous ne
sommes pas |'héritage de Dieu, mais Ses héritiers ; toutefois la hauteur de notre position, plus élevée que celle
d’Israél, ne détruit pas le principe en lui-méme, quoiqu’elle lui donne une application plus profonde. Nous
devons traverser le monde comme les élus de Dieu, et c’est la une position extrémement bénie. C’est selon la
prescience de Dieu, le Pére; mais nous marchons dans la conscience d’étre les élus de Dieu. « Il forme les
ceeurs et fait que toutes choses contribuent ensemble a mon bien ». Ainsi, tandis que la force humaine n’est
que néant, je puis m’attendre au Seigneur avec assurance, Son regard est sans cesse dirigé sur moi (voir Job
36, 7).

Le psaume 34 va plus loin : il s’occupe d’'une maniere admirable de la tristesse et de I'épreuve. Jéhovah
Lui-méme est le centre béni de ce psaume, comme de tous les autres. Dans les quatre premiers versets, c’est
spécialement I'esprit de Christ qui parle, mais comme se mettant a la place de tous ceux qui sont éprouvés de
cette maniére, et cela concerne chacun qui posséde cette foi, afin que chacun la posséde. La force du psaume
est dans ces mots : «en tous temps ». Il est aisé de louer le Seigneur, quand Il permet que tout aille a notre
souhait; mais, dans ce cas, le Seigneur n’est pas réellement loué pour ce qu’ll est. Nous voyons ici, dans
I'épreuve, I'ame humble et soumise. Elle a cherché le Seigneur et L’a trouvé, un ami prét a la secourir. Voila ce
qui lui a rendu le Seigneur intime et précieux. Le cceur du saint était éprouvé, exercé, accablé par I'injustice,
mais sa volonté ne s’est point révoltée, pleine de fierté et de colere ; au contraire, il expose, avec confiance, ses
affaires au Seigneur, il s’appuie sur Sa bonté et le Seigneur s’intéresse a lui. Ce n’est pas ici la haute et
souveraine providence dirigeant les circonstances pour notre bénédiction extérieure, ce qui doit sans doute
exciter notre reconnaissance, mais I'intérét affectueux du Seigneur pour le coeur qu’ll a éprouvé. Or, cet intérét
est bien plus intime, bien plus profond, la liaison entre le Seigneur et nous plus douce et plus étroite. Nous ne
trouvons pas ici I'orgueil de la propre volonté dans I’épreuve ou le succes, mais un coeur angoissé et humble,
trouvant l'oreille et le cceur du Seigneur ouverts a sa requéte. Ainsi consolé lui-méme, il peut consoler les autres
par la consolation avec laquelle Dieu I'a consolé[2 Cor. 1, 4] : «L’Eternel m’a délivré de toutes mes frayeurs ».
Bien souvent nous pouvons dire cela, méme au sujet d’un malheur que nous n’attendions pas sans raison, et
que Dieu a écarté! Cette connaissance du Seigneur conduit a I'exercice de I'amour; en encourageant les
autres, tandis que le coeur en fait I'expérience et en est rempli. Cela est appliqué, par I'Esprit, au résidu, verset
5, et le résidu renouvelle I'expérience de Christ, verset 6. Au verset 7 nous trouvons la méme vérité énoncée
d’une maniére générale. Les versets 8 a 10 nous montrent comment celui qui s’est confié dans le Seigneur est
rendu capable, par sa propre expérience, de donner aux autres la certitude qu’ils trouveront le méme secours.

L’expérience de la bonté du Seigneur est bien précieuse. Non seulement on en est assuré pour chaque
épreuve, mais le Seigneur Lui-méme est connu. On Le bénit, on Le loue. Le coeur demeure en Lui, il trouve sa
joie et son repos dans la bonté de ce Seigneur unique, auquel nul étre ne ressemble. Cette bénédiction est
infinie et de nature divine comme Celui qui en est la source ; mais elle est, comme le fond méme de notre cceur,
plus intime que tout étre humain en dehors de nous. Nous demeurons en Lui et le Seigneur est notre soutien, le
repos de nos ceeurs. Rien de comparable a cela. Nul ne peut étre uni a nous aussi intimement que Dieu, car |l
est en nous.

Mais il y a ici encore un autre principe. Ce psaume nous expose aussi la marche dans laquelle on trouve
cette bénédiction (v. 7-10) : craindre Dieu, se confier en Lui et Le rechercher. Le caractére de cette crainte de
Dieu est indiqué aux versets 11 a 16, passage cité en partie dans I'épitre de Pierre. La fin du verset 16 y est



omise comme non applicable maintenant, quoique le fait général du gouvernement de Dieu pour le chrétien soit
applicable au temps actuel. |l importe de ne pas oublier cela. C’est parfaitement vrai, non seulement qu’on ne
se moque pas de Dieu, que 'homme recueillera ce gqu’il aura seme, que selon le gouvernement de Dieu,
certaines conséquences sont attachées a une certaine conduite, mais encore qu’ll surveille et gouverne
directement Ses enfants ; Il peut les rendre malades, les faire mourir, ou les délivrer de la maladie et de la mort,
par suite de la confession ou de l'intercession. «Les yeux de I'Eternel sont sur les justes, et ses oreilles
tournées vers leur cri»; «I'Eternel est prés de ceux qui ont le coeur brisé et Il délivre ceux qui ont I'esprit
abattu ». Puis il y a un sentier désigné par Dieu comme celui de la paix dans ce monde, non seulement comme
lequel on traverse paisiblement ce monde sous le regard de Dieu. C’est bien précieux pour nous. La grace est
un moyen de marcher ainsi, pourvu que le cceur soit autre part que dans l'oisiveté et les passions. Les pieds
sont chaussés de la préparation de I’évangile de paix[Eph- 6, 151, Autant qu'il dépend de nous, nous vivons en
paix avec tout le monde[Rom. 12, 18] Ce principe est vrai, méme pour les hommes inconvertis. Ceux qui
marchent dans cette voie, en général, ont des jours heureux, parce que telle est la conséquence du
gouvernement public de Dieu. Il sied au chrétien de marcher de cette maniere, mais d’autres le peuvent aussi.
Ce gouvernement de Dieu est toujours vrai, comme nous le voyons en Job; seulement le saint devrait le
comprendre. Mais il reste encore un mot a dire. Ce gouvernement n’est point tel maintenant que les justes
n’aient pas a souffrir pour le nom de Christ (voir 1 Pier. 3, 14-17). Mais Jéhovah veille sur eux ; pas un moineau
ne tombe a terre sans la volonté de notre Pére[Matt. 10, 29] || nous semble étrange de lire : «lIs feront mourir
quelques-uns d’entre vous, mais pas un cheveu de votre téte ne périra»[luc 21, 16, 18] C’est que le
gouvernement de Dieu maintenant n’est pas Son gouvernement public, employé a supprimer le mal, mais
employé pour les justes, sous la puissance du mal et au travers de cette puissance. Quand Christ apparaitra,
alors le mal sera entiérement supprimé. En général, ceux qui vivent paisiblement vivront en paix; mais en un
monde ou se trouve la puissance de Satan, les justes ont a souffrir, a supporter maintes afflictions, quoique
toujours sous le regard vigilant du Seigneur, et la délivrance arrivera d’'une maniére ou de I'autre.

Qui elt dit que ce psaume serait littéralement accompli en Christ, lorsque Juifs et Gentils, prétres et
gouverneurs, unissant leur fureur contre Lui, semblaient n'obéir qu’a leur propre volonté et a leur haine
implacable ? Pas un cheveu de notre téte qui ne soit compté. Je doute que le verset 20 de ce psaume soit
exactement une prophétie, quoiqu’il ait été accompli a la lettre. Je supposerais plutét que le passage de
I'évangile de Jean![19. 36] se rapporte a Exode 12, 46. Au reste, en admettant que ce verset ne soit pas cité,
Christ est évidemment un exemple parfait de la déclaration faite dans ce psaume, comme principe général. Les
soins de Dieu ne font jamais défaut, ils se montrent dans les plus petites circonstances et en dépit de toutes les
pensées humaines, quoique Dieu puisse permettre que beaucoup d’afflictions arrivent a ceux qui se confient en
Lui; ces afflictions méme seront certainement une bénédiction. L’ame, apprenant ainsi les voies du Seigneur et
se confiant en Lui, peut Le louer en tout temps. Dans ce sens, a la vérité, le christianisme nous fournit, a I'égard
de la vie spirituelle, des expériences plus profondes. Mais il est précieux de connaitre le Seigneur comme Celui
qui veille ainsi sur nous, avec amour, comme un Pére tendre et soigneux, en qui hous pouvons nous confier,
sous le regard duquel nous pouvons marcher paisiblement dans ce monde, cherchant le bien de ceux qui nous
entourent.

Le psaume 35 contient une demande directe de jugement, faite par I’Esprit de Christ dans le résidu ; j’ai peu
de chose a dire a ce sujet. Christ a souffert le premier les choses dont le jugement est prononcé ici; mais,
comme nous l'avons vu, jamais Il ne demande le jugement en vue de Lui-méme. Ce psaume nous montre dans
quel esprit le jugement est demandé. C’est apres une longue patience et une grace infatigable, mais trouvées



inutiles, et pendant lesquelles, au lieu de se venger lui-méme, le résidu s’en remettait a Dieu; c’est seulement
alors qu’il demande a Dieu de le délivrer. Ceci est important a remarquer quant a I'appel au jugement (v. 12-
14). Ce n’est qu’au moment d’étre englouti qu’il supplie le Seigneur d’intervenir, et certes, cela aura lieu. Le
pauvre ne sera pas toujours dans I'oubli; aussi n’est-il point juste que la dureté, I'injustice, la cruauté aient le
dessus, toujours et partout. Mais il est juste que les saints soient patients, et endurent tout, jusqu’a ce que le
Seigneur Lui-méme intervienne. Tel est, en effet, I'esprit de ce psaume; alors ils se réjouissent dans le salut de
I'Eternel. Le sentiment de la juste punition du Seigneur sur la cruauté et la méchanceté est fort juste. En outre,
nous trouvons ici le caractére et les voies des méchants, ainsi que les voies pleines de grace de celui qui les a
trouvés trop forts pour lui. Les versets 26 et 27 s’appliquent spécialement a Christ, mais le psaume entier dans
la bouche de tout fidele avancé, contient le désir que le mal retombe sur celui qui le pratique. Je veux encore
faire allusion a quelques passages, afin de montrer I'opération de cet esprit dont j’ai parlé plus haut et jusqu’a
quel point le Seigneur I'applique au résidu. Quant a Lui, Il n’a jamais demandé ce jugement; mais |l I'a
prophétisé. Les chapitres 24, 25, 26 de 1 Samuel nous montrent I'esprit dans lequel David étant gardé, quoique
faible, était méme alors I'instrument particulierement qualifié par la grace, pour adapter la pensée de Christ, en
ces psaumes, aux circonstances dans lesquelles le résidu, rejeté comme lui, se trouvera une fois, pour faire
méme, quand Dieu I'a voulu, la déclaration prophétique des circonstances que Christ devrait traverser, et pour
fournir (honneur immense !), dans une foule de psaumes, les paroles par lesquelles Christ Lui-méme pourrait
s’exprimer (voir surtout le psaume 25, 11 a 13 et la fin du 26). C’est ainsi qu’Abigail le garde dans cet esprit,
par la miséricorde ; mais il n’y a point de propre vengeance ; il s’en remet complétement a Dieu.

Les directions que le Seigneur donne a Ses disciples, en Matthieu 10, indiquent aussi I'esprit dans lequel le
résidu doit rendre témoignage pour Lui jusqu’a Son retour (v. 13-15, comp. Ps. 35, 13). Il importe que le
chrétien comprenne qu’il doit agir selon I'esprit de Christ pendant sa marche au milieu de ce monde, qui était
bien différent du désir du jugement exprimé dans les Psaumes; mais qu’il comprenne aussi que ce désir est
juste et légitime a sa place, que le désir du jugement n’est point la vengeance personnelle, mais un appel
adressé au Dieu juste et secourable, apres une patience parfaite, sous I'oppression injuste des méchants, le
coeur s’étant soumis a la volonté divine et ayant appris la legon que Dieu voulait lui enseigner (voir Ps. 92, 12,
etc.). Mais le chrétien est sur un terrain tout différent.

Au point de vue que je viens d’indiquer, le psaume 35 est important. Nous voyons I'esprit du résidu exerce,
devant Dieu, par I'épreuve et, intérieurement soumis, Lui demandant la délivrance telle qu’elle était promise a
Israél et au résidu lui-méme, sous le gouvernement divin révélé dans la loi et les prophétes.

[Echo du témoignage 1866 p. 141-151]

Psaume 36

Le psaume 36 se rapportant a une trés grande épreuve, est, pour cette raison méme, rempli de consolation.
L’épreuve consiste en ce que les voies des méchants montrent au serviteur de Dieu qu’il 'y a en eux ni
conscience pour les retenir, ni crainte de Dieu pour réprimer leur malice, ni aucune chose sur laquelle on puisse
compter. Content de soi-méme et se plaisant a 'iniquité, le méchant cherche a exercer sa haine. Combien
souvent, hélas! le saint peut voir cela, lorsqu’il se trouve en conflit avec la puissance de I'ennemi. Il est dur de
croire a cette absence totale de conscience, a cette malice préméditée ; et cependant elles existent, notre coeur
le sait bien, et la Parole les désigne comme traits caractéristigues du méchant. Mais la consolation n’en est que
plus grande et plus bénie, parce que I'ame s’abandonne alors entierement a un Dieu fidele et plein de



miséricorde, qui est au-dessus de tous les plans des hommes; ainsi nous pouvons étre parfaitement
tranquilles. « Eternel, ton amour est dans les cieux ». Que peut alors le méchant? Ses desseins ne sauraient
atteindre aussi haut, ni déjouer les plans et le gouvernement célestes; comment les empécherait-il de se
réaliser en faveur de I'ame qu’il persécute ? La miséricorde est hors de I'atteinte des ennemis; mais il existe
encore en Dieu une autre qualité, Il est fidele. La miséricorde est la source de Ses actions, elle les dispose.
Mais je puis aussi compter sur Sa fidélite; elle s’éléve bien haut au-dessus de toutes les machinations des
iniques. Le principe immuable du gouvernement de Dieu en miséricorde et en fidélité, la justice de Ses actes,
est aussi ferme et inébranlable que les montagnes; Ses jugements et Ses actes sont aussi profonds que
I'immense abime. Impossible & nous d’en sonder d’avance le comment et le pourquoi. L’Eternel opére au-
dessus de la puissance du mal; mais aussi hors de I'atteinte de notre compréhension mesquine, de sorte qu’ll
peut faire réussir, par la malice des hommes, Ses desseins de bénédiction. « Il conserve les hommes et les
bétes ». Du moment que nous introduisons dans nos circonstances le Seigneur connu de cette maniére, la
malice des hommes, toute libre qu’elle soit du frein de la conscience de Dieu dans leurs ceeurs, fait que nous
placons notre confiance en Dieu, et non pas dans ’'homme; c’est la son unique effet. L’épreuve est réelle, mais
la paix est parfaite. L'on se détache de 'homme étranger a Dieu, pour s’attacher a Dieu méme, en se confiant a
Dieu de tout son cceur. L’effet moral est immense (v. 7-8) : «QuU’il est précieux ton amour, 6 Dieu». On ne
trouve plus seulement une défense contre la malice, mais on jouit de la bonté méme de Celui qui en délivre. Les
fils des hommes se réfugient & 'ombre des ailes de I'Eternel, parce que Son amour est précieux. Telle est la
condition juste et convenable de la créature; mais elle suppose qu’il y ait du mal a souffrir et le besoin de
recourir a cette bonté de Dieu.

Mais il y a plus encore. Cette bonté qui I'a protégé et abrité, devient la portion du saint. Voila I'effet béni de
s’étre remis a Dieu et complétement détaché de 'homme. Amenés a I'ombre des ailes de I'Eternel, «ils se
restaurent abondamment de la graisse de ta maison, et tu les abreuves du fleuve de tes délices». Il y a des
joies et des plaisirs qui appartiennent a la maison de Dieu, a Dieu Lui-méme. C’est |la ce qui caractérise la joie
des saints, et ne peut étre notre partage que si nous sommes rendus participants de la nature divine, car celle-
ci trouve nécessairement sa joie la ou Dieu a la sienne. Telle est la bénédiction spéciale des saints ; Dieu nous
I'accorde abondamment. Il nous donne Sa présence, |l nous donne Christ. Quelle riche bénédiction, de recevoir
une nature capable de jouir des joies divines, ayant sous tous les rapports des choses divines pour objet, car
nous devons en jouir sous tous les rapports. Regardant en haut, notre vocation est d’étre saints et sans blame
devant Lui en amour(Eprh. 1, 4], de jouir de Dieu et d’étre Ses délices, selon la nature divine qui nous est
communiquée et quant a notre relation avec Lui, d’étre Ses enfants adoptés. Le lieu de notre héritage, c’est la
maison de Dieu, notre demeure, et comme héritiers de Dieu, cohéritiers avec Christ[Rom. 8, 17] tout ce qui Lui
est assujetti. Ceci forme la partie inférieure de notre joie; mais comme nous I'avons en tant que rachetés et
rendus parfaitement heureux en Christ, cette joie n’en est pas moins divine. Nous I’'avons aussi en communion
les uns avec les autres. Le chrétien jouit de tout cela de la maniére la plus élevée, parce que Christ est devenu
sa vie, dans la relation la plus élevée et la plus intime avec le Pere. Ainsi donc, par la puissance du Saint Esprit,
nous avons communion avec le Pére et avec Son Fils Jésus Christ[1 Jean 1, 3], Notre joie est compléte. Tout
cela, quoique j’en aie parlé par rapport aux chrétiens, est établi en principe, dans ce psaume; or, en principe,
cela est vrai de tous les saints; mais non pas au méme degré, « Dieu ayant en vue quelque chose de meilleur
pour nous, afin qu’ils ne parvinssent pas a la perfection sans nous » [Héb. 11, 40]. Notre psaume continue : « C’est
chez toi qu’est la source de la vie, c’est en ta lumiére que nous verrons la lumiere ». Jusqu’ici, il a plutét
mentionné ce que Dieu est pour nous, considéré comme notre protection, notre asile, notre ressource, en un
mot. Mais nous ayant amenés a la graisse de la maison de I'Eternel et aux fleuves de Ses délices, ce psaume



indique ce que Dieu est, sous le rapport de la bénédiction, considéré intrinseéquement, c’est-a-dire en Lui-
méme ; toutefois plutdt ce qu’ll est pour nous que en nous, ceci est, par le Saint Esprit, le privilege des
chrétiens.

Ce qui est en nous est vu ici en Dieu, comme sa source. Le psaume dit : « C’est chez toi» ; tandis que le
Seigneur dit, en parlant du chrétien : « Ce sera en lui » [Jean 4, 14]. Cependant Dieu est bien tel qu’ll est révélé et
connu dans ce psaume. C’est chez Lui gu’est la source de la vie. La grande portée de cette parole n’a jamais
été pleinement révélée avant la venue de Christ. En Lui était la vie. Il y avait un arbre de vie duquel 'homme n’a
jamais mangé, et qui était un moyen de vivre. Au temps des patriarches, la chose principale n’est pas la vie;
mais ce que I'Eternel est pour ceux qu’ll aime et qu’ll bénit. La loi, en promettant la vie, la mettait en rapport
avec les ceuvres des hommes et I'arbre de la science du bien et du mal, qui devait étre en méme temps I'arbre
de vie. La vie est un rapport vivant avec la source de la bénédiction, ou, du moins, une jouissance vivante de la
faveur de Dieu; elle n'est pas nécessairement le ciel. Aucune loi, au monde, n’était la vie ni ne pouvait la
donner. Dieu la promettait a celui qui accomplirait la loi. Lui-méme en est la source; mais la loi donnée a un
pécheur, sur la base de sa propre responsabilité, loin d’étre un moyen de vie, ne pouvait mener qu’a la mort et
a la condamnation. Elle parlait de la vie, et la désignait comme une promesse faite a I'obéissance, mais, de fait,
il se trouva que la loi était pour la mort[Rom. 7, 10],

Les Psaumes, quoiqu’ils parlent aussi de choses célestes, mettent en évidence la liaison du coeur du résidu
avec Dieu, nous font connaitre ses larmes et ses supplications dans la nécessité et sentir tout ce que Dieu est
pour lui. Tout cela a lieu selon I'opération de I'Esprit de Christ, quoique la délivrance temporelle soit le désir
principal du résidu. La vie et la résurrection, comme I'espérance de la foi, ont aussi nécessairement leur place
dans les pensées du résidu, quoique seulement en dernier lieu; elles répondront au besoin de ceux qui devront
passer par la mort. Mais nous ne trouvons point ici la vie et I'incorruptibilité mises en lumiére par I'évangile[2
Tim. 1, 10] "|a vie dans un homme, le Fils de Dieu, comme Esprit vivifiant[! Cor. 15, 45] |3 vie en nous, parce qu’ll
devient notre vie. Toutefois, comme I'Esprit de Christ parle dans les Psaumes, Lui qui avait la vie était sir du
sentier de la vie en ce monde, et ce sentier conduisant par la mort, selon le but pour lequel Il venait dans le
monde, Il était sGr aussi de la résurrection, c’est-a-dire que Son dme ne serait pas laissée dans le hades et que
Sa chair ne verrait pas la corruption[Act 2, 27 mais cela dans la dépendance de Dieu, comme étant homme.
Ainsi aussi, lorsque le cceur du saint est séparé de I’'homme comme entierement étranger méme a la crainte de
Dieu, non seulement il cherche la protection et la bonté de Dieu, mais il voit que c’est chez Dieu qu’est la source
de la vie (v. 9).

Nous savons que la mort est vaincue, son pouvoir annulé (Katnpyoupevn). Nous savons que la vie éternelle
qui était aupres du Peérel1 Jean 1, 2] est descendue du ciel, qu’elle nous est communiquée, que Christ est notre
vie[Col. 3, 4] qu’ayant le Fils nous avons aussi la viell Jean 5, 12] que nous sommes vivifiés selon I'excellente
grandeur de Sa puissance, selon I'opération de la puissance de Sa force dans laquelle Il a ressuscité Christ
d’entre les morts et L’a fait asseoir a Sa droite dans les lieux célestes[Eph. 1, 19-20]; de sorte que la vie pour
nous et en nous, Christ étant notre vie, est le triomphe final sur la mort et atteint les lieux célestes. Voila ce que
I'évangile a révélé. Jean annonce la vie descendue et manifestée en Christ sur la terre, puis communiquée a
nous. Paul montre la vie dans la plénitude de son résultat céleste, suivant les conseils de Dieu en gloire.
Evidemment, les Psaumes ne parlent pas de tout cela; il ne pouvait en étre question avant la résurrection de
Christ; il n’aurait pas méme pu y avoir de justice dans cette vie ainsi représentée. Qui est-ce qui avait droit aux
lieux célestes avant que Christ n’y flt entré ? En qui la vie pouvait-elle étre manifestée en gloire, avant que la
Téte n’y f(t entrée de cette maniére ? Toutefois, le principe, la source de la vie est vue et révélée dans ce
psaume.



Les Psaumes ne sont pas la loi, quoique la loi y soit reconnue. Mais ils expriment I'opération de I'Esprit de
Christ et de vie en ceux qui sont sous la loi ou en Christ Lui-méme, et en ceux aussi qui ont a confesser qu'ils
sont pécheurs sous la loi, et qui par conséquent ne peuvent espérer d’avoir la vie par son moyen, mais dont les
yeux se dirigent sur la miséricorde, le pardon, la grace, sinon sur le ciel, sauf dans le sentiment de la joie de la
présence de Dieu, lorsque la vie est exprimée de la maniére la plus compléte, comme au psaume 16. Ainsi le
résidu et ceux qui parlent dans ce psaume voient la source de la vie, lorsque tout est mort et condamnation
sous la loi. lls ne peuvent pas dire : «la vie a été manifestée et nous I'avons vue »[1 Jean 1, 2] " encore moins :
« notre vie est cachée avec Christ en Dieu»[Col. 3, 3]; mais ils peuvent dire, ils sont enseignés a dire : «c’est
chez toi qu’est la source de la vie ».

Aussi s’abreuvent-ils du fleuve de Ses délices. Car cette vie, ou serait-elle satisfaite ? Les besoins du coeur
animeé par elle, méme a son insu, ou pourraient-ils étre contentés, sinon a ce fleuve des délices de la maison de
Dieu ? Nous qui sommes venus a Christ et avons bu de I'eau gu’ll donne, nous avons en nous-mémes une
source d’eau découlant jusque dans la vie éternelle[Jean 4, 14]; et méme, par I'Esprit, des fleuves découlent de
nous [Jean 7, 38] ils découlent de la conscience intime de notre bénédiction ; mais ceci, c’est la puissance de vie
dans I'Esprit. Cependant, il est également précieux de savoir que la nature de cette vie est divine. J’ai fait
remarquer autre part que ce qui est présenté dans les Colossiens comme la vie et la nature, est appliqué, dans
les Ephésiens, au Saint Esprit. Ici, dans ce psaume, nous voyons que c’est Dieu qui est la source de la vie.
Quelle bénédiction de savoir que la source est Dieu Lui-méme ! Le Peére a la vie en soi; cela est vrai de Christ
comme homme ; ainsi nous qui avons le Fils, nous avons la viel! Jean 5, 12],

Dieu étant la source de la vie, nos coeurs doivent s’appliquer a sentir et a connaitre ce qu’est la vie, quelle
joie divine elle est, et que, puisque nous possédons une vie divine, elle est capable de se réjouir. Sa nature est
de se réjouir en ce qui est divin. En effet, elle ne peut jouir d’autre chose, sauf de la bonté et de la vérité qui en
sont I'expression; elle trouve sa joie dans ces fleuves intarissables découlant de 'amour divin et dans lesquels
nous nous abreuvons de la bénédiction qui est en la nature de Dieu, possédant une nature qui, étant
spirituellement la méme que celle de Dieu, doit et peut en jouir selon la perfection de cette nature elle-méme.
Nous nous réjouissons en Dieu. Mais il y a encore autre chose : « En ta lumiére nous voyons la lumiere ». Dieu
n’est pas seulement une source, mais aussi une lumiére qui luit. De méme qu’ll a la vie en Lui-méme, et qu’ll en
est la source, de méme aussi Il est la lumiére, et Il la produit, Il la communique. En Christ aussi était la vie, et la
vie était la lumiére des hommes[Jean 1, 4] Enfin, quant & nous, Christ est notre vie et nous sommes lumiére dans
le Seigneur [Eph. 5. 8],

Ici, dans ce psaume, on cherche la lumiére plutét comme consolation au milieu des ténebres de I'épreuve,
lorsque I'homme, sous la puissance de Satan, est manifesté comme étant réellement I'obscurité la plus
complete ; mais cela fait découvrir ce que Dieu est Lui-méme (v. 9). En principe et d’'une maniére abstraite, rien,
dans les Psaumes, ne nous fait autant approcher de ce qui a été accompli en Christ. Seulement ici, la lumiere
est vue en Jéhovah comme sa source et Celui en qui elle se manifeste. Cela méme lui donne sa perfection
divine. « C’est en toi qu’est la source de la vie, c’est en ta lumiere que nous voyons la lumiére ». Confiance, au
milieu des ténébres et de I'angoisse, que Jéhovah en grace, est une source de vie, et que dans Sa lumiére on
voit la lumiere. En Christ nous trouvons, de toute maniere, des vérités plus profondes, car, lorsque la lumiére
des hommes, non pas simplement comme délivrance extérieure, mais brillant dans I'obscurité morale de ce
monde, I'obscurité resta, et ne comprit pas la lumiére[Jean 1, 5], Aussi longtemps qu’ll fut dans le monde, Christ
était la lumiére du monde[Jean 9, 5. Les hommes préférerent les ténébres a la lumiere, parce que leurs ceuvres
étaient mauvaises[Jean 3, 19],



La fin du psaume revient de nouveau a I'espérance de la délivrance par le gouvernement de Dieu et a
I'assurance qu’elle arrivera. La connaissance de Jéhovah et la droiture de coeur caractérisent ici les justes,
tandis que les méchants se distinguent par leur orgueil et leur malice. La foi du juste les voit d’avance terrassés
(v.12).

[Echo du témoignage 1866 p. 400-415]

Psaumes 37-40

Le psaume 37 est en rapport évident avec la manifestation du gouvernement direct de Dieu dans ce monde,
telle qu’elle aura lieu quand les débonnaires hériteront la terre, et que les méchants seront retranchés. Nous
avons déja vu que les épitres de Pierre contiennent tout particulierement I’application de ce gouvernement de
Dieu a la condition chrétienne, pour autant qu'’il la concerne. Nous trouvons aussi, au commencement de
Matthieu 5, mais avec un caractere beaucoup plus évangélique, quoique sans aller au-dela du royaume des
cieux, I'application de ce gouvernement en forme de promesse. Ce psaume contient des exhortations
intéressantes et instructives quant a I'esprit dans lequel le croyant doit marcher et quant au caractere de sa
confiance en Dieu, au milieu du mal qui I'entoure. Car quoique le temps de la manifestation directe du
gouvernement de Dieu ne soit pas arrivé et que, sans aucun doute, a la veille d’étre détruite, la puissance du
mal grandira plus que jamais, toutefois maintenant déja le mal existe et c’est le temps de la patience. Jusqu’a
ce que Christ arrive, nous sommes, en principe, dans les mauvais jours; la patience et le regne de Jésus Christ
sont dans nos coeurs; mais Son régne en gloire est a venir. Toutes ces exhortations sont fondées sur la
certitude que Jéhovah est au-dessus de tout le mal, qu’ll aime la justice, qu’ll n’oublie pas les justes, ceux qui
se confient en Lui, et qu’en fin de compte, c’est la voie de Jéhovah qui prospérera. En attendant, la foi est
exercée et toute propre volonté jugée qui nuirait au caractere spirituel et empécherait la confiance dans le
Seigneur qui conviennent au saint. La premiére exhortation est d’étre paisible. « Ne t'irrite pas ». Elle concerne
la disposition d’esprit en général. Lorsque la propre volonté se méle a I'amour de la justice, lorsqu’on désire la
justice en partie a cause de la crainte qu’inspire la puissance du mal et pour satisfaire a son intérét personnel,
on est enclin a s’irriter, en voyant les méchants réussir. C’est la, au fond, le méme esprit d’incrédulité que celui
des méchants; quoiqu’avec d’autres désirs, c’est de l'incrédulité et de I'égoisme. La colére de ’lhomme n’opere
pas la justice de DieulJaca. 1, 201, Nous ne devons pas nous irriter, c’est de la méfiance ; ni étre envieux, c’est de
I’égoisme. Voici maintenant I'instruction positive touchant I'esprit dans lequel nous devons marcher, la
ressource contre la puissance du mal : « Confie-toi en I'Eternel et pratique le bien, fais de I'Eternel tes délices et
il taccordera les désirs de ton cceur ». De saints désirs qui ont Dieu pour objet seront satisfaits ; on rencontrera
peut-étre I'opposition, la honte, la calomnie : « Remets ta voie & I'Eternel et repose-toi sur lui». C’est Lui qui a
toujours, comme on dit, le dernier mot, pourvu que nous ayons la foi d’attendre. |l accomplira les désirs du
coeur juste, et en rendra évidente la justice. Mais la confiance véritable consiste a attendre patiemment le
secours de I'Eternel. Que les circonstances la harcélent, la tourmentent, I'aAme attend patiemment qu’il plaise a
I'Eternel d’intervenir.

Que les méchants prospérent, I'Eternel a Son heure déterminée qui vient toujours & propos et met tout en
ordre. Soit qu’ll nous chatie pour notre avantage, soit qu’ll patiente avec les méchants et fasse mirir Ses
desseins, c’est pour en faire sortir d’autant mieux Sa gloire, notre joie éternelle. Ainsi point de colere, point
d’irritation, ni d’inquiétude ; car en laissant agir notre propre volonté pour combattre le mal, nous ne ferions qu’y
tomber nous-mémes ; telle n’est point la patience et la foi des saints. Les méchants seront retranchés et les



saints ne doivent pas étre de ce nombre. Ceux qui s’attendent & I'Eternel hériteront la terre, de méme aussi les
humbles et ceux qui sont bénis de Dieu. Tout cela, sans doute, concerne les Juifs ; mais, nous I'avons vu, le
gouvernement de Dieu s’exerce encore, quoique sans étre manifesté publiguement; et quand I'dme s’est
attendue a Lui patiemment, elle trouve sa bénédiction méme ici-bas.

La derniére partie du psaume déclare soigneusement que ce gouvernement de la terre sera manifesté
publiquement en rapport avec les Juifs; et quoigu’il agisse plus secrétement pendant le temps de la gréace
céleste, son existence n’en est pas moins réelle. Il y a ici quelques passages que je voudrais faire remarquer :
«Les pas de 'homme de bien sont affermis de par I'Eternel ». C’est une grande et précieuse bénédiction de
penser qu’en ce désert, ou il n'y a point de route au milieu de la confusion et de I'iniquité, notre Pere dirige
chacun de nos pas. De jeunes chrétiens, pleins d’un zéle confiant, peuvent bien ne pas apprécier la juste valeur
de ce passage; mais combien d’expériences ne feront-ils pas ? Pour qui a vu le monde, qui en connait les
pieges, qui a fait I'expérience de ce labyrinthe d’iniquité, pour celui-1a, il est infiniment précieux de savoir que
Dieu dirige ses pas. Le jeune chrétien, lui aussi, est dirigé, par la grace, s’il s’attend au Seigneur, quoigu’il n’en
comprenne que plus tard le privilege immense et ne saisisse point encore la sagesse et la miséricorde de Dieu.
Mais cela n’est pas tout. Lorsqu’on est ainsi dirigé, le sentier est droit et divin; il n’y en a pas d’autre et le cceur
y marche; car le chrétien est conduit par I'Esprit de Dieu, son cceur est dans les voies de Dieu, comme dit
Moise : « Montre-moi ton chemin (non pas un chemin), afin que je te connaisse » [Ex. 33, 13]. Si je connais les
voies d’une personne, je connais aussi la personne. Dieu conduit par Son Esprit qui agit sur ’homme intérieur
et en lui, et la Parole sanctifie. Alors Il prend Son plaisir a la voie du saint, Il se délecte en voyant les pas d’un
homme sur le sentier divin qui traverse ce monde d’iniquité. Christ a suivi ce sentier d’une maniére parfaite, et
Dieu y a pris Ses délices. Autant que nous suivons Christ, notre voie fait aussi les délices de Dieu, elle est selon
Son ceeur.

Remarquons bien qu’il n’y a pas d’autre chemin que Christ. Adam n’avait pas besoin d’'un chemin, il devait
rester ou il était, en jouissant de la bonté de Dieu. Dans un monde de péché, il n’y a point de chemin; tout y est
péché, confusion. Mais Christ Lui-méme manifesta, selon Dieu, en ce monde, la vie divine et le sentier de cette
vie a travers le monde auquel elle n’appartenait pas. Ces choses, toutes nouvelles, sont manifestées, en partie,
dans chaque saint pendant sa marche de foi ici-bas; mais elles le furent en Christ d’'une maniére parfaite et
elles existaient en Lui. Tel est notre sentier. Nous avons a suivre les pas de Christ, Il est le chemin qui méne au
Pére et c’est vers Lui que nous allons. Privilege immense de savoir que nos pas sont dirigés par le Seigneur,
que nous sommes ainsi gardés du mal et qu’ll prend plaisir a notre voie. Quel chemin au milieu de ce monde
pervers | Comme nous devons soigneusement nous y tenir, sans dévier d’'un c6té ni de I'autre ! Colossiens 3 et
Ephésiens 4 et 5 renferment les préceptes bénis qui s’y rapportent.

Remarquons encore une autre grace : Dieu veille sur le saint; s’il tombe, c’est-a-dire dans I'épreuve (voir 2
Cor. 4, 9, etc.), il n’est pas entiérement abattu, car I'Eternel le soutient par la main. Il peut entrer dans les vues
de Dieu, dans le gouvernement de Dieu a son égard, que le saint soit abattu, qu’il tombe, mais c’est la main de
I'Eternel qui est 14, elle ne I'abandonne pas, elle le soutient. Le vase peut étre brisé ou déshonoré par les
hommes, mais ceux-ci ne sont que des instruments, la puissance est a Dieu. Il y a une raison morale pour les
voies de Dieu. Il aime la justice; outre cela, nous avons I'assurance de Son amour souverain, il aime Ses
saints, ils sont gardés éternellement.

Puis, en rapport avec les voies de cette justice, nous trouvons ici quelques-uns des traits qui distinguent le
juste : « Sa bouche exprime la sagesse », c’est-a-dire la pensée de Dieu, «et sa langue parle selon sa justice »,



c’est-a-dire selon la droiture des voies divines, au point de vue de Dieu, selon la maniere dont Dieu juge du bien
ou du mal; «la loi de Dieu est dans son cceur, ses pas ne sont pas chancelants ».

Nous devons donc nous attendre & I'Eternel et garder Sa voie. La fin des justes et de ceux qui sont droits de
ceeur, c’est la paix. En pratique, cette vérité concerne aussi le chrétien. |l peut étre aussi chatié pour des fautes
particulieres, car les voies de Dieu sont, a travers la grace, justes et immuables; mais s’il marche ici-bas d’'un
ceeur droit, durant les jours de sa vie, elle se terminera, non seulement en gloire dans I'autre monde, mais en
paix dans celui-ci. Craindre Dieu et marcher en Sa présence sont un grand moyen d’avoir la paix. Je ne parle
pas de la paix, acquise pour la conscience d’un pécheur, par le sang précieux de Christ, mais de la paix qui
remplit le coeur lorsqu’on Lui remet toutes choses.

Enfin, le Seigneur est le rempart des justes, au temps de la détresse (v. 40). Il les secourt et les délivre de
leurs ennemis, parce qu’ils se réfugient en Lui. Cela est toujours vrai.

Le psaume 38 nous présente un état d’ame particulier. La relation du coeur avec Dieu est connue et
appréciée, méme avec confiance : « C’est a toi, Eternel, que je m’attends ; toi, tu me répondras, Seigneur mon
Dieu ». Toutefois I'dme est au comble de I'affliction et de la détresse qu’elle envisage comme un chéatiment de
Dieu. Souffrante, elle crie miséricorde. Au milieu de I'angoisse et de la maladie, abandonnée de ses amis, dans
un état semblable a celui de Job, 'ame regarde a Jéhovah. Le cceur attribue au péché cette immense affliction,
mais tout d’abord il se tourne vers I'Eternel et fixe son regard sur Lui. Voila ce qui montre de la foi et un esprit
juste. A cet égard, I'ordre des pensées qui se suivent ici est remarquable. Le jugement de Jéhovah, le péché
qui en est la cause, la misere personnelle, 'abandon des amis, les attaques et les complots des adversaires,
puis, résultant de tout cela, la confiance du coeur en celui qui le frappe. Enfin, le fond du coeur se découvre,
c’est I'espoir en Jéhovah, la conscience de Lui appartenir si intimement que le triomphe des adversaires de la
foi est impossible, mais le sentiment de la nécessité de Son intervention, parce que la pauvre &me pécheresse
n’a aucune force en elle-méme. Tout cela conduit a I'expression d’une vraie intégrité de coeur. Non seulement
le péché est reconnu comme étant la cause du jugement, mais il est aussi confessé; on se juge soi-méme
devant un Dieu en qui I'on se confie, et alors on est libre de Lui demander Son secours. L’ame, en jugeant son
péché, et s’en dégageant de cette facon, par la grace, peut séparer, pour ainsi dire, ses ennemis du jugement
de Dieu. Alors, les envisageant seulement dans leur propre malice, leur hostilité contre le serviteur de Jéhovah
et leur haine de ce qui est juste, elle peut, a ce point de vue, demander a Jéhovah de la débarrasser de ses
adversaires. Car le croyant, quoique ayant gravement péché et subi le juste chatiment qui lui était dQ,
poursuivait cependant le bien, dans sa marche ici-bas ; et quoique I'Eternel se servit de la malice des méchants
comme d’une verge, ce n’étaient certes pas les péchés du saint qui attiraient leur haine, mais bien au contraire
ses rapports avec Celui qu’il reconnaissait pour son Dieu. Néanmoins, le jugement était juste. Telle sera
I'histoire véritable du résidu lorsque, sous les coups terribles du chatiment de I'Eternel, il se tournera
ardemment vers la justice. Mais aussi quelle instruction pour nous-mémes, lorsque nous subissons un
chatiment mérité par quelque péché! Celui qui est mentionné dans ce psaume se rapporte, peut-étre, a un cas
particuliérement grave.

Qu’il est précieux pour nous, lorsque nous sommes sous la discipline, de savoir vers qui diriger nos regards.
Il peut y avoir le sentiment d’une punition, de la colére méritée de Dieu ; mais si le coeur regarde a I'amour fidéle
du Seigneur en rapport avec nous, nous crierons a Lui, pour étre délivrés de I'ardeur de Sa colere.

Il'y a un gouvernement de Dieu en rapport avec Sa nature ; et quoique Ses chatiments ne détruisent ni notre
foi ni la connaissance de notre relation avec Lui (avec le Pere), ni la certitude qu’il ne saurait y avoir de péché
imputé au croyant, toutefois 'dme qui se sent sous le poids du gouvernement de Dieu ne se tranquillise pas



avec ces pensées. Elles sont, a coup sdr, d’'une immense importance, elles sont la base de notre confiance,
elles soutiennent et dirigent 'dme d’une maniére trés réelle ; mais elles ne sont pas I'objet direct des pensées.
L’ame a plutét devant elle la sainte nature de Dieu a laquelle nous participons et ce qu’ll est nécessairement
par rapport au péché. Le gouvernement de Dieu est selon cette nature, qui a été, il est vrai, glorifiée par I'ceuvre
de la rédemption, quant a I'imputation du péché ; mais quoique I'dme ne mette pas en doute la rédemption, elle
a néanmoins, avec raison, le sentiment que Dieu, suivant Sa propre nature et comme Seigneur dans Son
gouvernement, voit le péché avec colére. C’est parce que nous avons une nature qui connait Dieu, une
conscience réveillée, que nous sentons cela a I'égard de nous-mémes, de nos propres péchés, et la bonté de
Dieu rend encore plus terrible le jugement que nous portons sur nous-mémes. Ce n’est pas qu’il y ait de
désespoir, de doute quant a la justification; mais 'dme ne se cache pas derriere la connaissance de sa
justification, pour échapper au sentiment qu’elle éprouve de I'horreur du péché aux yeux de Dieu. C’est parce
gu’elle connait le Seigneur que I'ame Le supplie d’arréter la colere méritée par son péché, c’est parce qu’elle
Le connait, qu’elle s’attend a Celui qui I'a chéatiée justement. Dans I'épreuve, on regarde a la main et aux
pensées de Celui qui I'inflige ; I'on interprete les voies de Dieu, parce que tout vient de Sa main, et I'on cherche
quelle est Sa pensée. Par conséquent, la relation avec Dieu étant présente a la conscience, le cceur saisit la
valeur et la puissance de I'épreuve plutét comme moyen de purification que seulement comme exercice de la
colere divine. Il peut dire : « Seigneur, fout mon désir est devant toi et mon gémissement ne t’est point caché ».
Cette maniére d’introduire le Seigneur dans les chatiments qu’ll inflige, de L’introduire conformément a Son
amour et a Sa relation avec nous, est de toute beauté. Il devient ainsi, pour le cceur, la clef de Ses propres
voies. Alors, comme nous le voyons a la fin du psaume, le cceur reprend son équilibre; il a la conscience que
Dieu est pour lui, sa ressource contre I'épreuve qui I'accable et a I'’égard de laquelle, dans le sentiment du
péché qui en avait été la cause, il suppliait Dieu de détourner Sa colére. Tel est I'effet de regarder droit a Dieu
et de confesser simplement, du fond de I’ame, le mal qu’on a commis, comme ayant péché contre Lui. De cette
maniere, on regle avec Dieu tout ce qui concerne le coeur a I’égard des adversaires. En toute occasion, le
secret consiste a regarder directement a Dieu Lui-méme, tel qu’ll est dans Sa relation avec nous, en confessant
sincérement le péché et se remettant tout entier entre les mains de Dieu.

La confiance en Jéhovah est le mobile de toutes les pensées contenues dans ces psaumes. La relation de
Pére, que Dieu a prise vis-a-vis de nous, chrétiens, et réalisée par la foi, modifie, en quelque mesure, le
sentiment de nos coeurs. En regardant a Dieu, nous avons ainsi un sentiment plus profond de la tendresse et de
I'affection de Ses pensées a notre égard, de Sa compassion et de Son amour. Mais, en principe, notre
sentiment est le méme que celui qui est exprimé dans ce psaume; Dieu n’en reste pas moins devant notre
conscience comme un Dieu qui exerce le gouvernement d’'une maniére conforme a Sa sainte nature, quoique
nous nous confiions en Son amour. On remarquera que I'dme, tout en exprimant a Dieu son désir, est
entierement soumise et se tait sur les injustices de ses ennemis, parce gqu’elle se confie en Dieu, Lui ayant
remis toutes choses en confessant son péché, et qu’elle envisage I'épreuve comme venant de Sa main.
Autrement, 'dme n’aurait pas mis le Seigneur entre elle et ses ennemis (v. 13-14).

Le psaume 39 exprime le néant de ’'homme en présence du mal, ainsi que les prétentions des méchants et
le pouvoir qu’ils s’arrogent, tandis que le saint s’en remet a I'Eternel. En présence des méchants, il est resté
muet, de peur qu’il ne parlat follement ou qu'’il ne se défendit en s’appuyant aussi sur sa propre force, tandis
que ’'hnomme n’est qu’un souffle. Dans ce que son cceur éprouve, le saint voit la main de Dieu, il a recours a Lui
afin d’étre délivré ; et aussitot, pour ainsi dire, toutes les prétentions des méchants s’évanouissent. L'Eternel le
corrigeait pour une faute commise. Le croyant est étranger en ce monde, y séjournant avec Dieu qui seul
connait la durée de ce pélerinage. Il ne dépend pas de I'arrogance ni du succes des méchants, il ne doit pas



non plus s’en inquiéter, autrement il agirait comme étant de ce monde dont il n’a rien a réclamer. Vivons-nous
toujours ainsi ? Aux versets 12 et 13, le saint prend cette place d’Abraham, de David et de tous ceux qui ont
marché par la foi, quoique, parlant comme un Juif, il demande a Dieu de le délivrer et de I'’épargner ici-bas.
Nous pouvons adresser a Dieu la méme requéte lorsqu’ll nous frappe, mais dans le sens que ce soit Lui qui
nous épargne et, pour ainsi dire, que nous soyons délivrés de Lui (v. 9, 10). Pour ce qui concerne le
gouvernement et les voies de Dieu, ce désir est dans I'esprit du Nouveau Testament.

Dans tous ces psaumes, nous avons vu le saint en chute (le résidu), regardant a un Dieu connu par Sa
relation personnelle et par Sa grace, immuables malgré tous les manquements de 'homme. Au psaume 40,
nous trouvons Christ dans la patience, mais sans chute et devenant ainsi un motif de confiance pour ceux
mémes qui ont péché, puisqu’ll prend Sa place avec eux dans leurs afflictions et dans le sentier de I'intégrité
sur la terre (car ils sont au fond les saints, les excellents de la terre). Aussi Christ ne manque-t-Il pas de se
placer Lui-méme sous le poids du mal et des péchés sous lequel Israél s’est mis par sa propre faute. Quoique
ceci soit vrai sous tous les rapports, quant a la rédemption d’Israél, nous connaissons cependant cette vérité
d’'une maniere plus profonde, comme glorification de Dieu en conséquence de laquelle une place est donnée
dans le ciel.

Mais telle n’est pas la pensée de ce psaume. La maniére dont Christ s’identifie ici avec Israél, quoique selon
I'intégrité du résidu fidele, est profondément instructive et nous fait entrevoir d’une fagon admirable un cété
particulier de Ses souffrances. La mort de Christ et Ses angoisses ne sont pas considérées ici comme
propitiation, sous le poids de la colere, mais comme des souffrances dans I'épreuve. En buvant la coupe de la
colere, Christ ne souffre pas avec Son peuple, mais pour Son peuple. Ici, au contraire, Dieu est envisagé
comme secourant Christ lorsque, dans Son affliction, Il s’attend & I'Eternel. Cette affliction pése sur le résidu,
comme conséquence de I'opposition d’Israél, de ses fautes, de son abandon de Dieu. Christ, qui a été fidéle a
Dieu en toutes choses, comme Il le dit dans ce psaume, participe a cette affliction et y entre selon la grace
divine. Il ne s’agit nullement ici de Ses relations personnelles avec Dieu, mais de Sa participation aux relations
du résidu avec Dieu, comme faisant partie d’Israél. Les siennes ont été parfaites; les leurs, quoique fondées
sur la fidélité de Jéhovah, d’un cété, sont actuellement' le fruit du péché! Christ est ici & la fin de Sa vie,
terminée moralement déja quant a Son service. Pendant cette vie, Il a accompli la volonté de Dieu, dans le
corps qui Lui avait été préparé, annongant fidelement la justice de Dieu dans la grande assemblée (v. 9), c’est-
a-dire, publiguement au milieu d’Israél. Maintenant, a cause de ce témoignage (v. 9, 10), et quant a Sa nature
humaine, le mal tombe sur Lui. La méme chose arrivera aux Juifs du résidu; leurs épreuves seront la
conséquence de leur fidélité et de leur témoignage ; mais avec cette différence gu’ils les auront méritées comme
faisant partie d’Israél.

Nous savons que ce qui est dit ici de Christ, a eu lieu en réalité quand Son heure fut venue, I'’heure de Ses
ennemis, de la puissance des ténebres.

Dans ce psaume, puisqu’il n’est pas question de Ses souffrances en propitiation, mais de Son association
avec le résidu, nous ne trouvons pas les paroles : «Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ? »
comme au psaume 22, qui contient le fondement de la grace en justice. Ici, au contraire, il s’agit de la vie
parfaite de Christ et de Ses souffrances avant de la quitter, au milieu desquelles Il s’en remet a la fidélité et a la
bonté de Jéhovah, instruisant ainsi Son peuple a s’y confier a son tour, en lui fournissant un exemple de Sa
propre perfection : « Je me suis patiemment (fermement) attendu a Jéhovah ». La patience avait la son ceuvre
parfaite[Jaca. 1, 4] lecon importante pour nous. La chair peut attendre longtemps, mais jamais elle n’attend
jusqu’a ce que le Seigneur intervienne, jamais avec une entiére soumission.



Se confier en la puissance et en la fidélité seules de I'Eternel, telle était la perfection dans I'obéissance a Sa
volonté. Salll attendit prés de sept jours, mais I'objet de sa confiance, son armée, diminuait[1 Sam. 13, 8]; |es
Philistins étaient Ia; il n'attendit pas jusqu’a l'intervention de Dieu par le moyen de Samuel. EGt-il obéi, elt-il
senti qu’il ne pouvait rien par lui-méme et n’avait qu’a attendre ? Alors il e(it dit : « Je ne puis rien et je ne ferai
rien jusqu’a ce que I'Eternel m’envoie Samuel ». Mais la chair s’appuyait sur sa propre sagesse et sur sa force,
quoique sous des formes de piété, et tout fut perdu; épreuve et défaite de la chair. Christ éprouvé, s’attendit
patiemment a Jéhovah. |l fut parfait et accompli dans toute la volonté de Dieu[Col. 4, 12], Tel est notre sentier par
la gréace.

Voila I'importante instruction personnelle contenue dans ce psaume, sauf que la propre perfection de Christ
est toujours la plus grande de toutes les instructions. Ici, Il se présente comme modéle : « Je me suis attendu
patiemment a Jéhovah », c’est-a-dire, j'ai attendu jusqu’a ce que Jéhovah Lui-méme intervint. La soumission
de Christ, quoique mise a I'épreuve jusqu’au bout, ne s’est pas démentie un instant : c’est un point fort
important quant a I'état du cceur.

Non seulement Christ ne désire, dans Son cceur, aucune autre délivrance que celle de Jéhovah, mais Il sait
gu’il n’'y en a pas d’autre, que celle de Jéhovah est parfaitement juste, lorsque Sa volonté morale a été
accomplie et que Sa justice a été prouvée, s'il le fallait. Il y a la perfection connue de Sa volonté, Son seul titre,
puis la perfection de soumission et le désir qui ne tend que vers Lui. Comme il s’agit ici d’'un modele pour les
saints, la mort n’est mentionnée qu’en tant qu’elle peut étre une épreuve; la fosse meurtriere, le bourbier
fangeux sont des images de terreur et de danger, humainement parlant. La ressource, c’est de crier a
Jéhovah : « Il s’est penché vers moi et il a entendu mon cri ». Ici, Christ parle pour Lui-méme, mais au verset 3,
la délivrance Le rend capable de s’adresser au résidu : « Un nouveau cantique dans ma bouche, une louange a
notre Dieu», a cause de la délivrance des maux venus sur eux en conséquence de leurs péchés. «Un grand
nombre le verra et en aura de la crainte et se confiera en Jéhovah » ; ceci ouvre la porte aux Gentils.

Dieu est intervenu pour délivrer des effets du mal : « |l a assuré mes pieds sur le roc, il a affermi mes pas ».
Cette fidélité de la gréce, cette délivrance divine manifestée chez celui qui avait été plongé jusqu’au fond de
I'épreuve, deviendrait un point d’appui pour la foi des autres, d’autant plus que Christ avait subi I'épreuve
comme conséquence de I'état du peuple devant Dieu. Aussi la fidélité de Dieu et Sa délivrance sont-elles
appliquées a I'état de résidu (v. 4), quoique applicables aussi a tout saint éprouvé par la méchanceté d’autrui et
la puissance du mal, peut-étre par sa propre faute. « Heureux I’'homme qui fait de I'Eternel sa confiance et ne se
tourne pas vers les gens audacieux (pleins de prétentions orgueilleuses et réussissant, en apparence, par leur
méchanceté) qui se livrent au mensonge » (abandonnant Dieu, pour se reposer sur des choses fausses et se
réfugier dans l'infidélité).

Puis, comme homme, Christ raconte comment les preuves de la fidélité de Dieu pour Son peuple ont été
admirables : « Tu as multiplié tes merveilles en notre faveur ». Il s’associe au peuple. Le verset 6 introduit sur la
scéne I'étre glorieux, le Fils, la Parole qui était dés le commencement avec Dieu et qui était DieulJean 1, 1-2];
selon ce qui était écrit de Lui dans le rouleau du livre, Il trouve préparée d’avance la place de I'obéissance (tu
m’as percé les oreilles), et suivant les conseils divins et par amour pour nous, Il s’assujettit volontairement a
cette place d’obéissance. Une fois qu’ll I'a prise et qu’ll a revétu la forme de serviteur, Ses délices sont de faire
la volonté de Dieu, la loi de Dieu est dans Son cceur. Tel est Christ, comme homme, dans Son obéissance
volontaire, joyeuse et parfaite. Le verset 6 nous présente les pensées et les conseils de Dieu; le verset 7
I'arrivée de Christ pour faire la volonté de Dieu en les accomplissant. Mais n’oublions pas qu’ll parle en Sa
qualité d’homme et que les versets 6 et 7 sont une révélation de ce qui s’est passé dans le monde éternel



(pensée merveilleuse !) nous disant comment Christ est devenu homme. Au verset 8 de méme qu’au verset 5,
Christ parle comme étant dans Sa place terrestre : « Mon Dieu, je mets mon plaisir a faire ce que tu trouves bon
et ta loi est au fond de mon ceceur ». Telle est Sa perfection comme homme. Aux versets 9 et 10, nous trouvons
la perfection de Son service; Il préche la justice devant tout le peuple d’lsraél, Il ne la cache pas dans Son
coeur et ne s’en retire pas — c’est une lecon pour chacun de nous, mais il faut s’en servir sous la direction
divine. Il a préché la justice de Dieu, Ses voies, Sa nature, Ses jugements, le jugement du mal et ce que Dieu
jugeait dans le mal, puis Sa fidélité, Son salut (il y avait cela en Jéhovah pour Israél), Son amour, Sa vérité. Il a
préché la justice a ’'homme et cela d’'une maniere parfaite ; il a ouvertement déclaré ce que Dieu était vis-a-vis
d’Israél dans toute la perfection de Sa nature et de Son caractere. Tout cela est accompli. Mais alors, Celui qui
avait pris volontairement sur Lui ce service pour la gloire de Dieu vis-a-vis d’Israél, se trouve dans une position
nouvelle (v. 11, etc.); Il s’est attiré la haine du peuple, I'opposition de tous ceux qui aiment I'iniquité. Ce grand
débat et la nécessité d’'une délivrance font surgir la question de savoir quel est, aux yeux de Dieu, I'état de ceux
qui ont besoin d’étre délivrés. Or, quoique ce psaume ne parle pas de propitiation, nous voyons ici que
I'expression gouvernementale de la pensée de Dieu a I'égard du péché d’lsraél pése sur I'ame de Christ,
pésera en effet plus tard, sur le résidu; car celui-ci, impliqué dans le péché d’'Israél, comme faisant partie de ce
peuple, sentira s’appesantir sur lui les conséquences des transgressions d’lsraél. Ainsi le résidu sera sous le
poids, non pas de la condamnation, car ce poids-la c’est Christ qui I'a porté pour lui en propitiation, mais des
épreuves et de la détresse qui lui exprimeront le déplaisir de Dieu. Mais au milieu de tout cela, la foi vraie
regardera vers I'Eternel (v. 11). Il y aura, dans la déclaration de la justice, comme un sentiment de témoignage
contre le péché, au milieu de 'angoisse qui en sera la conséquence : position analogue a celle des fréres de
Joseph devant lui.

[Echo du témoignage 1866 p. 544-554]

Psaumes 42-43

Dans le commencement de ce second livre des Psaumes, nous trouvons un fait qui donne un caractere tout
particulier a son importance spirituelle et prophétique, c’est I'absence du nom de Dieu en rapport avec
l'alliance. Quelles que fussent les détresses et les angoisses décrites dans les quarante et un premiers
psaumes, le cceur du psalmiste regardait toujours librement vers Jéhovah, il était en pleine relation avec Lui et
jouissait des actions de grace par lesquelles Son nom était publiguement célébré. Mais ici, abandonné, rejeté, il
n’a plus que le souvenir de ces choses, et ne peut plus que regarder dans le secret de son ame, a la nature et a
I'essence de Dieu. N'oublions pas la différence qui existe entre la relation de Dieu comme Pére et celle de Dieu
comme Jéhovah, qu’il s’agit ici d’'une délivrance extérieure et du jugement qui doit I'amener. Toutefois, le
changement qui a lieu dans ces psaumes nous fournira une grande instruction. Le psaume 22 nous exprime
cette différence d’'une maniére frappante. La, Christ Lui-méme, ayant été fait péché pour nous, était séparé de
la jouissance de Sa relation personnelle avec le Pére; au milieu de souffrances humaines, Il ne trouve pas,
cette unique fois, de soulagement divin.

Quant a la colére actuelle de Dieu, il va sans dire gu’aucune &me pieuse n’a jamais a la subir ; mais, sous le
rapport de I'affliction, la face de Dieu est bien réellement cachée a Israél, et lorsque ce peuple sera réveillé, il
sentira que Dieu lui cache Sa face a cause de son péché, quoique sa foi soit alors a I'ceuvre; or, telle est
précisément la situation décrite par ces psaumes.



Nous voyons ici les Juifs regardant a Dieu, par la foi, au milieu des circonstances les plus accablantes et
lorsqu’ils sont écartés de la jouissance de leur communion et de leur relation avec Dieu, basées sur Son
alliance. C’est la situation dans laquelle Dieu place Son peuple, lorsque la relation de I'alliance est brisée ou
ignorée. La foi reconnaissant la justice de cette situation, regarde, malgré tout, a la fidélité de Dieu comme telle,
c’est-a-dire a Sa fidélité comme faisant partie de Sa nature. C’est, pour ainsi dire, une foi dénuée de tout,
n’ayant, pour la soutenir, aucune des choses que Dieu donne a Son peuple comme témoignage de Sa faveur.
L’épreuve de I'ame est compléte. Ce qui I'occupe maintenant, n’est pas de savoir combien elle jouit des
bienfaits de Dieu, mais combien son état actuel peut entrer en rapport avec ce que Dieu est, selon Sa nature, et
compter la-dessus. L'’ame est ainsi éprouvée jusqu’au fond, la chair étant complétement jugée, parce qu’il ne
saurait y avoir aucune liaison entre elle et Dieu.

Cela, a coup s(r, ne sera jamais compris que par une nouvelle nature, capable de saisir ce que Dieu est, et
de s’attacher aux promesses par le moyen de la grace et de I'ceuvre du Saint Esprit ; de cette maniere, la chair
est complétement jugée ; on connait, on discerne toute la différence qui la sépare du nouvel homme, mais on
ignore la rédemption. En conséquence de la nouvelle nature, on a la conscience d’avoir le désir de faire le bien,
on a la conscience de la grace divine, mais point de paix. C’est une épreuve pour que nous nous abandonnions
a la grace purement et simplement. On en trouve le principe en Romains 7.

En parlant du psaume 42, nous ne pouvons nous attacher qu’au principe général qu’il renferme, sauf dans
un cas tout particulier d’expérience chrétienne : lorsqu’une ame a cru au pardon, qu’elle a reconnu son état de
péché, mais sans avoir eté réellement sondée, ou sans avoir découvert la nature toute pécheresse de la chair, il
se peut que cette d&me vienne a perdre sa premiere joie et qu’elle connaisse Dieu juste assez pour éprouver
'angoisse de ne pas avoir la lumiere de Sa présence; mais alors, ce sentiment méme lui inspire un désir
sincére d’en jouir. Un cas semblable a lieu quand une dme s’est crue chrétienne et que, par I'opération de
I’Esprit de Dieu, elle découvre qu’elle s’est trompée. Dans les deux cas, I'effet réel et bienheureux de la position
dans laquelle nous sommes placés par la rédemption est ignoré. Ce psaume ne dépasse pas I'espérance, mais
celle-ci est rendue plus profonde et plus véritable par I'épreuve; il exprime plutét le résultat de I'épreuve que
I'épreuve elle-méme par laquelle 'dme a d{ passer; c’est pourquoi, tout abandonnée qu’elle soit, nous y
trouvons une expression si bénie de son état. Elle brame aprés Dieu. Pour le chrétien, la différence est qu’il se
réjouit en Dieu (Rom. 5) ; toutefois cette soif de Dieu est, sous certains rapports, quelque chose de plus profond
que la premiére joie, parce que la joie n’est que partiellement réalisée, tandis que la soif est compléete et que
Dieu Lui-méme, tel quel, en est I'objet. Le psaume fait du reste allusion aux circonstances, et c’est la perte
qu’elle a faite de Dieu dans des circonstances heureuses qui la soutenaient plus ou moins'"!, c’est cette perte
qui oblige I'dme a s’appuyer sur Dieu méme, a Le chercher Lui seul, et qui lui fait trouver sa joie aupres de
Dieu. C’est cette soif de Dieu que I'ame spirituelle doit surtout remarquer ici. Celui qui parle dans ce psaume,
ayant perdu la joie qu’il avait eue au milieu de la multitude, brame aprés Dieu. La perte qu’il ressent en son
ceeur, c’est Dieu méme, tandis que les personnes et les circonstances heureuses disparaissent de son esprit,
quoiqu’il en ait joui avec Dieu. Le coeur a besoin de Dieu pour soi. Tel est le changement qui est opéré !

La nature divine en nous soupire apres sa joie en Dieu, seul objet capable de la satisfaire, parce qu’elle est
divine, seul objet qui remplisse tous les désirs et en exclue tout autre que lui. Auparavant, I'dme avait joui des
bénédictions de Dieu et de Dieu Lui-méme en elles. Maintenant, c’est Dieu qui devient nécessairement et d’une
maniere consciente, la bénédiction tout entiere. L’épreuve a jugé la chair quant a I'état subjectif de 'ame, elle a
jugé cette jouissance médiate de Dieu, qui n’avait lieu qu’au moyen des circonstances. Alors la vie divine, en
vue de son entiére bénédiction et avec la conscience de ce qu’est cette bénédiction, trouve sa joie parfaite en
Dieu méme, en Dieu seul. Ce n’est pas que I'dme renonce a la joie; mais la source de la joie, la pure



bénédiction morale, prend une plus grande place dans le coeur. Ainsi nous voyons des chrétiens qui, fort
éprouves par la perte de bénédictions extérieures accordées autrefois par Dieu, deviennent bien plus calmes et
ont un sentiment bien plus profond que le Seigneur est leur portion; libérés désormais de l'influence des
circonstances, ils se retirent vers ce centre de repos et de bonheur.

Quoique d’une maniére pénible, ainsi I'exige la discipline du Seigneur, les adversaires contribuent a
I'avancement de I'ame dans le sentier dont il est question : « Mes ennemis m’outragent et me brisent les os, en
me disant tout le jour : Ou est ton Dieu ? ». Celui qui parle ici avait été chassé par eux de la jouissance publique
de la bénédiction accordée par Dieu (voir Job. Pour Israél, c’est la bénédiction attachée a I'alliance). Quelle
était désormais la preuve que les bénédictions venaient de la part de Dieu ? L’ame les Lui avait attribuées, elle
avait proclamé la fidélité de Dieu, Sa puissance pour secourir ; et ses adversaires la raillant, lui disent : « Ou est
ton Dieu ? » comme plus tard les Juifs I'ont dit & Christ. L’effet de ces paroles est de rapprocher 'ame de Dieu,
car elle n’a plus rien d’autre que Lui seul. Ses adversaires lui avaient enlevé les bénédictions dont elle jouissait
et qui l'auraient facilement détournée du Seigneur. Ainsi dénuée de tout, sauf de Dieu, elle s’attend a Lui. Mais
que fait-elle ? Implore-t-elle des bénédictions ? Nullement. Souvent ’'dme, tout en cherchant la joie, ne réussit
pas a la trouver, car ce n’est pas cela qui purifie et qui bénit; or, pour bénir, il faut que Dieu purifie ; tandis
gu’une fois dépouillés de nous-mémes et cherchant Dieu, nous trouvons la joie. De méme ici, tout en se
souvenant du passeé, I'dme s’écrie : « Attends-toi a Dieu, car je le louerai encore, lui le salut de ma force et mon
Dieu ».

Il'y a, dans ce psaume, encore d’autres points a observer. La fierté, la résistance stoique contre I'épreuve,
n’aménent pas I'ame vers Dieu; au contraire, elles la tiennent loin de Lui, I'enseignent a se passer de Lui. Ici,
I’ame ayant été sensible a I'affliction et se tenant dans la dépendance, peut s’ouvrir a Dieu, a cause de Sa bonté
et de Sa fidélité.

Quand l'angoisse est a son comble et sans espoir, elle donne de l'intimité avec Celui qui est capable et
désireux de secourir : «Mon ame, pourquoi t'abattre et bruire en moi ? Attends-toi a Dieu, car je le louerai
encore ; sa face est le salut. Mon Dieu, mon &me s’abat au-dedans de moi, aussi me souviens-je de toi ».

Ceci nous méne a un autre point. Les angoisses, les afflictions, viennent de Dieu. Le jugement intérieur de
soi-méme et le regard tourné vers Dieu, 'introduisent Lui seul dans chaque circonstance. Les bénédictions et
les ennemis ont disparu : « Tes vagues et fes flots passent sur moi». C’est Dieu qui commenca I'épreuve de
Job, sans que ni lui ni Satan ne connussent Son dessein. Dieu se servit de la malice aveugle de Satan pour
briser la nature insoumise de Job, dont ce dernier ne se doutait pas, et pour amener une bénédiction. « Un
abime appelle un autre abime », mais c’est «a la voix des torrents de Dieu ». Voir ainsi la main de Dieu, dés le
début, fait qu’on a la conscience d’une relation avec Lui (pour nous, c’est avec le Pere) et, sur cette base, on
s’attend a Lui pour I'avenir : « Durant le jour, I'Eternel dispensera sa grace et, dans la nuit, son cantique sera
avec moi et ma priére au Dieu de ma vie ». Il y a de la confiance, de la hardiesse vis-a-vis d’'un Dieu fidele : « Je
dirai donc au Dieu qui est mon rocher : Pourquoi m’as-tu oublié ? ». Le mot abandonné n’est pas employe ici.
Christ seul a été abandonné; la foi sait qu’elle ne le sera jamais. Mais conformément a cette confiance en
I'amour infaillible de Dieu, le psalmiste Lui demande pourquoi Il I'a oublié entre les mains de ses ennemis.

Chose digne d’attention! Du moment que nous voyons la main du Seigneur dans nos afflictions, nous
pouvons chercher la délivrance, parce que c’est le Seigneur et que Sa main est sur nous en amour.

Les railleries des adversaires plaident elles-mémes en faveur de la délivrance (v. 10), car lorsqu’ils disent :
«Qu est ton Dieu ? », pour réponse, il faut que Dieu se manifeste. Cependant, la soif de I'ame aprés Dieu est
devenue de plus en plus profonde, et toute lIégereté de coeur ayant disparu, cette manifestation a infiniment plus



de valeur. Ici, les assurances de bénédiction sont augmentées avant que I’ame angoissée n’ait dit qu’elle était
assurée du salut de sa face et qu’elle en ferait le théme de ses louanges; mais nous avons vu que le coeur
purifié et exercé a été amené a se confier dans la fidélité de Dieu, selon la relation qu’il sait exister entre Dieu et
lui. Le cceur, sans étre encore délivré extérieurement, se confie sur Dieu et Le désire. Aussi il s’écrie : «Lui le
salut de ma face et mon Dieu» (sa face joyeuse réfléchit 'amour qui brille sur celle de Dieu). La détresse, le
manque de tout ce que Dieu avait donné, méme des bénédictions spirituelles, ont fait que le coeur s’est rejeté
sur Lui comme l'unique source de joie et avec cette confiance qui s’établit des que I'dme est prés de Dieu et
gu’elle reconnait, par la foi, la relation qui existe entre elle et Lui. Il se peut bien que la paix compléte, la pleine
jouissance du cceur, se fassent attendre, si le Seigneur trouve nécessaire de purifier encore et d’éprouver;
mais on s’appuiera cependant sur Lui avec confiance et 'dme sera amenée de cette fagon a avoir réellement
soif de Lui. « Mon ame a soif de Dieu ». Elle s’adresse a Lui; la réponse manque, mais nous voyons |’état de
I’dme amenée a ne rechercher que Dieu, assurée de la clarté de Sa face et du salut qu’elle y trouvera. Encore
un détail : c’est quand I'ame est abattue, c’est quand son orgueil est brisé, qu’elle se souvient de Dieu (v. 6).
Quand elle voit la main de Dieu dans ses épreuves (v. 7), elle voit aussi que I'Eternel (Dieu connu par une
relation) dispensera Sa gréce, que Dieu est le Dieu de sa vie et son rocher.

Dans le psaume 42, nous venons de voir 'dme restaurée intérieurement et amenée a avoir veéritablement
soif de Dieu, cherchant toute sa joie en Lui. Au psaume 43, nous voyons ensuite que 'dme demande une
délivrance qui la rende capable de jouir pleinement de Dieu. Dieu est devenu son allégresse et, ainsi restaurée,
il lui sera accordé de L’adorer librement, afin de pouvoir exprimer toute sa joie et toute sa reconnaissance. Dieu
n'est pas nommé ici le Dieu de sa vie, mais le Dieu de sa force (v. 2). Jusqu’a ce que I'dme considérat
réellement Dieu Lui-méme comme sa joie, ce cri de délivrance, quoique naturel et sans étre mauvais, s’il était
soumis a la volonté de Dieu (au fond, la soumission fait désirer plutét la purification que la délivrance de
I'épreuve), exprimait un désir de confort et de bien-étre, quoique ces choses, venant de la part de Dieu, ne
soient pas a mépriser. Mais maintenant que I’ame est purifiée, le cri de délivrance n’est autre chose que le désir
de louer et de glorifier Dieu. Ce changement est digne de remarque, quoique I'épreuve pleine de grace et juste
de la part de Dieu, puisse étre injuste de la part des hommes. Il est naturel que le coeur désire d’étre délivre;
mais, comme Elihu le dit & Job, si ce n’est pas en étant soumis & la volonté de Dieu, c’est préférer I'iniquité a
I'affliction [Job 36, 21]; on manque alors a la fois de droiture et de soumission. Dés que le coeur est complétement
restauré, le désir de la délivrance est a sa place. Or avec une conscience droite, nous saurons assez bien que
s’il y a en nous la soumission a la volonté de Dieu et le désir d’étre parfait de cceur, la délivrance arrivera
slrement au bon moment.

Ce désir d’étre délivré, c’est le désir d’étre manifestement en paix avec Dieu, de Le glorifier et de Le louer
publiquement. Au psaume 42, les ennemis qui se moquaient n’étaient que les vagues et les flots de Dieu (v. 7) ;
mais le point terrible, c’était leur question : « Ou est ton Dieu ? ». L’ame eut soif de Lui; maintenant, elle désire
que sa cause soit jugée et implore la délivrance. |l y avait une épreuve plus douloureuse que I'oppression
extérieure, quoiqu’elle existat encore, c’était la méchanceté directe des iniques («délivre-moi de I'homme
fourbe »). Le psalmiste désire que la lumiére et la vérité de Dieu apparaissent, le conduisent, I'aménent a la
montagne de Sa sainteté. Ce n’est pas ici la conscience que Dieu est la joie secrete de son &me, mais que ce
Dieu qui est sa joie 'aménera maintenant, par Sa puissance, a Le louer, a L’adorer publiqguement : « Alors j’irai
pres de I'autel de Dieu, auprés de Dieu, mon transport et mon allégresse, et je te louerai avec la harpe, 6 Dieu,
mon Dieu ! ». Cet espoir encourage son cceur et le ramene a ce qui était le secret et la plénitude de sa joie, a ce
gu’il possédait dans I'espérance que Dieu serait le salut de sa face. Moralement, Dieu était son allégresse;



maintenant, cette allégresse se montrera dans une adoration publique et paraitra sur la face radieuse de celui
qui en jouit

Dans le psaume précédent, le résultat de I'épreuve est la soif de 'dme apres Dieu, quoiqu’elle cherche la
délivrance. Ici, tout en n’étant pas encore rétablie dans la bénédiction extérieure, Dieu est son allégresse, son
Dieu, et cette bénédiction extérieure est attendue prochainement.

[Echo du témoignage 1867 p. 84-95]

Psaumes 44-48

Psaume 44. Le second livre des Psaumes présente a coup sdr un développement d’exercices moraux plus
complet, plus profond que le premier livre. L’dme a affaire a Dieu. Mais I'application de ces psaumes au
christianisme n’en est pas plus facile, par la raison simple que ce livre ne s’occupe pas des exercices produits
par la relation avec Dieu lorsqu’on est sous le poids de I'épreuve, mais d’exercices de I'dme avec Dieu apres
gu’elle a perdu la jouissance de sa relation. Pour appliquer au chrétien le contenu du premier livre, il suffisait de
saisir la différence entre la relation de Jéhovah et celle de Pére. Mais la relation du chrétien avec Dieu étant
fondée sur la destruction de tout ce qui est dans la chair, quiconque a cette relation, a, par cela méme, dépassé
la position exprimée dans le second livre des Psaumes. L’état du chrétien et les exercices qui s’y rapportent,
sont célestes. En revanche, la relation d’'une ame exercée avec Dieu est mise en relief dans ce psaume. Les
fideles reconnaissent que c’est par la grace seule et la puissance divine qu’ils ont joui des bénédictions, des
signes de la faveur de Dieu, dont ils sont privés. Le gouvernement direct de Dieu est reconnu : « C’est toi qui es
mon roi, & Dieu!»[V- 4. Ce langage d’lsraél est toujours vrai, quoique I'autorité de Dieu, sans étre moins
absolue, soit infiniment plus douce pour nous; Il est notre Seigneur par la rédemption. Nous ne renions pas le
Seigneur qui nous a rachetés[2 Pier. 2, 1], Telle est aussi la confiance des fidéles dans ce psaume : ils se vantent
de Jéhovah et célebrent sans cesse Son nom. Quoique délaissés et opprimés par leurs ennemis, ils tiennent
bon, n'oublient pas Dieu et restent fideles a I'alliance.

Deux grands principes sont en jeu ici : rester fidéle a la volonté et a I'autorité de Dieu, quelle que soit la
détresse, et ne pas chercher d’autre secours que Dieu Lui-méme, quoigu’ll ait I'air d’avoir abandonné les siens.
L’intégrité et la foi personnelle sont ainsi mises a I'épreuve ; or c’est la ce dont 'ame a besoin pour pouvoir étre
ramenée dans la jouissance et la joie des bénédictions positives. Le fait que Dieu sonde ainsi Son peuple, est
d’une haute importance ; aujourd’hui, Il I'éprouve spirituellement avant de lui accorder la paix. L’épreuve produit
cette confiance absolue en Dieu qui caractérise le second livre des Psaumes; elle montre aussi que le coeur
préfére la droiture avec Dieu a toute espéce d’aise ou de confort; car, méme s’ils n’en ont rien, les fideles
tiennent a Dieu pour Lui-méme, Il est Lui-méme moralement I'objet de leur désir, et Il I'est aussi dans Ses droits
sur eux. Par conséquent, le coeur ne peut se tourner vers autre chose, parce que ce ne serait pas vers Dieu, ni
chercher de secours qui le délivrerait des voies de Dieu. Cette réflexion nous conduit a un autre point contenu
dans ce psaume : les épreuves qui accompagnent cet abandon apparent de Dieu, sont attribuées a Sa main :

« Tu nous as repoussés, tu nous couvres d’ignominie... tu nous livres comme la brebis qu’on mange, etc. » [V 9-
1]

Outre I'application individuelle, je voudrais faire encore une observation qui se rattache ici. Lorsque, dans
I'exercice de Son gouvernement, Dieu livre Son peuple a la puissance du mal, et qu’ll permet que celle-ci ait le
dessus, c’est la une épreuve immense, non pas seulement a cause de I'affliction en elle-méme, mais parce que



le nom de Dieu est déshonoré. Quoique I'ennemi triomphe, le gouvernement de Dieu est évident. Nous voyons,
dans ce psaume, les réflexions de I'dme juste au milieu de ces circonstances douloureuses ; quoique écrasée
et couverte de 'ombre de la mort, elle n’avait pas oublié Dieu, ni forfait a Son alliance ; au contraire, malgré que
ses souffrances pussent étre nécessaires, selon le gouvernement public de Dieu par rapport a la profession de
Son nom et afin de séparer les fidéles qui peuvent se trouver au milieu de ceux qui font profession d’étre Son
peuple, malgré cela, dis-je, ces fidéles eux-mémes souffraient réellement pour le nom de Dieu. Je crois qu'il faut
distinguer entre le nom de Dieu et le nom de Jéhovah; c’est clair que Dieu était Jéhovah, comme Il est pour
nous le Pere, mais il s’agit ici de ce que Dieu est comme tel. Non seulement il y avait de la fidélité a ne point
renier le nom révélé, mais encore les souffrances avaient lieu pour ce que Dieu est; on ne se tournait pas, dans
son ceeur, vers les idoles, on préférait souffrir tout au monde plutét que renier le vrai Dieu. Les fideles agissaient
ainsi pour I'amour de Lui, pour ce qu’ll était quand les bénédictions faisaient défaut, parce que le Dieu qui était
en alliance avec Son peuple était le vrai Dieu. lls ne voulaient pas étre éprouvés seulement pour les
bénédictions de I'alliance, mais pour I'attachement de leur coeur a ce que Dieu était dans Sa nature. En
principe, il en est de méme quant a nous. C’est de la joie, parce que I'amour de I'intégrité, la participation a la
nature divine, par laquelle nous nous réjouissons en ce qui est bien, en ce qui est de Dieu, donne la conscience
d’elle-méme, c’est-a-dire la joie propre a cette nature en tant qu’elle se réjouit de ce qui est juste et bien. Ce
n'est pas de la propre justice, mais la joie de la nature divine dans ce qui est juste, joie consciente, joie
vraiment divine quant a sa nature. Seulement, pour ce qui nous concerne, il faut que cette joie ait un objet, Dieu
Lui-méme; nous le prouvons en souffrant pour Lui. Ainsi, il est dit ici, puisque les ennemis haissaient Dieu :
«pour I'amour de toi nous sommes mis a mort chaque jour, nous sommes estimés comme des brebis de
boucherie » [V- 22]. Pour que I'épreuve soit compléte et que les souffrances soient réellement a cause de Dieu, il
faut que les bénédictions manquent qui appartiennent a Sa puissance. Les fidéles sont donc abandonnés, pour
un temps, a I'oppression de I'ennemi; cela sonde leur cceur et fait aussi qu’ils souffrent pour ce que Dieu est.
Puis Sa réponse a leurs cris arrive t6t ou tard, car |l ne peut pas laisser au pouvoir du mal ce qui correspond a
Sa nature, l'intégrité envers Lui. C’est la une régle générale; Dieu délivre conformément a Son alliance,
quoique notre joie puisse étre dans un autre monde. Par rapport a la terre, le cri des fidéles amene le Messie

Je crois voir un progres dans le psaume 44, comparé aux deux psaumes précédents. Ceux-ci représentent
le fidéle délaissé, il recherche la lumiére de la face de Dieu, et tout est en ordre. Le dernier nous montre le fidéle
se tenant, dans I'intégrité de son coeur, a Dieu, en dépit de tout. Les trois psaumes présentent la méme chose,
en principe, mais le 44 d’'une maniére plus absolue. Or c’est précisément cet attachement a Dieu méme qu’il
faut apprendre ; le coeur est éprouvé jusqu’au bout.

Le psaume 45 célébre le Messie roi. Lorsque Christ est devant I'ame, Il la vivifie, Il la réveille. Ici, comme roi
victorieux, |l apparait plutét dans Son triomphe terrestre, que sous I'aspect sous lequel le chrétien I'envisage.
La puissance du mal sera alors terrassée et le coeur s’en réjouira. Maintenant, la joie est plus profonde, plus
divine.

Collectivement, nous attendons I'Epoux, individuellement le Sauveur qui n’a pas honte de nous appeler
freres[Heb. 2, 11], En pensant a Lui comme a un étre divin, nous sentons la profondeur de cette ceuvre divine,
insondable, dans laquelle Dieu a rencontré le péché et I'a aboli pour nous ; nous réfléchissons a la gloire dans
laguelle Christ est entré, et dont Il est digne tant par Sa personne que par Son ceuvre. Toutefois, nous pouvons
comprendre la joie triomphante des Juifs délivrés, ou du moins celle que produit I'anticipation de la délivrance
par le moyen du Messie. Mais a c6té de cette joie juive, le psaume 45 contient un principe d’'une grande
importance : il est dit a la fille d’oublier son peuple et la maison de son pére et que le roi tournera ses désirs
vers elle; au lieu d’étre bénie en ses peres, elle sera bénie en ses fils. L’association avec Christ brise les



anciens liens naturels et en forme de tout nouveaux. Ce principe est évidemment général et absolu; le verset 11
est décisif : « et le roi tournera ses désirs vers ta beauté ! ». Quant au chrétien, il faut donc qu'il brise les liens de
toutes les choses auxquelles la nature est attachée, afin de pouvoir marcher de maniere a faire les délices du
Seigneur. Les doctrines qui forment la base de ce principe ne sont pas exposées ici, cela ne regarde pas les
Psaumes. Il s’agit ici de I'état de I'ame; elle doit oublier toutes les choses auxquelles elle est attachée par
nature, et c’est I'arrivée de Christ qui rend cela nécessaire. Christ Lui-méme en a fini avec le monde par la mort,
et Il est entré par la résurrection dans un monde nouveau. Son droit est absolu, en contraste avec tous les
autres. La nature n’a point de liaison avec les bénédictions qu’ll apporte, c’est un ordre de choses tout différent.
Christ fonde des relations nouvelles dont Il est le centre et sur lesquelles |l a des droits divins ; on y entre par la
rédemption qui délivre des anciennes. Il faut que Christ posséde le coeur tout entier, Lui qui, en se donnant pour
nous et en nous, nous a introduits dans une toute nouvelle relation avec Lui. Lui seul peut prétendre a notre
coeur ; accepter d’autres prétendants, c’est abandonner notre nature et notre place, c’est retourner aux choses
anciennes. Etre & Lui, voila notre existence, exprimée par ces mots : «Christ est tout». Nous renions cette
vérité si nous acceptons d’autres droits sur nous que ceux de Christ. Ceci peut se dire de la religion comme
d’autre chose. Lors du regne de Christ, il faudra que le Juif cesse de se glorifier dans ses peres pour se glorifier
en Lui. Quant a nous, quelque religion légale ou charnelle que nous ayons eue, il faut I'abandonner, car les
choses anciennes sont passées [2 Cor- 5, 17] tout ce qui était gain est devenu perte ; Christ et I'avenir qu’ll donne
sont notre tout. Christ peut nous imposer des devoirs en rapport avec des relations terrestres ; mais quiconque
regarde en arriére n’est pas fait pour le royaume de Dieulluc 9, 62]. Auparavant rien de stable ; Christ est la joie,
le bonheur, en puissance et pour toujours. On trouvera cette vérité pleinement établie comme doctrine et
comme expérience en 2 Corinthiens 5 : «En sorte que pour nous, nous ne connaissons désormais personne
selon la chair, et si méme nous avons connu Christ selon la chair, toutefois maintenant nous ne le connaissons
plus ainsi. Si donc quelgu’un est en Christ, c’est une nouvelle création ; les choses vieilles sont passées, voici
toutes choses sont faites nouvelles ».

Le psaume 46 contient une vérité simple, mais solennelle et importante pour les chrétiens lorsqu’au milieu
des souffrances de ce monde, ils sont portés a chercher du secours dans leurs propres efforts. « Soyez
tranquilles et apprenez que c’est moi qui suis Dieu » [v- 10]. Voila I'exhortation ; 'encouragement précéde : « Dieu
est pour nous le refuge et la force ; dans les détresses on trouve en Lui tout secours » [V- 11. Si tel est le caractére
de Dieu, «nous n’avons point a craindre quand la terre se bouleverserait et que les montagnes seraient
ébranlées au coeur de la mer »[v- 2. Mais il faut attendre qu’ll intervienne et c’est la I'épreuve de la foi, soit
comme exercice de patience, soit en résistant a I'envie de se délivrer par des efforts humains. La vérité que
nous trouvons dans ce psaume est un encouragement précieux et béni qu’aucune adversité ne saurait
diminuer, puisque l'adversité vient des hommes et que Dieu reste Dieu; mais, pour cela, il ne faut chercher
refuge qu’aupres de Lui, il faut que la confiance soit compléte, le cas méme prévu ou tout serait contre nous.

Remarquez que c’est Dieu comme tel qui est notre refuge et notre force. Il n’est pas dit : «I’Eternel », sauf
aux versets 7, 8, 11, lorsqu’il est question de l'alliance. |l s’agit de Dieu dans Sa nature, en contraste avec
I’'nomme et en général avec toute puissance quelconque ; car si Dieu est pour nous, qui sera contre nous ? [Rom.
8, 31] La foi saisit cette vérité. Il est un refuge ol nous trouvons notre abri et Il est la force, de sorte qu’aucune
puissance adverse ne peut réussir contre nous. Que I'angoisse soit a son comble, Il est notre secours, notre
garantie infaillible ; mais ce secours n’est pas toujours matériel, apparent. L’essentiel, c’est de regarder a Dieu,
et le fait que nous sommes abandonnés a Lui, que nous n’avons pas d’autre ressource que Lui, a pour
conséquence d’annuler a nos yeux le pouvoir du mal, puisqu’il ne peut absolument rien contre Dieu. Le roi
d’Assyrie demandait & Ezéchias sur qui il se confiait. S’il s’agissait d’autre secours, nous pourrions les



comparer ensemble, en peser la valeur; pour celui-ci, il ne faut que la foi. « Vous croyez en Dieu »[Jean 14, 1],
Contre un tel secours, toute force est faiblesse ; mais il faut I'attendre ; les efforts humains I'excluent, car alors
on cherche une autre ressource qui n’est pas la foi. Dieu peut nous demander d’agir, alors la foi le fait avec
confiance ; mais ce n’est jamais selon les voies humaines.

Quand l'affaire est entre les mains de Dieu, des qu’il ne s’agit point d’'un devoir, notre réle est d’étre
tranquilles et nous apprendrons bientdt qu’ll est Dieu. Les efforts de ’lhomme gatent tout, ses plans humains ne
sauraient réussir. Dieu interviendra & Sa maniere et a Son heure. Il existe certes des devoirs a accomplir; en
avez-vous, vous ne devez pas vous Yy soustraire; mais dans le cas contraire et si vous étes dans I'adversité,
votre rble est d’attendre ; ou bien vous manquez de foi; tout effort, toute tentative de votre part ne serait qu’un
effet de la chair.

Nous avons vu ailleurs que l'intégrité est nécessaire pour se confier en Dieu, parce que c’est en la sainte
nature de Dieu qu’on se confie. Cette confiance absolue est requise lorsque la puissance du mal est excessive;;
le sentier du saint se caractérise par le support jusqu’au moment de la délivrance. Mais ici il y a une autre
pensée. Dieu, haut éleve sur la terre, a une demeure ou les rivieres de Sa grace rafraichissent; cette demeure,
alors Sion et le temple, la cité de Dieu, est maintenant I'Eglise. C’est dans cette demeure que coulent les
fleuves rafraichissants, Il la préservera (I'Eglise d’une maniére encore meilleure que Sion, la cité de Ses
solennités), et c’est Ia qu’ll entre dans le caractere réel de Sa propre relation. C’est 1a qu’ll donne la paix, ayant
détruit toute la puissance de I'ennemi. Alors quiconque aura attendu apprendra que c’est Lui qui est Dieu ; nous
I'apprendrons au milieu de scénes encore plus saintes et plus radieuses.

Psaume 47. — J’ai peu de choses a dire sur ce psaume. C’est le chant de triomphe du peuple de Dieu
quand la délivrance arrivera. Il est utile d’observer comment le gouvernement du monde est en rapport étroit
avec Israél. L’Eternel, le Trés-haut, est grand roi sur toute la terre. Peuples et nations sont soumis & Israél, Dieu
choisit I'héritage pour le résidu de Son peuple, Jacob, lequel Il aime. Tout cela aboultit a la louange de Dieu, et
fait éclater les acclamations de Son peuple. Quelles que soient les bénédictions et la gloire du peuple de Dieu,
sa joie principale est dans la gloire de Dieu Lui-méme. D’abord Sa puissance est célébrée et les peuples alors
en relation avec Israél sont appelés a chanter des hymnes de triomphe, parce que cette puissance est aussi
leur délivrance et leur bénédiction ; Israél sait cela et 'annonce. La ce peuple trouve enfin sa place; il en résulte
que Dieu domine dans sa pensée. C’est ce qui arrive toujours quand I'ame connait réellement la bénédiction;
elle se tourne vers Celui qui bénit, non seulement au moyen d’actions de grace, mais en célébrant tout ce
gu’elle connait de Dieu par Ses bénédictions. Sa propre gloire est la joie de Son peuple, car 'ame ne Le
connait pas simplement dans Ses bénédictions, mais aussi dans Sa gloire qui éclate par leur moyen. Ainsi les
versets 5 a 8 célebrent ce que Dieu est, manifesté et connu de cette maniére. De méme en Romains 5, 11, non
seulement le salut est constaté, mais il est dit : « Nous nous glorifions en Dieu par lequel nous avons regu la
réconciliation ».

Les louanges doivent étre faites avec intelligence. Un point que nous négligeons, c’est de vivre et de louer
Dieu conformément aux rapports de Dieu avec nous. Il est notre Pére, Christ, notre Seigneur. La, dans le
royaume (v. 8), Il siége sur le trbne de Sa sainteté et regne sur les nations. Les princes des nations se
réunissent a un peuple particulier, celui de la promesse, le peuple du Dieu d’Abraham. Les boucliers de la terre
sont a Dieu. Il est souverainement élevé : telle doit étre la pensée prédominante qui remplisse le coeur du saint.

J’ajoute, en terminant, que cette fin du psaume annonce le réegne de Dieu a son point de vue le plus général,
I'exaltation divine y étant mise en rapport avec Israél qui la célebre. Le psaume suivant contient des détails
locaux et les jugements par lesquels le tréne de Dieu est établi en Sion.



[Echo du témoignage 1868 p. 232-249]

Psaumes 49-54

Le psaume 49 est un tableau de la vanité du monde, suivie du jugement de Dieu a la fin; ce tableau
s’applique a tous les temps, quoiqu’il ne doive étre publiguement réalisé qu’a la fin. La mort prouve la folie de
toute sagesse, de toute prévoyance et de toute grandeur humaines : observation générale d’apres laquelle on
se dirige rarement, mais qui est toujours vraie. La mort et la destruction ne peuvent pas donner la sagesse
positive, mais elles peuvent montrer d’'une maniére négative que cela seul qui ait quelque valeur, c’est ce qui
n’appartient pas a ’'homme mortel. L’homme établit sa famille, perpétue son nom; il disparait. Rien n’arréte la
main de la mort : « Un homme ne peut nullement racheter son frére, il ne saurait donner a Dieu sa rangon » (v.
7). Il vient un matin (v. 14) ou les justes auront le dessus sur ceux qui paraissent sages quant a ce monde. La
mort se repait d’eux; ou, comme négligeant Dieu, ils sont assujettis aux justes lorsque le jugement de Dieu
arrive. Mais la puissance de Dieu en laquelle les justes se confient est au-dessus de la puissance de la mort; Il
rachétera de la mort le résidu. De méme aussi ceux qui seront vivants, & I'arrivée de Christ pour I'Eglise, ne
mourront point; ceux qui seront morts ressusciteront. Telle est la confiance du croyant; la mort ne I'alarme pas,
car il se confie en quelqu’un qui est au-dessus de la mort, qui rachéte, qui délivre de sa puissance, ou qui
ressuscite. Toutefois, le chrétien va plus loin, quoique cela soit vrai aussi, a son égard. Il peut dire : « afin que je
n’eusse pas de confiance en moi-méme, mais en Dieu qui ressuscite les morts », mais il dit encore : «j'avais en
moi-méme la sentence de mort»[2 Cor- 1, 9] || ne prend point, comme le résidu, sa position de ce coté-ci de la
mort; de sorte que le fait qu’il est délivré de la mort pour vivre ici d’'une vie nouvelle, est I'objet de son ame.
Christ étant mort, ses rapports avec le monde ont cessé, sauf comme pélerin pour le traverser. Il a la sentence
de mort en lui-méme (2 Cor- 1, 9]+ il ne connait pas d’homme en la chair, pas méme Christ. Ses relations avec le
monde sont terminées, sauf comme serviteur de Christ dans le monde; il se considére comme mort; «il est
crucifié avec Christ », mais il vit; «mais c’est Christ qui vit en lui, et la vie dont il vit en la chair, il la vit par la foi
au Fils de Dieu qui I'a aimé et s’est donné lui-méme pour lui»[Gal- 2, 201 en sorte qu’il est délivré de ce présent
monde. Ainsi le chrétien est placé sur le terrain de ce psaume, quant au principe général, mais il est dans une
position toute différente. Il n’est nullement question pour lui d’échapper a la mort corporelle (quoique,
extérieurement, cela puisse étre le cas, car nous ne mourrons pas tous), car la mort est un gain[Phil- 1,21] et il se
considére comme mort, sa vie étant cachée avec Christ en DieulCol- 3, 3] sa vie étant en Christ. Mais ce n’en
montre que mieux la folie — sur laquelle le psaume insiste — de se confier en ses ressources, de s’élever soi-
méme et de compter sur I'avenir, dans un monde ou regne la mort; de compter sur les choses auxquelles
s’applique le pouvoir de la mort. « Et pourtant ’'homme ne peut demeurer dans la splendeur ». QU’il est difficile,
méme lorsqu’on est heureux en Christ, avec des affections célestes, de ne pas regarder aux choses visibles, de
penser que la sagesse, les talents, les succés et 'approbation des hommes ne sont absolument rien que la
pature de la mort; et que toute la question morale est en dehors de ces choses, sauf en tant qu’elles ont pu
tromper les hommes. Que le saint veille donc; qu'’il ne s’effraie point lorsque le succés accompagne ceux qui
n’acceptent pas la croix. Nous attendons le jugement de Dieu sur tout ce qui est puissant et élevé; nous
exergons ce jugement dans notre conscience. Il n’y a aucune intelligence divine dans ’hnomme dont le coeur est
attaché a la gloire de ce monde. Les hommes le loueront : il a réussi; il a établi ses enfants; il a élevé sa
position. Les plus beaux noms lui seront donnés ; mais il n’a pas de jugement, son coeur est lié aux choses dont
la mort se repait. Tous les principes d’action du monde ont la mort pour contrepoids ; aprés tout, dans tous ces
principes d’action, I’'homme est semblable aux bétes qui périssent — seulement avec plus de soucis qu’elles.



Psaume 50. — Mais si la mort donne cette lecon, le jugement divin est exécuté, et ceci introduit d’autres
considérations : le contraste de la religion cérémonielle que Dieu peut avoir ordonnée dans Sa bonté envers
I’lhomme, et cette justice pratique que Dieu exige de ’homme pour le reconnaitre. Mais ceci se trouvera en
relation spéciale avec Dieu, selon Ses propres voies. Les saints sont assemblés par le sacrifice. La grace qui
rachete et le sentiment de sa nécessité doivent étre produits pour étre reconnus comme tels par Dieu; ces
choses sont réunies pour Dieu. Le jugement a lieu sur le terrain moral sur lequel la conscience de I’'homme se
trouve pour avoir abusé de privileges, s’il en a. De méme ici, quant a Israél, Dieu ne se plaint pas du manque de
sacrifices. Il ne s’agira d’aucune religion cérémonielle, mais de la méchanceté. Dieu s’étant tu dans Sa longue
patience, le monde pourrait s’imaginer qu’on peut Le traiter comme un homme, avec des formes extérieures,
des sacrifices, des cérémonies, sans conscience, et que Dieu ne voit pas plus loin. Mais Dieu met devant
I’lhomme tout ce qu’il a fait (v. 21).

Celui qui connait Dieu de maniére a pouvoir Le louer, qui reconnait ce que Dieu est, Le bénit pour ce qu’ll
est, et regle justement sa marche; celui-la jouira de la bénédiction gouvernementale de Dieu (v. 23). Celui qui
offre des sacrifices comme s’il pouvait ainsi apaiser Dieu, et continue sans prendre garde a Lui dans sa
conscience, celui-la Dieu le reprendra et mettra devant ses yeux tout ce qu'il a fait; si c’est ici-bas, pour le
salut; si c’est en jugement, il N’y aura personne pour délivrer (v. 21, 22).

Psaume 51. — La ou il y a une ceuvre de Dieu, elle va bien plus profond. C’est ce que nous voyons dans ce
psaume. Dieu a annoncé un jugement. L’ame, divinement touchée, cherche la miséricorde, elle désire que
Celui qui, seul, peut le faire, la nettoie comme cela est digne de Lui; 'ame, ainsi enseignée, sent qu’elle a
affaire avec Dieu. Elle cherche a étre nettoyée d’une maniére convenable a une telle situation. Comparez Jean
13, 8 (Il venait de Dieu, Il allait vers Dieu, et le Pére avait remis toutes choses entre Ses mains). Le péché est
aussi confessé. Ce qui distingue ce psaume, c’est le fait d’avoir a parler a Dieu Lui-méme et, avec cela, c’est le
sentiment de celui qui est dans cette position. Or ceci s’étend beaucoup au-dela de la simple idée de jugement.
A partir du verset 5, il s’agit des principes intérieurs, car on a affaire avec Dieu et non pas simplement a juger
des actes.

Il'y a le sentiment du péché, dans la nature et dans I'origine de notre étre, et que Dieu doit trouver la vérité
dans le cceur; il y a, de plus, la confiance en Dieu qu’ll enseignera la sagesse dans I’'homme intérieur, celle que
I'ceil de l'aigle n’a pas vue. Ceci est précieux a comprendre. L’ame envisage I'’humiliation avec joie, comme
étant le moyen de briser une volonté profane, car, la haissant, elle désire qu’elle soit anéantie. En ce sens,
'amertume de I'humiliation est douce; il y a la conscience bénie que lorsque le Seigneur nous lave, nous
sommes plus blancs que la neige. Pensée bénie, que celle d’étre nets devant Ses yeux; on y croit peu, parce
gu’on ne croit pas assez que c’est Lui qui le fait. Jusque-Ia, il y avait plutét la pensée qu’il est précieux d’étre
net devant Dieu, ce qui est nécessaire du cété de Dieu, et ce en quoi le cceur d’'un saint prend du plaisir.
Maintenant, on recherche la joie comme venant de Dieu. Le chatiment, 'humiliation et tout le reste étant
considérés comme dispensés par la main de Dieu, on est autorisé a rechercher la joie et la face de Dieu; non
pas avant, ce qui aurait été une jouissance égoiste quoique assez naturelle ; mais Dieu ne la donne pas jusqu’a
ce que le ceeur soit droit. Le caeur doit étre vrai, réellement purifié en accord avec Dieu, pour jouir de la faveur
et de la joie. Du reste, pendant qu’il regardait a Dieu pour qu’ll cachéat Sa face des péchés et qu’ll effacat toutes
les iniquités, il n’en désirait pas moins étre rendu net. Mais maintenant, regardant a la bonté de Dieu, il le
désire, non point seulement comme une chose requise par la sainteté de Dieu mais comme I'ceuvre de Sa
grace, comme quelque chose venant de Lui : « Crée en moi un cceur pur, 6 Dieu ». Il ajoute : « et veuille rétablir
en moi un esprit ferme » ; il ne s’agit pas d’un esprit droit, mais d’un esprit ferme, calmement fixé sur Dieu, seul
objet du cceur, d’'un esprit qui compte paisiblement sur Lui et s’attend a Lui. L’ame ainsi enseignée ne peut se



passer de la présence de Dieu; sa frayeur est d’en étre bannie. Elle n’est pas encore intelligente dans la grace
et dans I'assurance de la faveur divine, mais elle ne peut se passer de Sa présence ; en étre éloigné serait pour
elle une misére immense, qu’elle sent d’autant plus que I'ceil est fixé sur Dieu. C’est pourquoi I'ame supplie
avant tout de ne pas étre bannie de Sa présence connue en vérité, et désirée comme nécessaire. Sans quoi
point de joie.

L’action du Saint Esprit, non pas Son habitation, est connue comme la puissance de la joie ; 'd&me demande
de n’étre pas privée de I'action du Saint Esprit. Ici, il faut remarquer la différence d’avec le cas d’un chrétien,
soit que nous considérions le commencement de sa conversion ou sa restauration dans la communion. Jusqu’a
présent, nous avons examiné les principes essentiels de la communion de I'dme avec Dieu. Un chrétien
intelligent ne pourrait pas dire littéralement : Ne me retire pas ton Saint Esprit; il considere les effets de son
péché d’une tout autre maniere. Il a contristé I'Esprit, il a péché contre 'amour, mais il ne croit pas que Dieu lui
6te jamais Son Saint Esprit. Si le chatiment est extréme et que le bouclier de la foi soit baissé, il doutera peut-
étre qu’il ait le Saint Esprit ou méme qu’il L’ait jamais eu ; mais jamais il ne demandera qu’ll ne lui soit pas 6té; il
désespeére, peut-étre, il se croit réprouve, et s’il pense qu’il L’avait extérieurement, comme en Hébreux 6, il croit
gu’il est impossible qu'’il puisse étre renouvelé a repentance, parce qu’il L’a perdu. Mais sauf dans ce cas
extréme, ou dans 'usage d’Hébreux 6 pour notre propre condamnation, usage ordinaire avant que I'on ait
obtenu la paix réellement, il n’'y a aucune pensée pareille dans un chrétien. Un homme peut douter qu’il ait le
Saint Esprit, mais un chrétien intelligent ne croit pas que Dieu Le retire. Il peut étre comme désespéré ou
attristé, parce qu’il a contristé I’'Esprit qui est en lui. Le résidu peut demander I'action de I’'Esprit en Israél, pour
autant que Dieu reconnait cette nation, ou que le résidu espere qu’ll la reconnait (cf. Agg. 2, 5). David de méme
ayant péché, pouvait parler ainsi; un chrétien ne le pourrait pas. Un chrétien connaissant la vérité, mais ayant
failli dans sa marche et assailli par I'ennemi, pourrait déplorer la perte pratique de cette action de I'Esprit qui
seule nous garde dans la communion, et qui tient élevé le bouclier de la foi, et tout cela serait juste. Quelqu’un
donc qui serait ainsi privé de cette action, pourrait dire : « Rends-moi la joie de ton salut ». Mais ce n’est pas la
un état convenable de I'ame; cela ne peut arriver que lorsqu’elle recule. Dans un cas extréme, la chose va
jusgu’a la crainte d’étre perdu, quoique, aprés tout, I'espoir ne soit jamais tout a fait abandonné. Mais au retour
d’une telle &me, les versets 11 et 12 sont d’un usage pratique quoique jamais il n’y ait lieu, pour elle, de dire :
« Ne me retire pas ton Saint Esprit ».

II'y a une action constante du Saint Esprit pour conserver la foi vivante; cette action peut étre la source
d’'une grande joie lorsque nous marchons avec Dieu; mais lorsque nous n’avons pas de joie, elle empéche
I'ennemi d’introduire du doute quant a notre &me devant Dieu. Elle conserve, comme je I'ai dit, la foi vivante.
L’ennemi n’est pas, comme puissance des ténebres, entre nos ames et Dieu. Voila, pratiquement, ce qui est
désiré ici, et aussi que la joie sensible du salut de Dieu soit rétablie, mais sans la connaissance de I’habitation
de I'Esprit, fondée sur la rédemption. Nous pouvons exprimer aussi, comme le verset 12, le désir que la joie du
salut soit restaurée et que le coeur soit soutenu par un esprit bien ferme, cette liberté devant Dieu et dans Son
service, dont jouit, quand I'Esprit n’est pas contristé, 'dme qui connait la rédemption et la lumiere de la face
bénie de Dieu. En David, il y avait I'incertitude de la répétition du pardon des péchés, I'acceptation permanente
de la personne étant inconnue. En Israél, dans les derniers jours, il y aura la connaissance de relations
longtemps goltées — maintenant suspendues — quoiqu’il y ait de la confiance en Dieu a cet égard. Mais tout
cela n’est point I'état du chrétien. S’il sait que le Saint Esprit demeure en lui, il sait aussi qu’ll reste en lui. L’ame
en laquelle I'Esprit de Dieu agit, peut, a cet égard, se trouver dans les états suivants : Premiérement, exercée
mais ignorante, ayant une idée générale du pardon, elle peut s’appliquer a elle-méme toutes les conséquences
du péché, vaguement mais avec terreur. Secondement, lorsque le pardon est connu et surtout quand il est



connu sans une grande conviction de péché, mais qu’en méme temps la justice de Dieu n’est pas connue,
I'ame, perdant le sentiment du pardon par ses manquements ou son insouciance, voit le jugement devant elle,
sans avoir la justice; alors toute joie précédente devient amertume; elle s’applique le sentiment de la ruine
(Héb. 6) ainsi que tous les autres passages qui parlent de la persévérance comme d’une condition, ou qui
parlent de la déchéance. Mais, dans ce cas, I'ame n’est pas réellement affranchie ; elle a connu le pardon, non
pas la justice. Elle a connu le sang sur les linteaux, mais non pas la mer Rouge. Elle est en train d’apprendre la
justice divine et la paix durable devant Dieu en Christ ressuscité. Troisiemement, il y a le cas dont j’ai déja parlé
ou la vérité étant connue, on a joué avec le péché; alors I'ennemi devient puissant; Ia, il n’y a point de force
pour employer la Parole ou les promesses, et on s’applique a soi-méme chaque sentence amére. La justice de
Dieu étant reconnue comme juste, Satan, pour ainsi dire, est l'interprete de la Parole, et non pas Dieu.
Cependant, Dieu se sert de tout cela comme d’un chatiment pour remettre 'dme en régle, et celle-ci, par la
grace, s’attache a Dieu, en dépit de tout. J’ai plus dit sur ces versets que cela ne pourrait paraitre naturel,
parce qu’on en abuse si souvent pour placer les chrétiens sur le terrain de I’Ancien Testament, et les priver de
la vérité de la demeure constante de I'Esprit en eux; tout cela est une fausse application de I’Ancien Testament.

Je termine par quelques remarques sur les derniers versets. L’ame n’est pas encore restaurée, ni libre
devant Dieu; elle cherche cela. Une fois affranchie, elle peut enseigner les autres. Mais tandis qu’elle désire un
coeur pur, il y a un autre genre de péché qui pése sur I'ame qui rejette Christ : la dette du sang : « Délivre-moi
du sang versé ». Il va sans dire que nous ne pouvons plus tuer Christ; mais le péché est le méme. Ainsi, il n'y a
pas seulement la souillure du péché, mais les affections sont mauvaises; il y a de la haine contre Dieu,
manifestée par la haine contre les saints et surtout contre Christ. Nous pouvons comprendre comment Israél
aura a chercher d’étre restauré; ils ont invoqué Son sang sur eux et sur leurs enfants[Matt. 27, 25]. En pratique,
nos ceeurs L’ont rejeté et ne voulaient rien de Lui. Cependant, 'dme attirée par la grace peut chercher a étre
nettoyée aussi de cela; et, de plus, dans ce pardon, elle voit que Dieu est vraiment le Dieu de son salut; non
pas le Dieu de jugement, mais que dans I'extrémité méme du péché, il y a un Sauveur qui sauve en amour.
Alors elle chante hautement la justice de Dieu. Dans sa relation précédente avec Dieu, il n’avait que le péché;
la croix, c’était Dieu allant a la rencontre du péché et le péché dans 'homme allant a la rencontre de Dieu.
L’homme, c’est-a-dire le pécheur, n’avait que du péché. La, il a montré qu’il n’était que haine et violence contre
Dieu présent en amour. Mais la aussi, Dieu devint non pas un restaurateur, mais un Sauveur parfait; Il montra
Sa justice en ce qui concerne I'ceuvre de Christ, en plagant ’lhomme Christ comme homme a Sa droite. Des
lors seulement, la justice de Dieu est connue ; ayant triomphé dans le salut, I'ame la chante et la proclame. Voila
la vraie liberté; le Saint Esprit, ainsi donng, en est la puissance. La conséquence nécessaire, c’est que les
sacrifices n’ont point de place ; ou seraient-ils ? Comment reconnaitraient-ils Dieu ? Un esprit brisé, voila ce qui
est convenable a la croix, au corps rompu de Christ et au péché pardonné. Dieu ne méprise pas cela. Cela
répond a Sa pensée dans la croix, a Sa grace envers le pécheur. Alors entrent la paix, la bénédiction et le
service. Ici, cela va sans dire, la chose a lieu au point de vue de I'ordre millénial juif, mais elle a vraiment lieu
spirituellement dans le chrétien.

Le psaume 52 n’exige que peu de remarques : il s’applique au jugement d’lsraél, mais il présente quelques
principes qui concernent directement le croyant a toute époque lorsqu’il ne regarde pas aux circonstances, au
milieu de la puissance du mal. Le mal se vante de sa puissance, mais la foi voit autre chose. La bonté de Dieu
devant lequel les hommes sont comme des sauterelles, montre son support, quoique le mal prévale
continuellement. « La grace de Dieu est de tous les jours ». Jamais rien ne lui échappe, et rien n’est hors de sa
portée. Il ne s’agit pas seulement de la puissance de Dieu, mais de Sa bonté. C’est une grande vérité générale;
nous, nous disons : Notre Pére ! « Pas un passereau ne tombe a terre sans la permission de votre Pére » [Matt.



10, 29], D’un autre c6té, il y a ici quelque chose de particuliérement précieux. Ce n’est pas la bonté du Seigneur
dans Sa relation avec Israél, mais ce qui est dans la nature de Dieu. La bonté de Dieu, quelle ressource contre
le mal! Comme telle, elle ne peut ni cesser, ni s’'interrompre. L’orgueil méne a la ruine, mais celui qui se confie
dans le Seigneur et dans Son amour fidéle, sera, lorsque tout le reste se fane, comme un olivier verdoyant dans
la maison de Dieu.

Psaume 53. — Ce psaume, comme nous le savons, condamne ceux qui usent le plus du péché. Le secret
de cette voie est ancien; j'en dirai donc peu de chose. La marche des méchants provient de ce que Dieu
n’existe pas pour eux. La foi n’existe pas et I'on ne voit pas Dieu; tel est le secret de toute erreur en pratique et
dans le raisonnement humain. Plus nous examinerons tout le cours de I'activité humaine, nos fautes a nous,
chrétiens, les errements divers de la philosophie, plus nous trouverons aussi que I'ignorance de Dieu est au
fond de tout cela. Le cas, ici, est celui d’'une conscience qui ne fait aucune attention a Dieu. Le coeur n’a aucun
désir de Lui, et la propre volonté travaille comme s’il n’y avait point de Dieu. L’insensé dit en son cceur : «lln'y a
point de Dieu ». Pourquoi parle-t-il ainsi ? Parce que sa conscience lui dit qu’il y a un Dieu. Sa volonté voudrait
gu’il n’y en elt point ; et comme cet insensé ne voit pas Dieu dans Ses ceuvres, sa volonté ne voit que ce qu’elle
veut. Dieu est mis de c6té et toute la conduite de I'insensé est sous I'influence de sa propre volonté, comme s’il
n’existait point de Dieu. S’il réfiéchit, il s’efforce de prouver que Dieu n’est pas, parce qu’autrement il se
trouverait arrété. S’exaltant et se décevant lui-méme, il en vient a désirer que Dieu n’existe pas, et non point a
penser mais a agir comme s’il pensait qu’il n’y a pas de Dieu. Dans un certain sens, cet insensé pense ainsi en
effet; car exclusivement occupé des choses présentes, aveuglé par son aliénement de Dieu, mort quant au
sentiment moral, jugeant d’aprés les choses présentes, il peut conclure qu’il n’y a point de Dieu; vivant dans
ses pensées ainsi formées, il s’exprime, de cette maniere, en son cceur. Si sa conscience s’éveille, il sait bien
que Dieu existe ; mais il vit dans sa volonté, dans les pensées de cette volonté et, pour lui, il n’y a point de Dieu.
C’est étonnant comment la raison humaine fait généralement abstraction de I'existence de Dieu! Impossible
gu’on regarde autour de soi sans voir la masse du mal qui existe ; si I'on n’accepte pas la chute et le salut, que
penser quand on ne voit pas Dieu intervenir, d’'une maniére immédiate, comme en Israél ? Alors on Le laisse de
cété et 'on admet tout, comme s’ll n’existait pas. Ne voulant pas placer toutes choses sur le terrain de la vérité,
les hommes ne peuvent, par conséquent, pas introduire Dieu dans leur vie, et ils expliquent tout sans Lui. Voila
ce qu’on appelle la philosophie. Or cela mene précisément sous la puissance du mal, car le mal existe ainsi que
sa puissance. Si Dieu n’est pas introduit, il faut que la puissance du mal ait le dessus. Qui I'en empécherait ?
Dieu agit jusqu’a ce que son temps soit venu, le temps ou il N’y a plus de bien a faire par la patience. Alors le
mal arrive au comble, comme nous le voyons dans ce psaume, et il en résulte le jugement (v. 2-6). Les
principes du monde sont tels a toute époque. Dés que j’agis comme si Dieu n’existait pas, c’est-a-dire sans
rechercher Sa volonté, c’est comme si je disais dans mon cceur : « |l n’y a point de Dieu ». Si la peur dont il est
parlé au verset 5 est celle de la congrégation des justes, comme je le pense, nous voyons combien cette peur
est inutile au jour de la puissance du mal; car plus ce dernier grandit, plus c’est Dieu que cela concerne. C’est
lorsque les méchants triomphent, que Dieu se rit d’eux. Le psalmiste, comme Juif, désire ardemment cette
époque de la restauration d’Israél. Dans un certain sens, nous la désirons aussi, parce que nous désirons la
disparition du mal et le repos de la terre ; mais ce n’est pas la la bénédiction la plus élevée.

Psaume 54. — Ce psaume contient un seul principe, mais un des plus importants et des plus pratiques :
Dieu seul et Son nom; c’est-a-dire que la révélation de Lui-méme est la ressource de I'dme. Les étrangers n’ont
pas eu Dieu devant leurs yeux; mais le croyant L’a devant lui et, pour lui, tout dépend du nom de Dieu. Il y a
I'expression de la dépendance et la recherche de Dieu selon Son nom ; le nom de Dieu tient la premiere place
dans ce psaume. |l faut remarquer que Dieu n’est pas connu ici dans une relation d’alliance. Il ne s’agit pas de



Jéhovah, sauf a la fin du psaume, mais de Dieu, comme tel, en contraste avec les hommes et tout le reste ; de
Dieu connu en ce qu’ll est : source de miséricorde et de bonté, en laquelle nous nous confions. Mais Dieu s’est
révélé Lui-méme; Il s’est fait connaitre aux hommes ; Son nom qui exprime ce qu’ll est, ce nom est connu et le
coeur se confie en cela. Que cette confiance est douce ! C’est la joie et le repos. Que peut I’'homme contre nous,
quand Dieu est pour nous ? Il se peut que je ne sache pas ce que Dieu fera; mais j’ai confiance en Lui. Dieu dit
gu’ll est mon secours. Une fois que I'dme est délivrée ou qu’elle pense a la délivrance, tout ce que Dieu est, en
relation avec Son peuple, produit en elle la louange. Mais ce que Dieu est, voila sa ressource.

[Echo du témoignage 1869 p. 218-228]

Psaumes 55-58

Le psaume 55 est I'expression d’'une grande détresse d’esprit. Il y avait des ennemis au-dehors. Telle était
la difficulté dans laquelle il se trouvait, cependant cette circonstance n’était que I'occasion de ce qui pesait
réellement sur son esprit. La véritable cause était la haine de ceux qui se tenaient dans la plus intime relation
avec lui. Ceci 'amene en présence de la mort et du jugement divin, parce que, comme instruments de Satan,
ses ennemis veulent charger I'effet du péché sur son @me entre Dieu et lui. Le Seigneur Lui-méme (quoique ce
psaume ne soit pas proprement une prophétie du Seigneur) a entierement passé par la, je n’ai pas besoin de le
dire. lls essayerent de charger le péché sur Lui, et ils triomphérent en ce que Jésus fut abandonné de Dieu, fut
regardé comme battu, frappé de Dieu et affligé [Es. 53, 41. Proprement, c’est le résidu des derniers jours, comme
nous I'avons vu; dans toute leur affliction, Il fut Lui-méme affligé [Es. 63, 91. Cette charge de I'iniquité sur I'ame,
par des hommes méchants, instruments de Satan (a travers laquelle le Seigneur a marché plus profondément
que qui que ce soit, parce qu’ll prit notre iniquité) est une chose bien solennelle.

Christ ne porte pas précisément le courroux et nous ne le porterons jamais, mais Il en subit le poids sur Son
ame; comme puissance de Satan, de méchants hommes 'ont chargé sur Lui. Le Seigneur peut trouver que
c’est une épreuve nécessaire pour les chrétiens. Alors on se confie en Dieu, on espére que Son oreille sera
attentive au cri d’'un cceur qui se confie en Lui. Mais jusqu’a ce qu’on cherche le Seigneur, la puissance du mal
et le mal lui-méme désolent et abattent 'dme. L’existence et la puissance du mal opposé a Dieu, pésent sur
I'ame. Ceci est uni a la confiance profondément outragée dans I’'homme, non par un ennemi, mais par un intime
ami. En quoi peut-on se confier en ’homme, si nos plus proches nous trahissent ? Cela procure I'isolement du
ceeur. Rien n’est digne de confiance. Or le Seigneur a traversé cette puissance du mal. Nous le sentons
seulement lorsque la chair n’est pas brisée et qu’elle doit I'étre. Cette puissance existe, mais elle est brisée par
Christ, par la foi. En tant que nous sommes pécheurs, cette espéce de puissance de Satan apporte avec elle un
caractere de jugement. Nous pouvons, par la grace, surmonter ce jugement et avoir confiance ; car c’est pour
cela aussi que Christ a intercédé pour Pierre, et tout en tombant sous la puissance de Satan, il fut gardé du
doute et du désespoir. La plus terrible chose ici, est la méchanceté venant comme puissance du mal. L’esprit
lui-méme tremble devant ce manque de cceur et voudrait fuir; un esprit de grace, au contraire, resterait en paix
lorsque le mal P'environne. Le coeur sent cependant qu’il n’a aucune association avec cela et voudrait
seulement fuir et étre seul, en paix, car il est dans la position de ne pouvoir se confier en personne. Ceci amene
enfin I'esprit au Seigneur, car, apres tout, dans ce monde, il n’a pas les ailes de la colombe. L’effet en est de
présenter la méchanceté devant le Seigneur, dans Sa pleine lumiere. Ceci améne nécessairement (au point de
vue ou tout est considéré dans les Psaumes, de patience sous le mal et de justice qui doit voir le mal comme
tel; car quoique les souffrances de Christ sous ce mal, méme jusqu’a la colére, aient été introduites, et qu’ainsi



la grace, en jugement, soit intervenue, il est envisagé cependant, en général, au point de vue du gouvernement
de Dieu), cela, dis-je, améne nécessairement la pensée du jugement; car le jugement du mal et la délivrance
de I'oppressé sont dans la nature de Dieu comme gouvernant et voyant toute chose. Le coeur gémissait sous
I'oppression et souffrait auparavant en pensant avec horreur et contrition d’esprit au mal qu’on cherchait a lui
imputer, mais des a présent, il peut, en regardant au Seigneur, considérer le mal plus calmement quant a son
caractére et quant au jugement qui doit suivre. Et il en ressort une pleine confiance en Jéhovah, en Dieu dont
I'alliance est connue. Alors, avec liberté d’esprit, 'on peut depuis le verset 19, regarder calmement toute chose
et en considérer la fin. La conclusion pleine et bénie, lorsque le mal est arrivé a son comble, est renfermée dans
ces mots : « Remets ton souci sur I'Eternel et Il te soutiendra; Il ne permettra jamais que le juste soit ébranlé ».
Ici se terminent les exercices qui sont toujours le fondement de notre foi, et lors méme que ce psaume, en
prenant ses déclarations en principe, parle de jugement, on y trouve aussi le précieux soutien de la foi dans
toutes ses épreuves. |l y a deux points & remarquer ici : « Remets ton souci sur I'Eternel». Quelle que soit
I’épreuve ou la difficulté, jette-la sur le Seigneur. Cela ne signifie pas que I'épreuve soit toujours enlevée — ici il
fallait attendre le jugement; mais «Il te soutiendra». C’est encore mieux que si les épreuves sont enlevées.
C’est I'arrivée directe de Dieu au-devant de notre dme, c’est le sentiment de Son intérét pour nous, c’est Sa
faveur, Sa proximité; Il vient pour nous aider dans nos besoins. C’est une divine condition de I'dme, meilleure
que I'absence du mal. Dieu est un ferme appui pour nous soutenir. Le second point est la fidélité infaillible de
Dieu. Il ne permettra point que le juste soit ébranlé. Le juste peut étre éprouvé, mais le Seigneur ne peut et ne
veut pas permettre que le mal dans le monde ait le dessus. Par le moyen du mal, nous pouvons apprendre a
avoir confiance, et, en ayant confiance, nous savons que le Seigneur nous garde. Le comble du mal montre
d’autant plus que Dieu doit intervenir, que Son secours est nécessaire.

Psaume 56. L’ame est sortie de la profondeur de la détresse intérieure, dans laquelle elle se trouvait au
psaume 55. Quoique les ennemis du fidéle se tiennent aux aguets, ce n’est plus l'infidélité et la trahison de ses
amis, ce sont des ennemis qui tachent de lui faire tort. Il est effrayé plutét que désolé, et regarde a Dieu a
travers les difficultés. La foi est en activite. Dans le psaume précédent, I'esprit était intérieurement,
profondément abattu. Ici, il est seulement éprouvé. De la vient qu’il peut de suite se confier en Dieu, et la Parole
de Dieu est le témoignage d’une délivrance certaine. Dans le psaume 55, c’est seulement au verset 19 et a la
fin que Dieu est introduit. Ici, Dieu est immédiatement devant I'dme. En vérité, des épreuves extérieures sont
peu de chose, comparées avec les déchirements intérieurs de I'esprit : «L’ame de 'homme supporte ses
souffrances ; mais une ame abattue, qui la relevera ? » [Prov. 18, 14],

La confiance du saint est donc en Dieu. Mais cette confiance en Dieu ne reste pas sans quelque révélation
de Sa part. Or, quand I’dme peut regarder a Lui et avoir confiance, le témoignage qu’ll nous a donné dans Son
amour, ce par quoi Il a révélé Ses pensées, devient immédiatement le guide et 'espérance de I'dme. Cette
possession est une chose bénie, Dieu ne peut faire autrement que de la justifier. Ces deux points sont les pivots
de la pensée dans ce psaume. Dieu Lui-méme et Sa Parole : « En I'Eternel je célébrerai Sa Parole ». Sa Parole
nous donne le témoignage certain de ce qu’ll sera, de ce qu’ll est pour nous.

Mais si Dieu est la, que peut faire la chair? Telle est la conclusion a laquelle 'ame arrive. Elle a des
ennemis, peut-étre forts et puissants, et elle n’y est pas insensible. lls se cachent et complotent contre le fidéle;
il n’a aucune ressource en la chair. Tout cela est bon pour lui. Cela lui fait connaitre le monde dans lequel il est,
et le sévre de la chair. Que peut-il faire ? Rien. Il se jette alors dans les bras de Dieu, chose aussi utile que
bénie. En vérité, si Dieu est pour nous, que peut faire la chair ? L’homme du monde peut avoir des ressources
mondaines contre la chair. Le chrétien ne peut avoir aucun recours en celles-1a; elles le détourneraient de Dieu
au moment ou Dieu 'améne complétement a Lui. Il ne peut pas dire «alliance », a tout ce a quoi le peuple,



faible en la foi, dit : «Alliance ». Mais il ne doit pas étre effrayé et craindre leurs craintes; il doit sanctifier le
Seigneur des armées qui lui sera un sanctuaire[Es- 8. 12-14] |cj, le fidéle est amené & regarder & Dieu par le
moyen de ses frayeurs. Alors il s’écrie : Que peut faire la chair ? Dieu dispose de toute chose, Il a Ses plans
gu’ll exécutera certainement. Une autre bénédiction profonde accompagne cette pensée. L’ame est dans
I'épreuve, les méchants complotent contre elle, mais Dieu est avec elle dans la douleur et en prend note. |l
enregistre les mouvements du saint, qui est considéré ici comme dépourvu de tous les privileges extérieurs,
seul avec le peuple de Dieu et dans Sa maison. Dieu enregistre tout cela et le fidéle peut voir, selon cette belle
expression, que chacune de ses larmes est recueillie dans Son urne. Chaque peine du fidéle est enfermée dans
Son livre. C’est une pensée bénie. Ainsi le cceur se confie en Lui, et il sait que, lorsqu’il crie a Lui, tous ses
ennemis seront repoussés en arriere ; ¢’est pourquoi il loue la Parole de Dieu avec foi au milieu de ses frayeurs
et de ses chagrins, regardant a elle, soutenu par elle et comptant sur elle. Oh'! si les saints savaient le faire ! Ici,
I’dme compte sur la délivrance par I'intervention infaillible de Dieu. On trouve encore un autre principe dans ce
psaume (sous une forme juive naturellement), en rapport avec ces exercices du cceur, principe qui se trouve
toujours dans ces différents exercices; c’est, en effet, un de leurs principaux objets comme venant de Dieu, le
sentiment d’appartenir, d’avoir été donné, consacré a Dieu. « Tes voeux sont sur moi». Ce sentiment est celui
de la louange et exprimé par des louanges au moment de la délivrance, et le coeur apprend par ces épreuves,
ce que nous sommes facilement portés a oublier, « que nous ne nous appartenons pas a nous-mémes » [1 Cor. 6,
19]. Dans son état le plus bas, ce sentiment est lié avec le désir de la délivrance, a son apogée avec la joie de
ce que Dieu nous reconnait pour siens. Le fondement est la rédemption, qui nous a, de fait, rendus entierement
siens, comme Israél était extérieurement racheté hors d’Egypte. De 13, les louanges sont déja dans le coeur de
I'opprimé ; par la foi, sa priere est exaucée; et il se sert de ces gratuités et de ces délivrances pour demander
encore davantage. Puisqu’il a été délivré de la mort, il désire d’étre préservé de chute. Il était sous la puissance
et 'oppression de I'ennemi, du diable qui a empire sur la mort — il est mis en liberté; mais a présent, il doit
marcher sans broncher et sans tomber sur le chemin, et comme il a appris a connaitre la dépendance dans
I’épreuve, il a confiance en Dieu pour sa marche. Ne préserveras-tu pas mes pieds de chute ? L’ame a appris
plus encore dans sa détresse : la jouissance de marcher devant Dieu a la lumiere de Sa faveur et dans la
sOreté de Sa présence. Elle regarde a cela comme a I'objet pour lequel elle doit étre gardée. Elle cherche, il est
vrai, sa propre paix et son bonheur, mais c’est devant Dieu. La lumiére des vivants était la lumiére de la faveur
divine envers lsraél. Ici, ce n’est pas l'ordre le plus élevé de la joie, mais c’est 'ame dans la détresse et
I'oppression, regardant a la fidele bonté de Dieu qui lui aidera a marcher devant Lui en paix et en sécurité.

Dans le psaume 57, il y a les mémes épreuves avec plus de confiance. Comme I'ceil voit briller plus
clairement la puissance de Dieu et Son secours, il voit davantage le mal et I'iniquité de ses ennemis, et moins
aussi sa propre oppression, ce qui restera toujours vrai. Nous avons a veiller la-dessus, car notre coeur est
trompeur; s’il sort de son propre état de crainte et d’oppression, il est tenté de s’occuper beaucoup trop de la
méchanceté de ses ennemis. Regardant plus a Dieu, il Le reconnaitra toujours davantage. La faute est de
s’occuper du mal. C’est dangereux de plonger dans le mal et de continuer tranquillement son chemin, mais il
est dangereux aussi de s’occuper du mal. Cela ne nourrit pas 'dme — comment cela se pourrait-il 7 — et un
esprit contraire a I'évangile s’éleve peu a peu. Nous verrons le mal, si nous sommes pres de Dieu, mais nous
nous occuperons aussitét de Dieu et non pas du mal. Dieu est au-dessus du mal tout entier.

Ainsi il y a progression dans ces trois psaumes. Entre le 56 et le 57, le premier verset nous en montre la
différence; le premier commence par ces mots : « Car des hommes cherchent & m’engloutir », le second par
ceux-ci : « Car c’est en toi que se réfugie mon &me ». L4, il se confiait en la Parole de Dieu, ici il en recherche
I'accomplissement par la main de Dieu, et se confie en Lui sous I'ombre de Ses ailes, jusqu’a ce que la tyrannie



soit passée. De 13, il est capable d’entrevoir d’avance que «Dieu s’élévera sur les cieux et que toute la terre
sera remplie de sa gloire ». Cela ne signifie pas que la puissance du péché n’existe pas autant qu’auparavant.
Elle existe, et '&me est abattue sous elle, mais I'esprit s’appuie davantage sur Dieu. Remarquez, de plus, qu'il
n’y a aucune idée de résister au mal et de s’en débarrasser par sa propre force. L’ame s’attend a Dieu, et il le
faut pour que son sentier soit parfait. Christ a fait cela. Le premier psaume montrait davantage Dieu prenant
part au chagrin; au contraire, dans celui-ci, 'adme cherche a y échapper, mais par la délivrance que Dieu
enverra du ciel. Elle voit, de plus, les méchants pris dans leurs propres filets, mais elle ne cherche aucunement
a les contrecarrer ; au contraire, s’abandonnant entierement a Dieu, elle voit dans leurs plans leur propre ruine,
et ceci est frappant pour le jugement et pour la confirmation de la foi. Elle regoit, pour ainsi dire, par la foi, la
louange toute préte; et voit dans les Ammim et les Leummim — des peuples et des tribus : non pas
spécialement des paiens comme adversaires et persécuteurs. Ses épreuves sont parmi le peuple, parmi des
hommes, ses associés; elle ne cherche pas le triomphe sur des adversaires, mais la délivrance dans I’humilité.
Le résultat est la louange parmi les hommes, dans une sphere plus étendue que celle dans laquelle elle a été
éprouvée; il en est toujours ainsi, car Celui qui délivre est puissant. De fait, elle entrevoit au loin la gloire
milléniale, lorsque tous seront rassemblés en un, en Christ. Mais je ne montre a présent que les voies de Dieu.

Quelque peu de mots suffiront sur le psaume 58. La force du psaume est en ceci : Le pécheur, comme tel,
est sans espoir d’amendement, mais Dieu le jugera; de sorte que les hommes verront qu’il y a une récompense
pour le juste, et un Dieu qui jugera la terre. Y a-t-il un jugement droit et juste parmi les hommes ? — Voila la
question. La méchanceté est dans leurs coeurs; leurs plans et leurs complots sont selon leur nature et leur
volonté; la fausseté les caractérise. lls tiennent au serpent, diabolique de sa nature, et ils se refusent a toute
influence, quelle qu’elle soit. Dieu intervient, et Jéhovah juge, quand méme leur puissance est comme celle des
lions. lls se réduisent a rien, lorsque Sa main s’interpose. La vengeance arrive (c’est ce qui explique la joie).
Elle justifie le juste et met sa droiture en évidence, malgré son dénuement et son oppression. Dieu est prouvé
juste, et il y a un juge en dépit de la persécution.

[Echo du témoignage 1870 p. 3-18]

Psaumes 59-63

Psaume 59. Je n’ai pas beaucoup a dire sur ce psaume, en vue du but que je me propose dans ce
commentaire. |l se rapporte directement au jugement désiré sur les nations. J’indiquerai seulement qu’il faut
attendre du monde I'absence compléte de conscience et de cceur lorsqu’il s’agit du Seigneur et de Ses saints;
terrible jugement que ces psaumes, aussi bien que notre expérience, prouvent étre véritable. Le simple refuge
du saint est en Dieu. «Dieu est ma haute retraite ». |l n'y a ici ni complots ni recherche de moyens humains
contre la force de I'ennemi. Nous pouvons, partiellement et pour un certain temps, réussir peut-étre avec ces
moyens-la; mais des que nous nous servons d’armes charnelles, nous perdons la dépendance qui appelle
I'intervention de Dieu, et nous perdons la perfection de marche et de témoignage que donne la confiance en
Lui. Nous avons donné prise a I’ennemi en reconnaissant la puissance du monde comme compétente pour
résoudre et régler la question du bien et du mal — puissance qui, apres tout, est entre ses mains jusqu’a la
venue de Christ, soumise toutefois a la supréme direction de Dieu. Le coeur du saint doit dire : «le Dieu de mon
secours » ; il Le connait comme tel, il tient a Sa faveur et il a confiance en Sa fidélité. Il attend la méchanceté qui
n’a aucune crainte de Dieu. lIs reviendront endurcis et impies, mais les pieux chanteront la puissance de Dieu.
Et non seulement cela — mais ils ont expérimenté de la part de Dieu Sa tendresse, Sa commisération envers



celui qui a encore besoin de miséricorde dans ses fautes. |l chantera a haute voix la miséricorde de Dieu, et
cela lorsque viendront des temps meilleurs, car cette miséricorde s’est manifestée dans I'’épreuve. Dieu est de
plus Sa force, et c’est a Lui qu’il chantera. Ainsi encouragé, le saint ne chante pas seulement de Dieu, mais a
Dieu. La méchanceté du méchant est considérée ici comme pure méchanceté. Entre Dieu et le saint, il peut y
avoir des occasions de discipline, mais entre le saint et le méchant, le premier n’a donné aucune occasion a la
perfidie de 'ennemi. Cependant, de la part de Dieu, quant a la puissance du mal, il attend la miséricorde. Son
coeur aime a se tourner de ce cété-la dans sa faiblesse et sa nullité. Pour lui, Dieu est le Dieu de miséricorde.

Le psaume 60 ne peut s’appliquer en principe qu’a nos difficultés extérieures avec la puissance du mal.
Dieu peut nous laisser pour un temps, par rapport a Son gouvernement, dans la défaite et la déroute ; et c’est la
maniére la plus sérieuse de nous chatier dans ces difficultés-la. Car, servant la cause de Dieu, nous voyons
gu’elle est déshonorée sur la terre par nos fautes et nos manquements. Sans aucun doute, I'orgueil doit aussi
étre mortifié en nous, pendant que nous sommes au milieu du combat; cependant, le sentiment de douleur et
de détresse est un sentiment naturel, un sentiment qui doit remplir le coeur du serviteur de Dieu. C’est une
terrible chose de voir ceux qui représentent le peuple de Dieu et Ses témoins, battus devant leurs ennemis, et
la cause de Dieu pour un moment déshonorée. Dieu a donné une banniére a ceux qui Le craignent, pour étre
déployée en faveur de la vérité. Il a mis Son enseigne au milieu d’eux, et c’est terrible, si, avec elle, ils sont
défaits et repoussés; si, bien qu'ils disent : Jéhovah-NissilEx. 17, 15] I'ennemi a le dessus. Jéhovah était en
guerre avec Amalek ; mais si Acan restait dans le camp, Il ne sortait pas. Car lorsque Dieu conteste, c’est pour
I'exercice de Son peuple. Cependant, ainsi abattue, la foi ne perd point courage quoiqu’elle boive le vin de
I’étourdissement. Elle regarde a Dieu, juge le mal s’il est 1a, et reconnait qu’il doit en exister lors méme qu’elle
ne le découvre pas encore. Dieu a parlé dans Sa sainteté. L’'immutabilité de Sa nature, qui ne permet pas le
mal, donne la certitude qu’ll accomplira Sa parole en leur faveur. C’est a cela que la foi regarde — sur cela
gu’elle compte. Et lorsqu’elle est obligée de demander : Qui sortira avec nos armées ? elle répond : N'est-ce
pas toi, 6 Dieu, qui nous avais rejetés ? — Alors tout est en ordre. Celui qui avait ainsi discipliné Son peuple,
sera leur force, leur vrai et fidele Sauveur. Par Lui, quoique d’abord dispersés, les saints combattront
vaillamment. C’est que la foi regarde a Dieu envers et contre tout, parce qu’ll est fidele et Sa faveur meilleure
gue la vie[Ps. 63, 3], Cette confiance est pleinement développée dans le psaume suivant.

Psaume 61. L’ame est encore écartée loin des jouissances de la bénédiction présente. Elle est au bout de la
terre, mais elle regarde a Dieu. Le cceur est accablé au-dedans de lui-méme. Il ne trouve aucune ressource
intérieure dans la calamité des circonstances environnantes. L’orgueil peut s’élever contre les difficultés et étre
hautain méme dans la destruction, mais cela n’est point le sentier du saint. Il faut dire aussi que le courage se
maintenant a travers l'adversité a toujours quelque sujet d’espoir. Mais dans les circonstances du fidéle,
présentées ici devant nous, il N’y en a aucun. Il est rejeté et n’a aucun sujet d’espérer une délivrance humaine,
I'orgueil est loin de lui. |l se courbe sous la main de Dieu; mais il a une ressource — Dieu le conduit au rocher
qui est plus haut que lui. La foi atteint ce qui est au-dessus des circonstances, méme lorsque la nature est
écrasée par elles. Et si Dieu est pour nous, qui sera contre nous ?[Rom. 8, 31] Dieu s’intéresse a nous, nous le
savons, Il I'a montré. Le coeur peut s’attendre a Celui pour qui les circonstances ne sont absolument rien. Le
ceeur se confie en Dieu, et le moi disparait accablé. Dieu est le gardien, Il est la portion du croyant. Tout le reste
n'entre pas en question. Le contraste est entre Dieu et les circonstances, et non pas entre nous et les
circonstances. Dieu a entendu le cri de la foi en détresse, et, comme elle a confiance, elle habitera pour
toujours dans le tabernacle de Dieu. C’est le secret de toute paix dans I’épreuve, le rocher est plus élevé que
nous. Les espions se voient comme des sauterelles [Nomb. 13, 34] Dieu est-Il ainsi ? Les murs atteignent jusqu’au
ciel — qu’importe, puisqu’ils croulent ?



Psaume 62. S’attendre a Dieu, voila le sujet de ce psaume. Cela implique la dépendance, la confiance, et
toutes deux de telle manieére que nous attendons le moment choisi de Dieu : 1° la dépendance, parce que nous
ne pouvons et ne devons rien faire sans Lui, parce que ce gu’ll fait est ce que I'dme désire exclusivement,
parce que agir sans Lui, méme pour sa propre défense, est seulement I'action de notre propre volonté et
'indépendance de Dieu. Salll ne s’attendit pas a Dieu. Il attendit a peu prés sept jours(! Sam. 13, 8]; mais s'il
avait compris la dépendance de Dieu, et que rien ne pouvait se faire sans Lui, il n'aurait rien fait jusqu’a
I'arrivée de Samuel. C’est ce qu’il ne fit pas ; il voulut agir par lui-méme et perdit le royaume. La délivrance de la
part de Dieu est douce, elle est amour; c’est une juste, une sainte délivrance — digne de la révélation de Sa
faveur et de Sa gréce. Elle est parfaite en sa place, en sa maniéere et en son temps. Ainsi, lorsque I'dme I'attend
et que la volonté n’agit pas, elle rencontre la délivrance et en jouit dans sa perfection, et nous sommes parfaits
et complets dans la volonté de Dieu. 2° La confiance ; car pourquoi attendrions-nous, si Dieu n’intervenait pas ?
L’ame ainsi est soutenue, et sa confiance est telle qu’elle attend le loisir du Seigneur. La patience a son ceuvre
parfaite(Jaca. 1, 4] ainsi nous devons étre parfaits et complets dans toute la volonté de DieulCol. 4, 12], On
compte activement sur Dieu, mais ceci laisse I'dme s’attendant a Lui complétement, exclusivement. Elle n’est
pas active en vue d’elle-méme, elle s’attend a Dieu. Les deux points en rapport avec cela démontrent I'état de
I’ame, verset 1 : « De Lui vient mon salut », verset 5 : « Car de Lui vient ce que j’attends », Lui seul est le rocher
et la délivrance ; ainsi 'ame confiante s’attend a Lui et ne cherche aucun autre refuge, ne regarde qu’a Lui seul
pour la délivrance. De 1a, en principe (de fait, en Christ), le coeur est parfait dans sa confiance, et rencontre
dans la dépendance la perfection de Dieu; il n’accepte rien d’autre, parce qu’il a I'assurance que Dieu est
parfait et agira dans Sa perfection au moment convenable. Ainsi, la foi correspond a cette perfection de Dieu.
D’un autre cété, il n’'y a aucune ceuvre de propre volonté pour se sauver soi-méme par une intervention
inférieure (dans sa nature) a Dieu Lui-méme. Ceci fait de la patiente attente en Dieu un principe d’une immense
importance. Ce principe caractérise les Psaumes, et Christ Lui-méme.

Mais il y a encore quelques points a remarquer. « Confiez-vous en Lui en tout temps ». Il y a la constance
dans cette confiance, et constance dans toutes les circonstances. Si je regarde a Lui moralement, Il est
toujours suffisant, toujours le méme, Il ne change pas. Je ne puis agir sans Lui, si je crois que Lui seul est
parfait dans toutes Ses voies. Observez, toutefois, que ceci ne suppose pas qu’il n'y ait aucun exercice,
aucune épreuve du cceur; il est bien clair qu’alors, I'on ne parlerait pas méme de s’attendre a Dieu. Mais si
Dieu est fidele et attend le moment convenable a la vérité et a Son propre caractére, de maniére a ce que Ses
voies restent parfaites, Il est plein aussi de bonté et de tendre amour pour ceux qui s’attendent a Lui. Il les
cherche, afin qu’ils puissent épancher leurs coeurs devant Lui. Combien cela a été vrai dans le cas de Christ!
Comme en Jean 12 et principalement en Gethsémané, Il a épanché Son coeur devant Dieu ! Dieu est toujours
un refuge. « Il agit dans le temps convenable ». Il est toujours un refuge pour le coeur; le coeur réalise ce qu'll
est avant que la délivrance arrive, et, sous de certains rapports, c’est encore plus précieux que la délivrance
elle-méme. Mais cela suppose l'intégrité.

Encore un autre point. L’effet d’attendre ainsi la délivrance de Dieu est de nous faire comprendre qu’elle
sera compléte et parfaite lorsqu’elle arrivera. « Je ne puis étre ébranlé ». |l devait attendre, en effet, jusqu’a ce
que Dieu vint en perfection ; mais alors, Sa puissance le met a I'abri de tout mal. L’homme peut penser qu’il y a
ressource en ’homme, ou en ce que ’homme possede, ou bien encore dans la force de volonté humaine, mais
la foi sait que la puissance appartient a Dieu. Le dernier verset montre que I'dme regarde avec intégrité a la
parfaite et divine justice des voies de Dieu. L’intervention finale, le jugement qu’ll exécute, seront la délivrance
du juste. Il s’est identifié dans son coceur avec les voies de Dieu sur la terre, il a attendu jusqu’a ce que Dieu les
manifestat en puissance. Ceci sera la fin du mal, et la miséricorde pour ceux qui ont cherché le bien et qui ont



attendu que Dieu les vengeéat. Ce sera une juste récompense pour ’'homme juste qui sait attendre : son attente
sera exauceée et la puissance du mal sera écrasée. C’est dans ce sentier que nous sommes appelés a marcher.
Dieu agit ainsi dans Son gouvernement actuel, quoiqu’ll n’en effectue pas encore I'accomplissement final, mais
nous avons a compter sur Lui et a nous attendre a Lui de cette maniere.

Le psaume 63 suppose une pleine connaissance des bénédictions renfermées dans les relations avec Dieu,
mais non pas la pleine puissance de ces bénédictions; au contraire, celui qui les connait ici parfaitement est
dans une position tout a fait en dehors des bénédictions de cette relation. Mais alors, la chose que I'on cherche
et désire n’est pas la bénédiction, mais Dieu Lui-méme et la révélation de la gloire ou Il demeure. L’étre tout
entier a soif de Lui. La conséquence de ce que I'on est dans ce monde, terre aride et sans eau, n’est pas de se
plaindre, ni de chercher la délivrance, mais on a soif de Dieu. Ce besoin de la nature qui Le désire ardemment,
nous donne aussi la conscience qu’ll est notre Dieu. La divine nature en nous, jouissant parfaitement de Lui,
nous fait comprendre le sentiment de cette relation. Ces deux choses ne peuvent étre séparées. Si nous avons
quelque connaissance de Dieu et que nous ne Le connaissions pas comme nous appartenant, c’est le
désespoir ou quelque chose d’approchant, et méme Dieu n’est pas connu comme la source du bonheur, de
maniere a ce que nous Le désirions. « Mon Dieu » et cette soif de Lui, ne peuvent étre séparés. Ce n’est pas
Jéhovah et des bénédictions, mais la nature divine et Dieu sa jouissance; toutefois avec le sentiment
d’appropriation exprimé par le mot : « Mon Dieu ». L’ame qui a les mémes désirs dans sa nature que Dieu Lui-
méme, sentira dés lors moralement et réellement qu’ll est son Dieu. Cela s’est trouvé parfaitement en Christ
seul, et nous ne pouvons jamais le retenir lorsque nous perdons le sentiment de notre relation. Cependant,
lorsque je ne dis pas « Pere » mais : « Mon Dieu », il s’agit de la nature de Ses délices, mais elles n’ont pas pris
la forme d’une relation. Ensuite, ce désir, cette soif de Dieu se réjouit, et doit se réjouir de Le voir possédant Sa
pleine gloire, Sa pleine puissance. Nous ne pouvons aimer beaucoup Celui auquel nous regardons d’en bas,
sans désirer qu’ll jouisse de toute la plénitude de la gloire qui Lui appartient et de Le voir dans cette gloire.
C’est en Lui que nous avons notre bonheur et nous sentons que nous Lui sommes redevables ; nous devons
désirer de Le voir en possession de tout ce qui Lui est di. Ce sentiment, Christ I'a éprouvé : « Pere, je veux que
ceux que tu m’as donnés soient ou je suis, afin qu’ils voient ma gloire, car tu m’as aimé avant la fondation du
monde » [Jean 17, 24] Mais le principal désir, la source de tout cela, c’est qu’on désire Dieu Lui-méme connu
comme notre Dieu, quoiqu’il arrive. Non seulement le coeur peut s’approprier cela, comme je I'ai dit, mais il ne
veut nul autre que Dieu. La nature qui vient de Dieu ne veut absolument que Lui seul. Quand Dieu est
véritablement connu ainsi et 'dme identifiée avec Lui dans ce gqu’elle désire, au milieu d’'un monde ou il N’y a
pas méme une goutte d’eau pour la rafraichir, ce désir n’en devient que plus intense. C’est parce qu’ll est
connu, connu comme tel, qu’ll se révele Lui-méme dans l'intimité de Sa propre nature, dans le sanctuaire ou |l
déploie Sa gloire. Il 8’y ajoute une autre pensée — lorsque Dieu est connu, tel qu’ll est dans le sanctuaire, I'ame
sent Son amour, Sa faveur, Sa grace et Sa bonté. Le sentiment de ces choses repose sur elle. C’est meilleur
que la vie. La vie signifie ici la jouissance actuelle des choses de ce monde, et 'd&me n’en a absolument rien —
comme dans ce passage de Paul : « Si nous n’avons d’espérance en Christ que pour cette vie seulement, nous
sommes les plus misérables de tous les hommes »[1 Cor. 15, 19], Dans le psaume, il est vrai, il s’agit d’affliction
extérieure — chez Paul, c’est le sentiment intime et nécessaire que dans la vie qu’il méne et dont il parle, il ne
se trouve pas la plus petite chose au monde qui puisse rafraichir cette nature. Ceci a été parfaitement réalisé
en Christ. Puis, quoique li¢ a I'’épreuve, ce fut remarquablement développé en Paul. Il se réjouit toujours dans le
Seigneur [Phil- 4, 4] "lorsque rien ne rafraichit son esprit. De la découle, dans le sentiment de cet amour, au milieu
d’une terre altérée et sans eau, la louange de ses lévres. Ceci est trés doux, et remarquez, c’est parfait dans sa
nature, c’est Dieu tout seul, car, dans la terre ou demeure le juste, il ne se trouve absolument rien. Dieu est son



Dieu, son désir; Son amour le rafraichit. C’est la vie parfaite, la vie divine dans celui qui possede la divine
nature, mais toujours dans la dépendance, connue seulement d’'une ame née de Dieu. Tel fut Christ. « Ainsi je
te bénirai pendant ma vie » (dans cette terre altérée et sans eau). C’est la toute la vie de son ame ici-bas. C’est,
pourquoi, dans cette vie, il bénit Dieu, son Dieu. Dans cette terre aride, toute sa vie en est absente en esprit.
Rien n’y attire son &me. Il trouve son rafraichissement complet en Dieu, car cette terre est incompatible avec la
nature nouvelle. Cependant, il n’est pas encore dans la présence, dans la pleine jouissance de Dieu comme
présent; il est encore dans la terre altérée et sans eau, mais il bénit, pendant qu’il vit, il aime et adore le Dieu
gu’il reconnait. Il y a parfait bonheur, parfaite satisfaction du cceur, ainsi séparé du tourbillon du monde; car
lorsqu’il n’y a rien pour attirer I'attention de la chair, chose affreuse pour celle-ci, mais une véritable délivrance
pour I'esprit renouvelé, alors 'dme peut méditer sur Dieu Lui-méme. Elle trouve en Dieu Lui-méme la plus
compléte et la plus riche nourriture. Elle est satisfaite, elle n’a besoin de rien autre, lorsqu’elle peut étre ainsi
seule avec Dieu, dans lequel est son plaisir — elle est remplie de Lui.

Ainsi, quand on vient a Christ (mais ici d’'une maniere négative parce qu’il s’agit des besoins de la nature
humaine dans ce monde — dans le psaume d’une maniére positive parce que ce sont les délices de la nouvelle
nature en Dieu), il est dit : «Celui qui vient a moi n’aura jamais faim, et celui qui croit en moi n’aura jamais
soif » [Jean 6, 35]_ || n’y aura plus les besoins non satisfaits du coeur de ’'homme dans ce monde, mais ici, dans le
psaume, nous trouvons compléte satisfaction. Les jouissances du cceur sont satisfaites de la révélation de Dieu
Lui-méme. Il jouit de Dieu et a son plaisir exclusivement en Lui. L’ame est si pleine qu’elle déborde en louanges.
Il n’est pas nécessaire d’approfondir ici jusqu’a quel point nous sommes capables, ou avons le droit, de louer
dans notre état actuel. C’est la nouvelle nature trouvant son propre plaisir en Dieu et ne pensant a rien d’autre;
et pensant a Lui seul, elle ne songe pas a elle-méme — elle Le loue parce qu’ll est une source de louanges.
Voila la vraie simplicité. Lorsque I'ceil n’est pas simple, la pensée de Dieu le découvre, s’interpose, réclame et
nous force alors a penser a nous-mémes. Mais lorsque, comme ici, il 'y a que la nouvelle nature en jeu, son
plaisir est uniquement en Dieu, et les lévres louent joyeusement. Cette simplicité du coeur est trés bénie.
Remarquez ici qu’en parlant de cela, le psaume suppose quelgu’un exposé aux distractions du monde et
considére ensuite la condition de I'dme solitaire, qui, au lieu de sentir sa solitude, est a I'abri de la distraction
pour se réjouir en Dieu. Plus loin, le psaume parle non seulement des distractions, mais des circonstances
adverses, de la force des ennemis. L’ame voit Dieu, son Dieu, comme ayant été son secours. Dieu était sa joie,
et dans ce monde aride et sans eau, elle est rassasiée comme de moelle et de graisse. C’était prendre la chose
en esprit, en dehors du monde, c’était prendre sa joie en Dieu. Mais elle avait besoin de I'Etre béni pour
traverser ce monde, ses difficultés, ses épreuves. Et ceci est plein de grace de la part de Dieu. Nous nous
réjouissons toujours dans le Seigneur en regardant a la source de notre joie. Mais, si au-dehors il y a combat,
et méme au-dedans des craintes(2 Cor. 7, 5] || reléve ceux qui sont abattus; «car tu m’es un secours ». Nous
voyons ici la description d’'une expérience faite, tandis que Paul en parle comme la faisant. L’ame se réjouira a
I'ombre des ailes de Dieu. C’était la place connue, le refuge et la confiance. Telle est la consolation de sentir en
tout temps la faveur de Dieu, telle est la sécurité dans laquelle nous demeurons. Je ne sais ce qui arrivera, mais
Il sera la; et non seulement cela, mais le sentiment de Sa bonté, de Son intérét actif, est une source de douce
joie pour I'ame. Elle se réjouit de posséder pour refuge cette divine faveur et est activement occupée de la
conserver. Voici donc la position de I'dme : dans son activité, elle suit Dieu de prés. Elle veut Le suivre, venir a
Lui, jouir de Sa présence; elle a la certitude que Sa main droite la soutient. Les derniers versets sont le
jugement sur les ennemis de ’'homme juste, selon le gouvernement de Dieu et particulierement sur les ennemis
de Christ. Mais nous ne nous occupons que du premier point. Toutefois, comme nous I'avons souvent vu, Dieu
gouverne, et nous pouvons compter sur Son intervention autant qu’elle est nécessaire pour assurer la



bénédiction de Son peuple, qui s’attend a Lui, quoique ce ne soit peut-étre pas au moment ou notre nature le
désirerait. En somme, ce psaume nous montre une foi simple, I'dme faisant de Dieu Lui-méme son plaisir et se
réjouissant dans les soins assurés du Seigneur, dont la faveur I'a protégée comme un bouclier. Si nous
comparons ce psaume avec le psaume 84, qui lui ressemble en plusieurs points, nous verrons que les
jouissances présentes des bénédictions promises en sont le sujet, ainsi que le chemin par lequel on y arrive;;
ici, 'on a plutét ce qu’est Dieu Lui-méme, lorsqu’on est loin des bénédictions, dans une terre altérée et aride,
puis Sa protection, Ses soins au milieu des difficultés, des dangers ou nous sommes placés; si nous pensons
au résidu dépossédé dont ce livre porte le caractére prophétique, nous en aurons un apercu plus clair et plus
compréhensible.

[Echo du témoignage 1871 p. 124-144]

Psaumes 64-77

Le psaume 64 montre un cours spécial des choses ici-bas, familier a 'homme exercé au service de Dieu
dans ce monde — c’est que le méchant, haissant la droiture, essaie de décharger le péché sur le juste. Cela
prouve l'universalité et la puissance de la conscience, puis encore une autre vérité — c’est que les principes de
ceux qui se confient en Dieu et confessent Son nom, doivent produire ce qui est pur et bon. Ceci est réellement
le plus fort témoignage tant aux principes de la foi, qu’a la méchanceté du coeur humain. Les méchants
reconnaissent que la foi doit produire et produit, comme le fruit qui lui est propre, ce qui est juste et parfait, et
I'attend de ceux qui marchent par la foi — mais ils montrent leur haine contre ce principe et contre ceux qui
s’attachent par lui au Seigneur en cherchant a découvrir I'iniquité et I'inconséquence. Terrible preuve de la
meéchanceté du monde; méchanceté universelle que I'on trouve bien plus encore parmi les incrédules non
avoueés, que parmi ceux qui professent ouvertement de I'étre. Ici, dans ceux qui poursuivent I'iniquité, ce n’est
pas une immoralité évidente, mais de la méchanceté; ils la poursuivent dans leurs conseils secrets. C’est
I'esprit du mal dans ’lhomme. Le caractere du mal poussé a I'extréme, c’est de comploter. Un méme esprit les
anime, lors méme que cela ne va pas jusqu’aux complots; c’est le méme esprit dans les sentiments et les
actions. Puis leurs langues sont les instruments d’attaques et d’injures. Le saint n’a ni défense, ni reméde
extérieurs; mais par rapport a la violence, Dieu est son refuge. Remarquez-le; il parle de la frayeur que
I'ennemi lui inspire. Le juste ne peut faire face a cette méchanceté, étant sans armes contre elle. Il la laisse a
Dieu en Lui présentant les choses. Dieu exerce les saints, et, en fin de compte, le méchant ameéne le jugement
sur sa propre téte; il craint, voit et avoue le travail de Dieu. Pour cela, le juste doit attendre ; la délivrance étant
divine, il doit attendre que le divin jour du jugement soit arrivé et alors la joie sera complete. Ainsi Abraham fut
tenu comme étranger, et ses descendants furent sous I'oppression «parce que I'iniquité des Amoréens n’était
pas encore a son comble »[Gen. 15, 16], || se peut que I'épreuve ne soit pas terminée, mais en tout cas, lorsque
Dieu intervient, ce sera le moment parfait pour nous. Mais outre notre délivrance, il en résulte encore autre
chose. La délivrance étant au moment ou Dieu la veut, et ainsi suivant Ses jugements parfaits, ce sont Ses
voies qui s’y déploient, et le jugement de Dieu étant sur la terre, les habitants du monde apprennent la
justicelEs. 26, 9], Ceci est le plein accomplissement; mais, méme dans certains cas particuliers, les hommes
glorifient Dieu au jour de la visitation et avouent que ceux qui se sont confiés en Lui ont eu raison ; que ce Dieu
qui semblait ne pas intervenir attendait seulement dans Sa sainte justice ; qu’ll a soin des justes et qu’ainsi Ses
voies sont parfaites. Ceci est un immense gain. Dieu est glorifié.



Le psaume 65 se rapporte directement a la bénédiction de cette création, a la louange, a la joie qui
rejailliront lorsqu’ll abolira la puissance du mal, mais il regarde a I'effet présent de Sa bonté. Il regarde, car la
création attend et soupire, non pas seulement, comme ici, pour Israél, mais bien plus encore pour sa
délivrance, pour la manifestation des enfants de Dieu, et pour la bénédiction du peuple de Dieu; elle attend,
dis-je, que cette bénédiction universelle ait lieu; mais le coeur est prompt, et ceci nous méne a un principe
général, instructif pour nous dans tous les temps ; c’est-a-dire la promptitude du cceur a louer Dieu au milieu de
I'épreuve et la toute-puissance a laquelle on s’attend, et dont la nature est de dispenser la bénédiction. Ce
psaume ne s’applique qu’aux circonstances du croyant. Le chrétien n’est jamais, selon I'Esprit, dans un état
d’ame dans lequel il ne puisse louer. Son cceur peut s’étre éloigné de Dieu, tellement que I'Esprit doit le
reprendre et I’humilier ; dans ce cas, la louange n’est pas prompte du tout. Ici, la pensée est que, quoique le
coeur soit prompt, les circonstances ne fournissent pas d’occasion a la louange. La louange est muette quoi
gu’il y ait conscience qu’elle appartient a Dieu; le voeu sera accompli. Ceci peut étre le fait du chrétien. Il peut
dire dans I'’épreuve : Je suis sOr que je Le louerai et Le remercierai encore de Sa délivrance. Tel est I'esprit
dans lequel il doit étre. Quant a notre plus haut degré de louange, elle est encore muette dans les régions
célestes; nous I'attendons et nous la désirons. Le verset 4 montre pleinement qu’ici, c’est la forme juive de la
louange. La pensée générale que nous trouvons ici est que nous attendons seulement que la bénédiction soit
accomplie pour que la louange déborde. La fidélité et la puissance de Dieu sont célébrées comme nous
assurant cela, ici-bas en jugements et en bénédictions terrestres; mais le chrétien, quels que soient les
empéchements et les puissances adverses, compte sur cette fidélité et sur cette puissance de Dieu pour
'amener dans la cité céleste. Les transgressions ne barreront pas la route ; par Sa grace seule nous disons :
«Tu nous en as purifiés». Il entend nos prieres et nous aide. De plus, il s’agit de la gloire nécessaire du
Seigneur méme dans sa partie terrestre ; mais la, nous avons le principe. — Toute chair doit venir a Lui. Le Juif
attendait cela comme une partie de la gloire. Les desseins de Dieu doivent étre accomplis a Sa gloire, et dans
Sa gréce, Il les a identifiés avec nous comme Paul I'exprime par I'Esprit : « Toutes les promesses de Dieu sont
en Lui (Christ) oui et amen en Lui, a la gloire de Dieu par nous » [2 Cor. 1, 20], Par conséquent la foi, assurée que
Dieu doit étre glorifié, attend notre propre gloire et la bénédiction qui en découle. Voila ce qui prouve la foi, non
pas de croire que Dieu est glorieux, mais d’associer Sa gloire avec la bénédiction de Son peuple. Ainsi parle
Moise : « Que feras-tu pour ton grand nom ?[Jos. 7, 9] Les Egyptiens I'entendront[Nomb. 14, 13]» — etc. dans ses
plaidoyers avec Dieu. Quelle source d’assurance et quel sujet de louanges que Dieu ait ainsi identifié Sa gloire
avec notre bénédiction et avec Ses promesses pour nous, en Christ!

Psaume 66. Il y a un point dans ce psaume qu’il est important de distinguer quant a sa force morale : la
maniere dont tout est attribué a Dieu lorsque vient la délivrance. On voit Dieu partout, retournant en arriere
jusqu’a la rédemption originelle, source réelle de tout (v. 6) pendant que la bénédiction finale du peuple de Dieu
est la bénédiction du monde. Méme lorsque tout semble avoir été obscurité, I'on découvre que Sa puissance
était au-dessus de tout. Il régne par Sa puissance pour toujours, Ses yeux voient les nations. Malheur a celui
qui s’éleve. Mais non seulement cela, Dieu est vu dans le tourment méme et comme en étant I'auteur, quoique
nos manquements aient pu en étre I'occasion. Ceci est la vraie pierre de touche d’un cceur droit — ce qui est
appelé (concernant Israél dans le Lévitique) « accepter le chatiment de notre iniquité » [Lév- 26, 41, 43] || y a deux
choses a remarquer la-dedans : Dieu les mit dans le tourment — et maintint leur &me en vie a travers I'épreuve.
Tel fut le cas de Job quant a ces deux points, Il ne permit pas que leurs pieds trébuchassent dans I'affliction du
sentier divin de la foi. Les versets 10 et 11 reconnaissent cela; et s’il a fallu employer des instruments, ce
n’étaient aprés tout que des instruments. L’épreuve était trés grande, ils le sentent et le voient, mais c’était
I'ouvrage de Dieu. Ce n’est pas tout. Dieu a un dessein positif en cela; Il a un sentier d’amour, a travers lequel |l



conduit I'dme, et dont I'’épreuve faisait partie pour la rendre propre a posséder la place d’une si grande
bénédiction. « Tu nous as transportés dans un lieu bien arrosé ». Dieu envoie I'épreuve, y préserve 'ame et, par
elle, I'épure comme I'argent, embellit son espérance, laquelle repose de plus en plus sur Lui, et s’attend avec
un regard plus brillant & Sa promesse, puis Il I'introduit dans un lieu «bien arrosé». Mais, en méme temps,
quelques autres points apparaissent quant a I'état de I’'dme. L’affliction I'a jetée vers Dieu. Pour nous, tout ce
qui ressemble a des veeux est mauvais ; cependant ici, le coeur se tourne a Dieu, quoique sous le chatiment,
comme a la source de I'espérance ; c’est précisément ce que produit I'espérance qui se fonde sur Lui. Avoir sa
confiance et son attente en Lui, dans I'épreuve et le chatiment, nous ne le pouvons pas, jusqu’a ce que la
volonté soit brisée ; lorsqu’elle est brisée, nous le pouvons, tout en ayant conscience que le chagrin est le fruit
de notre propre faute. Ceci suppose l'intégrité, elle déborde en actions de graces. Le cceur peut alors rendre
témoignage de Dieu a d’autres (v. 16), il sait maintenant ce que le Seigneur a été pour lui. Le coeur a crié, Dieu
a exaucé. «Ceci», dit I'apbtre, «est I'assurance que nous avons auprés de Lui»[1 Jean 5 14] Ce que I'on
apprend ici dans le chagrin devrait étre I'état constant de I'ame en dehors de I'affliction. Le sentiment
prédominant de I'dme est sa reconnaissance. Elle retournera a Dieu — secret de sa propre reconnaissance
envers Lui, qui est la joie de son cceur. La force du psaume est de reconnaitre tout cela apres la délivrance;
mais ce que la délivrance produit, étant recue dans le cceur, répond a la foi au milieu de I'épreuve.

Je n’ai gu’une remarque a faire sur le psaume 67. La gloire de Dieu est le ressort des désirs du cceur, en
vue des bénédictions sur Son peuple méme. Alors les bénédictions jaillissent et la louange monte a Dieu. Ce
psaume explique Romains 11, 15.

Psaume 68. Quelque frappant et intéressant que soit ce psaume, je n’ai, pour mon but actuel, que fort peu a
dire. En passant, une ou deux remarques se présentent a moi. C’est spécialement le caractere de Dieu dans ce
qui regarde les Juifs regus en grace, mais dans Sa propre grace souveraine, non pas dans les relations
d’alliance, mais les établissant, comme autrefois en Sinai, seulement a présent en grace et en puissance. Jah
n’est point le méme nom que Jéhovah, j'en suis pleinement persuadé : c’est I'existence absolue de Dieu, non
pas Son existence continue, de maniere a compter sur la fidélité de Celui qui était, qui est et qui sera. Il est ici, |l
vit toujours et a toujours. Il est seulement appelé Jéhovah dans le psaume lorsqu’ll parle de Son habitation sur
la montagne de Sion comme de Sa demeure, parce que la Il prend Sa place et Son nom d’alliance. Nous avons
Jah aux versets 4 et 18, mais Seigneur dans le reste du psaume est Adonai. Il me semble que cela relie Christ
avec la restauration d’Israél pour Lui donner la place de Seigneur, mais davantage comme étant aussi Jéhovah
que dans le psaume 110. Le verset 18 est naturellement le centre de cela, ou, étant Jéhovah en Sion, suivant
Sa promesse, et remonté aprés Sa réjection, Il recoit des dons comme homme. Il est au-dela de toutes les
promesses juives. Cependant, le psaume s’applique aux Juifs rebelles, alors ce n’est pas Jéhovah, mais Jah
Elohim. L’élévation de Christ raménera Dieu en souveraine grace au milieu d’Israél.

Le psaume 69 prophétise si entierement Christ que je n’ai aucune remarque a faire. C’est une pleine
description de Ses chagrins dans la vie et dans la mort. J’ai parlé au long la-dessus dans un autre endroit.

Le psaume 70 appelle une seule remarque. Volontiers n’étre rien — pauvre, nécessiteux, méprisé — pourvu
que le peuple de Dieu soit heureux et dans un état qui fasse jaillir sa louange. La bénédiction du Seigneur n’est
pas méprisée, mais pour la posséder on s’attend au Seigneur. Le cceur attendant le bonheur et la bénédiction
du peuple de Dieu — tel est le véritable esprit de la foi dans un saint.

Le psaume 71 ne nous retiendra pas longtemps. Il s’arréte sur deux points. La justice de Dieu — le
psalmiste ne réclame rien pour la sienne propre; mais Dieu sera conséquent avec Lui-méme — Il ne le
délaissera, ni ne 'abandonnera. C’est pourquoi il compte sur Sa fidélité.



Le psaume 72 est la gloire de Christ comme Salomon, de sorte que cela n’appelle pas de commentaire sur
son contenu.

Fin des prieres de David, fils d’Isai.

Le psaume 73 commence le troisieme livre des Psaumes, il se rapporte directement au jugement temporel
de Dieu en Israél, satisfaisant ainsi les anxiétés du coeur parmi les fideles; cependant, comme ces anxiétés
sont de tous les temps, nous trouverons quelque chose a remarquer ici. Nous voyons les incrédules marchant
dans leurs voies, tellement que Dieu semble oublier, et le coeur est envieux. Quant a nous, cela montre que
notre caceur, trop souvent, voudrait encore avoir une portion ici-bas — aussi bien qu’une part a venir. L’affliction,
en voyant la puissance du mal dans le monde, est bonne, mais elle se méle dans nos esprits avec le désir
d’avoir notre propre chemin. Lorsque la volonté se mélange avec le sentiment du succes du mal, elle est ou
irritée ou découragée de maniére a abandonner la persévérance dans le bien. Les incrédules prospéerent dans
le monde. Quelle énigme ! Ou donc est le gouvernement de Dieu ? Ou est I'utilité du bien ? Sans aucun doute,
c’était une épreuve plus directe lorsque les bénédictions temporelles avaient été données comme un signe de
la faveur divine. Mais les chrétiens sont rarement assez séparés de ce monde pour ne pas sentir le succes de
la méchanceté et désirer la vengeance. La simple indifférence est coupable. Ainsi la grace doit agir dans le
coeur pour nous conduire dans cet étroit sentier, pour sentir le mal en lui-méme, pour sentir la gloire de Dieu
trainée dans la poussiere, et pour attendre le temps de Dieu, Son action, comme Christ faisait lorsqu’ll souffrait.
Il n'y a pas d’autre place pour apprendre, que d’étre dans le sanctuaire. La, la volonté est soumise; 1a, Dieu est
connu; la, I'ceil n'est pas obscurci par les passions du monde et par l'ignorance de ce que I'on doit faire,
comme si Dieu seul ne le pouvait pas — reconnaitre le bien, avoir patience entiére pour le mal, de sorte que le
jugement soit simplement sur le mal, et véritable jugement sur le mal sans excuse. Notre impatience charnelle
ne serait rien de tout cela, méme la ou le mal, comme tel, est jugé justement. Mais dans le sanctuaire, la volonté
est muette et Dieu est écouté. Ses voies sont justes et nous jugeons les choses par Ses yeux. Le mal devient
pire, a nos yeux la compassion est juste, la patience adorable, cependant le jugement est certain. Nous n’avons
plus dans notre cceur que le sentiment de la justice, libre de tout désir de vengeance — car la colére de
I’'nomme n’accomplit pas la justice de DieulJaca. 1, 20], |e jugement est juste parce que la patience est parfaite
et bien plus terrible parce gqu’il N’y existe pas de passion. Il se rapporte a Dieu.

Mais une autre vérité bénie ressort de ce texte. Il était « stupide, sans connaissance — comme une brute
devant Dieu» — cependant il y avait en lui de I'intégrité et de la conscience. S'il avait laissé aller ses pensées
lorsqu’il était a moitié disposé a dire que la sainteté était inutile, il e(t été infidele a la génération des enfants de
Dieu. Voila ce qui I'arréte. Qu'il est beau de voir dans l'insubordination de la volonté de 'homme, ces saintes
affections, cette conscience qui blament le coeur au moment de mettre une pierre de chute dans le sentier du
plus humble enfant de Dieu. On voit alors ou sont réellement les affections et I'on voit cette crainte de Dieu qui
prouve que I'on connait Son amour — que la nouvelle nature existe. C’est une grande marque de progrés que
Dieu soit reconnu. Ce que le cceur sait de lui-méme, c’est qu’il était comme une brute dans ses raisonnements.
Mais remarquez ceci. Il arrive a reconnaitre qu’en dépit de tout, en avouant sa folie, il était continuellement avec
Dieu. Combien la pleine connaissance de nous-mémes, lorsque nous connaitrons comme nous sommes
connus!? Cor. 13, 12] nous montrera la grace patiente, invariable de Dieu, veillant sur nous tout le long du
chemin, dans Son amour adorable ! Au milieu de toute sa folie, il était toujours avec Dieu, et Dieu I'a tenu par la
main droite. Grace bénie ! Dieu nous aime, a soin de nous, veille sur nous, s’intéresse a nous; a cause de Son
amour souverain, nous Lui sommes nécessaires pour qu’ll soit satisfait, Il ne retire pas Ses yeux de dessus le



juste[Job 36, 7] C’est une magnifique pensée de la grace continue. Il est Dieu et non pas un homme. Ici donc, le
coeur compte sur Lui. De 13, le juste a travers tous ses manquements peut dire : « Tu m’as tenu » ; puis, dans la
communion, il ajoute : « Tu me conduiras par ton conseil ». Ceci n’est pas seulement I'acte d’étre retenu sans
en avoir soi-méme conscience ; non, c’est I'esprit et la volonté de Dieu nous guidant dans la communion. Ainsi
I'on voit, quand on s’est jugé, et que I'on est dans la communion, que ce n’est pas que Dieu ne nous ait pas
guidés suivant Son conseil, tenant nos bouches avec le mors et la bride, lorsque nous étions hors de la
communion, car Il 'a fait. Mais 'dme ne le comprenait pas, et ne pouvait, par conséquent, pas en parler,
comme elle le fait ici dans la pleine connaissance qu’ll agissait d’aprés Ses propres conseils. Nous rencontrons
ici, dans toute la force du passage, la distinction claire de la position juive. « Apres la gloire, tu me recevras ».
Ce passage a été changé pour I'adapter mieux aux idées chrétiennes, et le véritable sens est perdu (comp.
Zach. 2, 8). Apreés la gloire, lorsqu’elle se sera levée, Israél sera regu ; mais dans cette gloire, nous reviendrons
avec Christ. Le coeur est maintenant mis au large par cette entrée dans le sanctuaire : «Qui ai-je dans les
cieux » excepté le Seigneur ? — Nous pouvons sGrement avoir des pensées plus étendues par la connaissance
du Pére et du Fils; cependant la vérité demeure, elle est seulement mieux connue. Qui d’autre que Dieu dans
les cieux, le centre, la source et le tout de la bénédiction ? Sur la terre, avec des désirs qui nous éloignent
souvent de Dieu, il 'y a pas une source de joie en Lui. Il est donc le seul. La simplicité de I'ceil est complete.
Etant dans le monde, nécessairement nous nous sentons seuls, mais seuls avec Dieu. Ainsi fut notre bien-aimé
Sauveur : « Vous serez tous cette nuit scandalisés en moi et vous me laisserez seul ; mais je ne suis pas seul,
car le Pére est avec moi »[Jean 16, 32] Dans un sens, le cosur accepte la prépondérance du mal, et est distrait
de toutes choses pour Dieu; voyez la bénédiction qui ressort de ce mal apparent! Si tout était paisible, bon et
prospere dans le présent état d’'imperfection, le coeur tomberait dans cet état imparfait et deviendrait réellement
mondain ; mais la prépondérance du mal, quoiqu’oppressant I'dme, arréte la volonté par le sentiment qu’elle ne
peut pas se séparer du peuple de Dieu et la pousse dans le sanctuaire. Le cceur est sevré du monde, et, dans
un monde ou le mal prévaut, il regarde a Dieu, Le posséde Lui-méme pour sa seule portion dans le ciel, et n’a
ainsi rien d’autre au monde que Lui seul. Il tient la seule place souveraine dans le cceur. Rien ne peut rivaliser
avec Lui, comme dans le Nouveau Testament, « Christ est tout»[Col- 3, 111 A ceci se rattache une nouvelle
bénédiction. Cette chose dure. — La chair et le sang font sirement défaut ; Dieu est la force du ceceur. |l se tient
la, plein de bonté et de force divine, Il soutient le cceur; Il n’est pas seulement un appui pour le présent, mais
une portion durable, notre portion a jamais. Cette pensée amene une sérieuse et douce conclusion. « Pour moi,
m’approcher de Dieu, c’est mon bien ». La nous apprenons la vérité; la nous trouvons le secours. Il a mis sa
confiance dans le Seigneur Jéhovah, Celui qui est souverain en force, véritable et fidéle dans Ses promesses.
Qui s’assure ainsi en Lui devra srement déclarer toutes Ses ceuvres merveilleuses. |l sera a méme de les voir,
d’en faire I’expérience, il aura le cceur préparé a s’en souvenir, a les comprendre, et |a joie de témoigner de la
fidélité de Celui en qui il s’est confié. Dans le verset 20, nous avons seulement la puissance souveraine, dans le
dernier verset, la fidélité de I'alliance.

Psaume 74. Ce qui se rapporte a notre but ne me suggere qu’une seule remarque. Nous y trouvons la
confiance dans la fidélité de Dieu, lorsque, quant aux circonstances extérieures, la puissance de I'ennemi
semble rendre tout sans espoir, et méme sur le terrain de la confiance en Lui. Mais alors vient ce qu’ll est pour
des siens. La rédemption a prouvé son profond intérét pour eux. lls sont a Lui en propre. Tout en les prenant
par Sa grace souveraine, Il s’est engagé a eux (par grace). Et le coeur s’écrie (v. 22) : «Léve-toi, 6 Dieu!
défends ta cause ». Quelle bénédiction ! Ainsi Moise dit continuellement : « Toi, tu les as fait sortir». Si donc le
peuple succombe et si le tumulte des ennemis va grandissant toujours, c’est un motif de plus pour se confier;
tout est grace et grace fidéle; et la puissance sur foutes choses est par-devers Lui. Le cceur, au lieu d’étre



effrayé, implore Dieu, afin qu’ll se souvienne des attaques et des insultes de I'ennemi, car les insultes
s’adressent a Son nom. Ceci est un fait. L’'inimitié du monde, en se tournant contre Son peuple, s’adresse
réellement au Seigneur. S’il ne s’agissait pas de Son peuple, le monde ne s’agiterait pas ainsi. Le peuple de
Dieu doit se rappeler cela et, dans sa propre faiblesse, ne pas oublier que c’est Dieu qui est en cause.

Le psaume 75 contient la certitude et le juste gouvernement du royaume de Christ. Mais remarquez que la
foi rend graces avant qu’il soit établi, avertissant les pécheurs orgueilleux, car Dieu est le juge. Les prétentions
humaines ne servent a rien contre Lui. Remarquez, de plus, que lorsque Christ prend le royaume, tout est
confusion, la terre et ses colonnes sont détruites. Nos cceurs, méme alors, doivent répéter : Le nom de Dieu
(pour nous le Peére) est proche, c’est-a-dire tout ce en quoi Il se révele. Ainsi nous pouvons toujours avoir
confiance, sans effroi. Les voies et les actes de Dieu s’accordent avec Son nom. Nous croyons a Son nom de
Tout-puissant, de Trés-haut, nous croyons qu’il vengera I'Eglise persécutée sur Babylone et sa puissance;
mais quant a nous directement, il ne s’agit pas du nom de Dieu, mais comme je I'ai déja dit, du Pére. Dans ce
sens, il n’est question de gouvernement que par rapport a Ses enfants. Christ fut relevé d’entre les morts par la
gloire du Pére[Rom. 6, 4], Toute la puissance déployée ainsi dans ce nom, toute la grace et la fidélité pour ceux
qui sont ressuscités avec Lui, et aimés comme Il I'est, voila ce qui reste toujours pres de nous, et cette ceuvre
merveilleuse de la résurrection de Christ le déclare, dit la mort elle-méme étre sur nous.

Psaume 76. Le sujet général est encore le jugement exécuté en rapport avec Israél. Mais il y a ici un
principe général que nous pouvons remarquer. Premierement, le siege de la bénédiction de Dieu et Son tréne,
ou la manifestation de cette bénédiction sur la terre quelle qu’elle soit, est bien plus excellente que toute la
puissance et la violence de ’nomme. Dieu censure et 'homme tombe sans force. Lorsque Dieu se leve, que
peut faire ’lhomme ? Mais I'exécution du jugement sur la terre a son effet et son but immédiats : la délivrance
des débonnaires. Il sauve tous les débonnaires de la terre. Son amour et Sa fidéle bonté sont actifs méme ici.
Puis vient un autre principe, applicable dans tous les temps par la foi, un principe encourageant et consolant.
Dieu oblige le courroux de 'homme a Le glorifier (v. 10). Il tourne tout a Sa propre gloire, a Ses desseins, |l
arréte tout le reste. La ou la foi est exercée, elle compte sur Dieu, a travers tout, sire que Dieu aura le dernier
mot en toute chose.

Dans le psaume 77, nous avons quelques points instructifs a noter. La plainte va plus loin, peut étre, que
celle du chrétien ne devrait aller. Le verset 7, pour nous, serait tout simplement de I'incrédulité, quoique pour le
Juif, dont le peuple est rejeté dans tout ce qui a rapport a ses privileges, la juste question surgit, comme dans
Romains 11 : «Je dis donc : Dieu a-t-il rejeté Son peuple ? ». Mais si nous retenons ceci, nous y trouvons
beaucoup d’instruction quant au temps de la détresse, lorsque le poids de circonstances adverses, ou méme
notre propre faute, peuvent avoir mis notre d&me dans une grande détresse. Le sujet de ce psaume est
gu’actuellement le cceur recherche ardemment le Seigneur. C’est un appel direct du cceur, et non pas
simplement un désir, ni de la soumission. Il crie de sa voix a Dieu. Ceci est plus important que nous ne le
supposons généralement. Je ne crois pas qu’il soit entierement juste de dire que la priere prononcée ou non
prononcée est le sincére désir de I'ame. SGrement, j’admets qu’il peut y avoir un soupir, un gémissement la ou il
y a l'intercession du Saint Esprit et que I'élévation du cceur a Dieu ne trouvera jamais de refus ou de froideur.
J’admets tout cela; mais il y a ici la présentation a Dieu d’un trouble dont on se rend compte, I'expression d’'une
détresse réelle. Le coeur s’exprime par des paroles. Ainsi il se présente lui-méme devant Dieu, et ceci est tres
important dans notre relation avec Lui. Il y a vérité et dépendance confiante en dedans de nous-méme. Jusque-
la, on était rongé par I'angoisse, le cceur était agité par ses soucis, 'dme refusait d’étre consolée. La propre
volonté agissait et ne pouvait étre satisfaite. L’ame ne s’occupait de Dieu que dans ses propres pensées,
c'étaient des gémissements, mais non pas la priére, et I'esprit était accablé (v. 4). Eveillé, il ne pouvait



naturellement pas s’occuper des choses ordinaires, il «était dans le trouble et ne pouvait parler». Tableau
saisissant d’'une ame en profonde détresse, tableau réalisé complétement lorsqu’'une ame, par le chatiment de
Dieu, a perdu le sentiment de la divine faveur ou ignore la paix; a un certain degré, cet état peut s’appliquer a
chaque chrétien. Mais I'dme se tourne vers Dieu (v. 6). Elle se souvient d’avoir joui de Sa miséricorde, d’avoir
chanté des cantiques pendant la nuit. Le Seigneur rejettera-t-1l a toujours ? Cette question n’existe pas pour le
chrétien; mais lorsque le bouclier de la foi est tombé, et que les dards enflammés du méchant[Erh. 6. 16] ont
atteint le coeur — alors le chatiment est terrible et douloureux. La seule chose qui lui soit semblable, c’est
lorsqu’une ame a légérement recu I’évangile dans sa grace (quoiqu’en étant sincére) et que le travail de la
conscience a lieu ensuite. Lorsque, au lieu de s’occuper de lui-méme, et de raisonner avec sa propre misére, le
coeur regarde a Dieu, il voit que tout ce qui le préoccupe est en lui et non pas en Dieu. Voila le point capital.
Mais le chrétien, lui, ne retourne pas a la miséricorde passée (comme le Juif doit le faire de droit), parce que la
faveur est toujours présente pour lui et qu’il retourne dans la lumiere de cette faveur, lorsque le nuage qui s’était
élevé de son ceceur est dissipé, alors méme que Satan avait pour un temps pris possession de son esprit. Dans
le reste du psaume, le chrétien apprend que le chemin de Dieu est dans le sanctuaire. Quelque invariable que
soit Sa faveur, Sa voie est cependant toujours d’accord avec Sa sainteté — quoiqu’aussi pour la méme raison
— elle soit d’accord avec Son fidele amour. Chaque fois qu’lsraél se retourne, c’est vers Sa souveraine grace
et vers Sa rédemption. Le chemin de Dieu est dans la mer (v. 19, 20), sans traces, et en puissance. Tous les
mouvements, toute la puissance de ce qui nous semble indomptable, impénétrable, sont dans Sa main. En
somme, ce psaume est le contraste entre le travail d’une &me impatiente et inquiéte en écoutant ses propres
pensées, et une ame se retournant pour crier a Dieu lorsqu’elle s’est souvenue de Lui. Si le chrétien applique
ce texte a une interruption de la faveur divine, il se trompe totalement. Mais, lorsqu’il est accablé d’angoisses
par le travail de sa propre volonté, il peut apprendre qu’il N’y a pas de repos pour son d&me avant qu’elle se
souvienne de Dieu et qu’elle crie a Lui.

[Echo du témoignage 1871 p. 491-527]

Psaumes 78-89

Psaume 78. Quoique ce psaume soit évidemment une récapitulation de I'histoire d’lsraél, les convainquant
de leur désobéissance et de leur incrédulité, leur montrant I'inutilité, quant a leur cceur, de tous les procédés de
Dieu a leur égard, et exposant la beauté du retour de Dieu a Sa grace souveraine afin de bénir — on trouve ici
encore quelques-uns des signes de l'incrédulité qu’il est profitable d’examiner. Dans ce psaume, le grand
principe que je viens de nommer est lui-méme d’un puissant intérét : la grace souveraine est 'unique ressource
de Dieu s’ll veut bénir ’lhomme. Tous Ses procédés échouent, quelque miséricordieux qu’ils soient. Il aime Son
peuple, mais Il n’a aucune ressource pour le bénir que Sa propre grace. S'’il agissait suivant les effets produits
par Sa bonté, |l serait obligé d’abandonner Son peuple : «ils tournérent comme un arc trompeur » (v. 57). C’est
ce qui arrive toujours. Mais lorsque le mal est a son comble, Il se réveille en amour, a cause de leur misére, et
parce qu’ll est amour. Alors Il accomplit a Sa maniéere le plan de Sa gréace. « Il élut la tribu de Juda, la montagne
de Sion, laquelle II aimait... Il élut David, son serviteur» (v. 68, 70). Tel est I'’enseignement général de ce
psaume. Parlons maintenant du caractére de l'incrédulité qui est instructif. La miséricorde et la fidélité passées
de Dieu ne donnent aucun courage pour la difficulté présente; Dieu doit étre reconnu par la foi du moment.
Aucun raisonnement sur la miséricorde passée ne nous donne confiance. « Dieu pourrait-il dresser une table au
désert ? Voila, il a frappé le rocher... pourra-t-il aussi donner du pain ? » (v. 19, 20). Lorsque la convoitise est en



jeu ou lorsque survient quelque nouveau besoin, I'expérience de la bonté et de la puissance n’agit pas de
maniere a ce que ’lhomme ait confiance en elle. Les choses n’en allérent pas mieux quand « Il commanda aux
nuées d’en haut et qu’il ouvrit les portes des cieux et fit pleuvoir sur eux de la manne pour nourriture ». Leur
volonté incrédule ne fut pas non plus arrétée par la correction de leur convoitise aprés avoir eu les cailles. Sous
la main de Dieu, ’'homme se souvient de Lui. Un peu d’aise amene I'oubli et la propre volonté. Mais Il fut plein
de compassion, et arréta Sa main déja étendue en jugement. lls tenterent Dieu, et limitérent le Saint d’lsraél —
ils se méfierent de la puissance de Dieu, capable d’effectuer toute Sa grace, capable aussi de faire ce qui est
nécessaire dans chaque circonstance pour Son peuple, et pour accomplir Son dessein. Du moment que je
suppose qu’une chose peut empécher la bénédiction, je limite Dieu. Ceci est un grand péché — doublement tel
lorsque nous songeons a tout ce qu’ll a fait pour nous. Le Saint Esprit rappelle toujours I'amour de Dieu révélé,
infini, déduisant de la ses conséquences : Il a réconcilié, donc Il sauvera jusqu’a la fin. Il n’a pas épargné Son
Fils, comment ne donnera-t-Il pas toutes choses[Rom. 8, 32]? Ceci est la bonté infinie, mais, douter de la
puissance, c’est douter qu’ll soit Dieu. Cela nous empéche de placer notre espérance en Lui. L’expérience
devrait fortifier la foi; mais il faut une foi présente pour mettre I'expérience a profit. Que le Seigneur de grace
veuille nous garder de limiter Dieu dans Sa puissance, et ainsi dans Sa puissance pour nous bénir, qu’ll veuille
nous conduire a ne pas nous souvenir de Lui uniguement lorsque Sa main s’appesantit sur nous, mais au
milieu des bénédictions présentes, par amour pour Lui et parce que le cceur s’est attaché a Lui! Alors, dans les
épreuves, nous serons capables de compter sur la bonté et nous ne serons pas enclins a limiter Sa puissance.

Psaume 79 attend le jugement des paiens. Je laisse ceci de cété. Le seul point que je veuille toucher, c’est
la maniére dont le coeur se tourne vers Dieu, lorsqu’il est au plus fort de I'épreuve. Ici, il ne veut pas méme se
venger, mais, étant accablé sous le poids du malheur, il se tourne vers Dieu, et reconnait ainsi ses propres
péchés. Il n’a plus d’autre recours que dans le nom de Dieu. « Ne nous garde pas le souvenir des anciennes
iniquités. Que tes compassions viennent en hate au-devant de nous. Aide-nous, 6 Dieu de notre salut, pour la
gloire de ton nom; et délivre-nous et fais propitiation pour nos péchés, a cause de ton nom» (v. 8, 9). Tel est
I'effet du chatiment. |l suppose que nous connaissons Dieu. Il produit I’hnumilité du cceur, la véritable confession,
n’ayant aucune prétention a la délivrance, il ne s’attend qu’a la bonté de Dieu et a Son nom. L’ame se repose
sur cette parole : « Il y a compassion ». — Dieu écoute le soupir de Ses prisonniers ; et (quelque forte que soit la
main qui les tient prés de la mort) Il agira dans la grandeur de Sa force pour les préserver. L’ennemi a accusé le
Seigneur, en injuriant Son peuple, disant : «Ou est leur Dieu ? leur confiance ? ». Et le Seigneur se montre Lui-
méme ; c’était leur attente et Son peuple le loue.

Ceci aussi nous développe un autre point que nous pouvons souvent remarquer dans I'Ecriture — non pas
seulement que Dieu est glorieux, et doit maintenir Sa gloire, mais, qu’ayant pris un peuple de la terre, Il a
identifie Sa gloire avec ce peuple-la. La foi le sent avec un sentiment profond de reconnaissance ; entrant dans
cette pensée, elle compte sur la délivrance et la grace. Dieu délivre et a soin de Sa propre gloire. Mais, pour la
méme raison, Dieu ne permet pas le mal, parce que Son nom est li¢ a Son peuple, comme nous le voyons en
Israél : «Je t’ai connu, toi, seul d’entre toutes les familles de la terre; c’est pourquoi je vous punirai pour vos
iniquités » [Amos 3, 2],

Ici la punition est sur eux et le nom de Dieu blamé. Ainsi, en s’humiliant, en cherchant la miséricorde et la
purification, ils attendent la délivrance, parce que le peuple de Dieu est dans la misére.

Psaume 80 est hardi dans son appel. Il passe de la délivrance d’Egypte, & la connaissance, non pas de
Christ, mais du Fils de ’'homme. De plus, il regarde a Lui, comme a la branche que Dieu a rendue forte pour
Lui-méme. Ce n’est pas (v. 15) : «Je suis le cep, vous, les sarments », qui introduit le chapitre 15 de Jean.



Cependant le psaume reconnait pleinement ’homme de la puissance de Dieu, le Fils de 'homme, qu’ll a rendu
fort pour Lui-méme. Mais si, dans cette confiance en Dieu, et regardant au Fils de ’lhomme, ce psaume parle
hardiment, il se rapporte entierement a la grace. Il est complétement juif. Il parle de I'ordre des tribus dans le
désert. Il connait Dieu comme étant assis entre les chérubins. Il n’a d’autre espoir qu’en ce que Dieu ramene de
nouveau Son peuple. Nous allons examiner I'expression qui caractérise le cri de ce psaume. On la trouve dans
les versets 3, 7 et 19, puis dans la méme acception en Jérémie 31, 18 et 19 et Lamentations de Jérémie 5, 21.
Ceci lui donne un grand intérét. La simple discipline, en elle-méme, ne ramene pas a Dieu. Elle peut briser la
volonté, humilier 1a ou Dieu agit et accomplir ainsi un travail préparatoire, mais cela ne raméne pas a Dieu;
ainsi, ils sont amenés a dire ici, et dans les désolations d’Ephraim et de Juda, lorsqu'ils sont au plus bas, et
parce que rien autre ne peut les secourir : « Raméne-moi, raméne-nous ». Ce n’est pas simplement une
tristesse divine et la conscience de péché. Il y a le sentiment d’appartenir a Dieu, d’étre le peuple de Dieu, et
que la réprobation de Dieu repose sur eux — «ils périssent devant le courroux de ta face » (v. 16); maniere
d’agir de Dieu envers Son peuple, ou avec un fidéle dans Son témoignage actuel. Il y a le sentiment de Lui
appartenir, mais I'ceuvre de Dieu, repassée dans le cceur, lorsqu’ll lui a fait produire Sa bénédiction, apparait
comme témoignage de la puissance de I’ennemi; cependant, ce n’est pas a cette puissance de I'ennemi que la
foi s’arréte, mais au courroux de Dieu. La foi se tourne vers Lui, comme source premiere de la bénédiction et de
la puissance qui I'a opérée, comme Celui dont c’est I'ceuvre, ceuvre qui est toujours en vue de Son peuple. La
foi s’arréte a la beauté de I'ceuvre de Dieu et aux délices qu’ll y prend, telle qu’ll 'avait plantée, maintenant
gu’elle est arrachée; par conséquent, elle en conclut qu’ll interviendra en grace. Mais cette intervention doit
consister d’abord en ce que Dieu retourne Son peuple vers Lui. L’état ou ils sont est lié avec la ruine, quoique
ce ne soit pas la pensée principale; ils ne peuvent séparer leur propre état d’avec I'intervention de Dieu. lls en
ont besoin, mais Son premier acte doit étre de les ramener. Leur pensée est la bénédiction, mais Dieu les bénit
comme Il bénit toujours, commencant d’abord par les ramener. Ensuite, la face de Dieu luira sur eux et ils
seront sauvés. Combien il est heureux que nous puissions regarder a Dieu lorsque nous nous sommes
détournés de Lui, afin qu’ll nous rameéne; alors Sa face luit, et arrivent la bénédiction et la délivrance
immédiate. Son peuple regarde a Dieu. Remarquez de plus ces mots : «Vois et visite ce cep», mais il ne
s’attend pas a la restauration de I'état primitif des choses (Dieu n’agit pas ainsi), mais a I’établissement de la
branche que Dieu a fortifié pour Lui-méme. Il en est ainsi pour nous : Nous cherchons a ce que Christ soit
glorifié, méme dans les plus minces détails. Si nous avons manqué, il ne nous sied pas d’attendre que Dieu
remette tout sur le méme pied qu’auparavant, comme si rien ne s’était passé — ceci ne pourrait pas étre a Sa
gloire — mais nous pouvons nous attendre a Son intervention pour montrer Sa bonté en tout ce qui manifeste
Sa propre grace, et en écoutant le cri de Son peuple : « Que ta main », s’écrie la foi d’Israél, « soit sur ’lhomme
de ta droite » (v. 17). Ici, ils voient leur force, leur sOreté, ils sont debout. — « Et nous ne te quitterons plus » (v.
18). Il en sera pleinement ainsi d’Israél dans le dernier jour, et il en est de nous en pratique. C’est Sa présence
qui nous garde.

La foi cherche encore une autre chose. La tristesse et la mort se détournent de Dieu et parcourent leur
propre chemin. Quand on s’est détourné de Dieu, I'on a besoin d’étre réveillé par la puissance vivifiante qui
rappelle le cceur vers Dieu, et alors, il L'implore avec un redoublement de sérieux et une nouvelle confiance.
C’est plus encore que la priére qui crie dans la détresse, c’est un cceur plein de confiance qui crie a Dieu, apres
s’étre retourné vers Lui. La scéne prophétique montre clairement la restauration d’Israél. Dieu ne cache pas Sa
face pour nous a présent — mais oui bien pour Israél; cependant, quant a notre ceuvre, a notre service, a notre
état comme corps, Dieu peut agir aussi avec nous, de cette maniére, en gouvernement.



Mais je voudrais m’occuper un moment de la liaison de ceci avec la repentance personnelle, dans les
passages semblables auxquels jai fait allusion. En Jérémie, nous avons premiérement (31, 18) : « Convertis-
moi et je serai converti». En premier lieu donc, nous avons I'action de Dieu en grace retournant le pécheur, le
convertissant. Il marchait loin de Dieu, il avait tourné le dos a Dieu, et le voila a présent, de cceur et de volonté
retourné vers Lui. Suit la repentance. « Certes, aprés que j'aurai été converti, je me repentirai». — Mon cceur
ayant été amené dans la lumiére, je juge toutes mes voies depuis leur point de départ. Instruit, alors, par une
vraie bénédiction, ayant le jugement de Dieu quant au bien, I'on se sent confondu d’avoir eu des pensées d’une
telle vanité, et de si mauvais désirs. Mais une autre chose nous est présentée dans I'épitre aux Corinthiens.

En retournant a Dieu, nous tombons dans le chagrin, 2 Corinthiens 7. La premiére épitre se fit sentir par la
puissance de I'Esprit a leurs ames. Ce n’était pas encore un jugement complet de leur état dans la lumiére,
mais leur propre volonté étant divinement arrétée, il y eut douleur dans le sentiment d’avoir mal agi : la
conscience, non la volonté, commenca a travailler ; le moi peut s’en étre mélé partiellement. Cependant, il y eut
une douleur divine, une volonté et un coeur brisés; il y eut le sentiment : J’ai fait ma propre volonté, j’ai oublié
Dieu. Les illusions de la propre volonté s’évanouissent et, I'effet d’avoir affaire a Dieu, le travail de la nature
divine commence en nous. Eprouvé selon Dieu, ce sentiment n’est pas la frayeur; nulle pensée que Dieu
imputera le péché, qu’ll nous condamnera, mais douleur et chagrin de I'dme d’avoir suivi la méchanceté de son
coeur et de s’étre laissé tromper par sa propre volonté. Ceci produit, d’'une maniéere bien plus active et décidée,
le jugement du mal, appelé ici la repentance. Le chagrin selon Dieu produit une repentance que nous ne
regretterons jamais. L’ame, par 'opération de Dieu en grace, étant retournée, et amenée a se repentir d’avoir
écouté sa propre volonté, rentre dans I'effet naturel et 'opération du nouvel homme mis en liberté. Elle juge
avec énergie spirituelle tout le mal, comme Dieu le juge en principe. Le sentiment de sa faute n’a point disparu,
mais ce qui caractérise cet état d’ame, c’est le jugement de la faute — le jugement du moi pour autant qu’il y
est impliqué. Le coeur est pur du mal, lorsqu’il le juge comme Dieu le fait, et s’en sépare comme d’une chose
extérieure. Et ceci est la sainteté, souvent, d’autant plus profonde, que I'on se connait mieux qu’auparavant.
Nous en voyons un exemple dans le discours de Pierre en Actes 2. Leur péché est mis devant le peuple. lls
furent contristés dans leur cceur et dirent a Pierre : Que ferons-nous ? La volonté impétueuse était tombée ; ce
n’est plus : « Crucifie, crucifie-le » [Jean 19, €] | e péché a produit son action, et ne peut plus la changer. La folie
d’un tel acte se montre en méme temps que la détresse du coeur. « Que ferons-nous ? ». lls sont retournés, ils
sont revenus au chagrin et a la douleur divine. Quelles sont les paroles de Pierre ? « Repentez-vous et que
chacun de vous soit baptisé au nom de Jésus Christ, en rémission des péchés » [Act. 2, 38]_[|s étaient retournés,
contristés de coeur a cause de leur folie en péchant, ils avaient a se repentir. Une ame ainsi amenée dans la
lumiere et le nouvel homme exergant son jugement sur ce que le moi a été, ceci est une chose bien plus grande
et bien plus profonde. On n’est plus actuellement sous la pression de Dieu, courbant son coeur sous I'effet de
Sa grace et de Sa présence dans le sentiment du mal, mais on rejette spirituellement, avec Dieu, le mal comme
tel, du terrain ou le nouvel homme se trouve avec Dieu. Ceci est accompagné de componction et d’humilité de
coeur, mais I’ame est rentrée dans sa liberté propre avec Dieu. La vraie repentance est la quand le moi n’est
plus en question, quand la nouvelle position a pris possession du jugement et de la volonté et juge librement
comme une chose rejetée tout ce en quoi la chair prenait son plaisir et par quoi elle avait été entrainée.

Psaume 81. J’ai seulement quelques principes a établir, quant au gouvernement de Dieu. Lors du
rétablissement de la bénédiction les voies précieuses de Dieu sont examinées. S'il y avait eu fidélité, il n’y aurait
pas seulement eu paix au lieu de trouble, mais de riches bénédictions. Au lieu de cela, pour n’avoir pas écouté
Dieu, Il les abandonne a la convoitise de leur cceur; ils marcherent par leurs propres conseils et furent bientbt
surmontés par la puissance de leurs ennemis, plus forte méme que le peuple de Dieu sur son propre terrain.



Dieu nous a délivrés. Nous avons été délivrés de I'esclavage et du fardeau du péché. Exaucés par la puissance
divine dans le trouble et la détresse (une puissance qui, manifestée par ses effets, a sa source d’opération dans
le secret des conseils divins), nous sommes, par rapport aux bénédictions recues présentement, sous la
responsabilité, cependant dans une position de bénédiction pleinement donnée. « Si tu voulais m’écouter » (v.
8), la vérité du cceur envers Dieu est demandée ici, c’est non seulement d’éviter le mal actuel, mais toute idole
du ceeur. Voila ce qui met le coeur a I'épreuve — la vérité intérieure vis-a-vis de Dieu. Mais Dieu demande cela
comme étant déja notre Dieu (a présent, nous disons Pere), qui nous a délivrés et sauvés et qui nous appelle
dans le sentier de I'obéissance, afin que nous puissions ouvrir notre bouche et qu’ll la remplisse. Nous sommes
appelés a élargir nos cceurs pour recevoir la bénédiction. Dieu veut nous donner largement et richement, Il nous
exhorte a ouvrir notre bouche. Tout Son désir est de la remplir de Ses propres richesses. Les richesses
insondables de Christ[Erh. 3. 8] nous appartiennent et sont données a nos dmes par Sa main pleine de
bénédictions de grace. Mais hélas ! si souvent, nous sommes comme Israél : « Mon peuple n’a point écouté ma
voix» (v. 11). Alors, comme chatiment, le fidele est abandonné pour manger le fruit de sa propre volonté :
terrible jugement que d’étre humilié et de sentir 'amertume de la puissance de I'ennemi, d’autre fois, ce qui est
pire, d’étre finalement abandonné! Ce cas se présente rarement lorsque I'ame a été réellement purgée d’elle-
méme et de la propre justice si subtile dans ses effets. Cependant, les dards enflammés des méchants sont
terribles pour 'dme. Ce n’est pas du tout la méme chose que les doutes lIégaux d’une ame exercée, mais c’est
la frayeur de Dieu qui chatie 'dme. Ce n’est pas I'incertitude de savoir s’ll est pour elle, si elle pourra échapper,
ce dernier cas serait le doute légal, le premier est le désespoir qui procéde de Satan. Si le saint marche
fidelement, il a sirement des ennemis, il doit lutter contre Satan et ses machinations, mais le Seigneur les
soumet de fait; preuve encourageante que le Seigneur est avec le croyant dans sa course aprés qu'il s’est
montré patient dans la foi. Nos adversaires sont ceux du Seigneur; la conscience de cela nous donne une
immense force. Ceux qui s’opposent a nous dans le sentier du Seigneur Le haissent. lls seront trouvés
menteurs et vides dans leurs prétentions. En paix par la puissance du Seigneur, le saint marchera dans un
sentier uni. « Celui qui fait la volonté de Dieu demeure a toujours »[1 Jean 2, 17] il est nourri de la moelle du
froment, de la plus précieuse connaissance de Christ; la douceur de la grace divine rafraichira et satisfera le
désir de I'Esprit.

Psaumes 82 et 83. En méditant ces psaumes, je n’ai aucune remarque a faire en rapport avec mon but en
commentant les Psaumes. Dans le psaume 82, le lecteur observera que Dieu juge les juges, spécialement ceux
qui ont la loi divine pour les guider. De la place qu’ils occupaient comme exercant I'autorité de Dieu sur la terre,
ils tombent dans celle de ’'hnomme responsable, et Dieu se levant juge la terre. Alors Dieu s’occupe de l'iniquité
qui a eu lieu envers les hommes et de la réparation du jugement confié a ’'homme par la justice. Dans le
psaume 83, nous voyons les voies dans lesquelles I’'homme est coupable d’animosité active contre Dieu, dans
sa haine pour le peuple de Dieu, employant force, ruse, violence afin d’anéantir leur souvenir de la terre — il en
résulte que Jéhovah seul (le Dieu d’Israél) est le plus élevé sur toute la terre; car tel est I'effet des efforts de
I’'homme. L’oppression sur ceux qui représentent Dieu sur la terre, la rébellion contre Dieu, se manifestent par
la haine de Son peuple terrestre; tels sont les caractéres de ’homme et le sujet du jugement de Dieu sur la
terre.

Psaume 84. Quoique Dieu soit nécessairement le centre de tous les désirs du nouvel homme, cependant il
n’est pas parlé dans ce psaume du désir aprés Dieu comme tel, ainsi que nous le voyons au psaume 63.
Jéhovah est reconnu comme le Dieu vivant, mais aussi comme un Dieu manifesté dans la relation avec Son
peuple. Ce n’est pas : « Mon ame a soif de Dieu» mais : « Combien tes demeures sont aimables, Eternel des
armees | ». Elles ne seraient pas ainsi s’il n’y avait pas été, si elles n’étaient pas a Lui. Puis encore, C’est la



jouissance de la relation en commun avec Lui, demeurant au milieu de Son peuple, non pas la jouissance
abstraite de Lui-méme. Les tabernacles de Dieu sont un refuge pour le coceur, comme I’hirondelle a son nid de
Dieu pour y mettre ses petits. Et ceci est juste. La racine et I'essence de la piété personnelle sont bien le désir
de I'ame aprés Dieu. Le secret de Dieu se trouve la, et I'dme se tient dans la sainteté de Sa présence, en
I'exercant devant Lui. Mais la ou Dieu déploie Sa gloire, la ou Il est adoré, la est le véritable refuge de I'ame
pieuse. Dans Son temple, chacun parlera de Sa gloire. La louange y déborde.

Ce n’est pas I'exercice de 'dme, mais dans sa piété elle loue et adore la ou les autres le font qui ont un
méme esprit qu’elle, et 1a ou I'on ne fait qu’adorer; car I'autel de Dieu est le centre des désirs et des
épanchements du coeur. La Dieu se manifeste, et le coeur se trouve a I'abri des exercices et des épreuves. Le
coeur comprend alors que dans ce lieu on continuera a louer Dieu. Ceux qui y demeurent n’ont rien d’autre a
faire que de louer. Telle sera la bénédiction pleinement accomplie.

Il'y a encore une chose (v. 5 et suivants) dans laquelle la bénédiction est comprise dans le chemin qui y
conduit et qui traverse ce monde, vallée de larmes. Le coeur de celui qui marche droit vers le repos et la
demeure de Dieu, trouve sa force dans le Seigneur. Il est béni. Si la demeure de Dieu, ou Sa gloire est
manifestée et remplit toute la place, est I'objet ou tendent les désirs du cceur, le chemin se poursuit moralement
dans le cceur. |l peut étre rude, il peut devenir une vallée de larmes, une vallée ou I'on trouve la croix, mais c’est
le chemin qui méne au but et le coeur y marche. A c6té de ceci, le coeur a confiance en Dieu, il a Son amour
comme la clé de toute chose. Puis il dit : « Par ces choses ’homme vivra et dans toutes ces choses il y a la vie
de I'Esprit » [Es- 38, 16]. Elles changent la vallée de larmes en une source d’eau vive et trouvent dans la douleur
un rafraichissement de grace. Car nous avons besoin d’une volonté brisée, nous devons juger notre volonté
sans les désirs de notre cceur, afin que la grace, que Dieu Lui-méme (cette source de joie et de bénédiction),
puisse avoir son entiére place. C’est ce que produisent les exercices et les épreuves du désert. La vallée n’est
pas appelée : la vallée des épreuves, mais celle des larmes; parce que ce ne sont pas simplement les faits
extérieurs qui font découler la bénédiction et la joie, mais bien plutdt les exercices du cceur qui proviennent de
ces faits. Evidemment, le caractére de la vallée est la source de la bénédiction, mais Christ parfait dans Ses
voies était un homme de douleurs, manifestant et exercant au milieu d’elles Son amour. Nous avons besoin
d’humiliation, de brisement afin d’atteindre a cet état, c’est ce qui en fait une source de bénédictions. Il avait
dans Sa douleur, dans Sa réjection prés du puits de Sichar, une nourriture & manger que Ses disciples ne
connaissaient pas. Mais cela n’est pas tout. Dieu envoie directement le secours et la grace d’en haut, une pluie
fertile sur Son héritage, le rafraichissant lorsqu’il est desséché. La pluie remplit les étangs. Les communications
de I'Esprit de Dieu, la révélation de Christ a I'ame, 'amour du Pére rafraichissent, réjouissent le cceur et le
remplissent de ce qui lui fait paraitre le monde comme un néant. L’homme nouveau, rempli de cette joie,
traverse joyeusement la vallée en y pensant. |l va de force en force. Ce n’est pas une force accumulée,
quoigu’augmentée, mais jamais de maniere a faire diminuer la dépendance de Dieu; au contraire, elle
'augmente. On se connait mieux et I'on se défie encore plus de soi-méme ; nous sommes plus simples et nous
avons un sentiment plus net que la puissance appartient a Dieu. Comme il est dit a Pierre : « Lorsque tu seras
ramené, fortifie tes fréres » [Luc 22, 32] cas extréme quant au moyen, qui nous montre combien le jugement de
soi-méme et la legcon de dépendance sont le chemin de la force, car la force est réellement en Christ. « Ma force
s’accomplit dans la faiblesse » [2 Cor. 12, 9] Ainsi la force que nous avons et que nous sentons lorsque nous
sommes amenés a réaliser la grace et la présence de Christ, nous pousse en avant dans notre voyage a
travers le désert; nous I'employons (je ne dis pas que nous la perdions) pendant la course, mais ce n’est pas la
jouissance que I'on ressent en tirant la bénédiction de Lui, c’est I'emploi de cette force en chemin. Ceci conduit
a une compréhension plus étendue du besoin que nous avons de Christ, a une plus grande connaissance de ce



gue nous sommes, par les choses que nous traversons et qui n’est pas toujours découverte par un jugement
que nous formons de nous-mémes, mais par un tel dépouillement du moi, par un tel abandon de sa puissance
trompeuse sur notre cceur, que nous nous jetons plus simplement dans les bras de Christ. Nous marchons
aussi vers un degré de force plus élevé. Christ est davantage notre tout. Y a-t-il manquement, le coeur se jugera
lui-méme et I'dme sera restaurée. La fin en sera notre apparition devant Dieu, ou il n’y aura plus de moi, dans le
lieu ou Il aura mis Sa bénédiction, et ou tous se rendent pour L’adorer et Le glorifier. Méme a présent, il y a un
accomplissement partiel de ceci, mais son accomplissement entier aura lieu certainement en gloire, dans la
Jérusalem céleste, dans la maison du Pére. Mais dans ce psaume, tout cela améne a la supplication, Dieu
étant considéré comme majesté divine, mais avec laquelle on a la conscience d’une relation bénie. Il est
Jéhovah des armées, mais Il est aussi le Dieu de Jacob. Toutefois, il y a encore davantage; jusqu’a ce que
nous soyons introduits dans les parvis de Dieu, nous dépendons de Sa majesté et de Sa fidele alliance — pour
nous c’est le nom du Pére en union avec Christ, mais aussi le regard du Peéere sur Christ; c’est notre
sauvegarde jusqu’alors et pour I'éternité. Nous avons confiance et nous prions parce que le regard de Dieu est
sur Christ. Mais cette confiance sur la route a travers la vallée de Baca est liée avec le désir d’étre dans les
parvis. «Vois, 6 Dieu, regarde la face de ton Qint». Car mieux vaut un jour dans tes parvis que mille ailleurs.
Mieux vaut étre la sur le seuil avec le droit d’y habiter que de jouir de tout ce que les tentes des méchants
peuvent offrir. Dieu éclaire de Sa glorieuse majesté, Il protege. |l donnera en grace parfaite et sans relache tout
ce dont nous avons besoin dans I'épreuve du chemin et dans notre faiblesse; il est doux de compter sur Son
secours. Et, a la fin, lorsque nous serons amenés au port, capables d’en jouir, Il nous donnera la gloire avec
Lui-méme. Nous pouvons compter sur Lui pour toutes choses. Il est bon. Il ne refuse aucun bien a ceux qui
marchent devant Lui. L’ame se repose dans le sentiment que : « Bienheureux est I’'homme qui se confie en toi ».
Combien c’est vrai ! Rien ne peut troubler, rien n’est au-dela de Sa puissance — rien dont Son amour ne puisse
prendre le fardeau a notre place — rien dont Sa sagesse ne puisse se servir en bénédiction. Et le coeur connait
Son amour, il compte sur cet amour, il sait que : « Bienheureux est I’homme qui se confie en Lui ».

Le psaume 85 fait ressortir un principe de grande importance pratique ; c’est la différence entre le pardon de
ce qui appartient a notre état passé, et la bénédiction dans laquelle le croyant est introduit par la jouissance
d’une relation avec Dieu. Ici, naturellement, il s’agit du rétablissement d’lsraél en bénédiction, dans son pays,
I'accomplissement des promesses de Jéhovah. Je vais parler seulement des principes par rapport a nous.

Le pardon est compris comme étant un fruit de la bonté de Dieu envers Son peuple ; partant de 1a, on attend
une pleine bénédiction. Mais les deux choses sont distinctes. Il en est ainsi pour nous, le pardon s’applique a
tout ce que nous sommes, comme appartenant au vieil homme et a ses actions. Nous sommes ramenes, et
tous les fruits du vieil homme sont mis de c6té pour toujours par le sacrifice de Christ. Nous avons ainsi pardon
complet. La colére est passée. Tous nos péchés sont couverts, mais, malgre cela, il existe toujours la distance
de Dieu et il n'y a pas encore jouissance de communion avec Lui. La peur du jugement et du juge est passée,
mais la jouissance de la bénédiction actuelle avec Dieu, Sa grace comme étant sur ceux avec lesquels il n’y a
plus rien a débattre et la manifestation de la grace divine dans des rapports naturels et justes, de tout cela il
n’est pas question ici. La joie a été grande, elle est grande en se sentant pardonné, mais cela s’applique a ce
gue nous sommes dans la chair; ce n’est pas la communion avec Dieu dans une nature capable de jouir de Lui
seul, parce qu’elle vient de Lui. Quoigqu’on soit pardonné, cette distance, ce manque de jouissance de Dieu est
senti comme étant proprement la colére. Cela n’est pas encore éfre amené a Dieu. Nous ne pouvons rester
sans la jouissance de Sa grace. C’est a cela que se rapporte I'appel de ce psaume. Il est fait allusion a la
captivité de Jacob, mais plus encore, il désirait d’étre amené a Dieu et que toute colére f(t apaisée. Ceci est un
grand mot; cependant, connaissant au moins en espérance I'amour et la communion, nous ne pouvons pas



nous en passer. |l se peut que nous ayons désiré que toute colére cessat, c’est-a-dire le sentiment de la faveur,
mais nous ne pouvons pas I'obtenir par des progrées et des victoires; il nous faut I'obtenir par le pardon et la
délivrance, parce que nous sommes pécheurs. Lorsque nous avons découvert qu’il existe une rédemption et un
pardon, il n’y a plus seulement un simple besoin de la conscience qui nous pousse a avancer, mais nous
ressentons les désirs spirituels du nouvel homme, verset 6. « Ne veux-tu pas revenir, nous faire revivre, afin que
ton peuple se réjouisse en toi ? ». L’ame est vivifiée par la présence de I'Esprit de Dieu, elle se réjouit en Dieu
Lui-méme. Ainsi en Romains 5. Nous avons la paix avec Dieu. Non seulement cela, nous nous réjouissons en
Dieu par Jésus Christ notre Seigneur par lequel nous avons recu la réconciliation. « Fais-nous voir, 6 Eternel,
ton amour (car c’est 'amour, mais I'amour de Dieu, reconnu dans Sa relation avec Son peuple; pour nous,
c’est le Pére, connu en Christ) et accorde-nous ton salut». Mais 'dme a compris la grace, elle attend la
réponse, parce qu’elle espere en la grace. Ce n’est pas une angoisse légale, mais I'envie de connaitre Dieu en
gréace. « Il dit paix a son peuple. Oui, son salut est pres de ceux qui le craignent ».

Ceci est de toute importance pour I'dme; elle ne doit pas rester arrétée au pardon (c’est la premiére
nécessité urgente qui s’applique au pécheur), mais elle doit comprendre qu’elle est appelée a la jouissance de
Dieu, dans la communion sans nuages de la nouvelle nature, qui étant, moralement parlant, la nature divine,
trouve ses délices pleines et entiéres en Dieu et dans un sentiment croissant de dépendance — nous nous
réjouissons en Dieu. Sans doute, ce sentiment est et doit étre fondé sur la justice divine, comme nous allons le
voir. S’il n’en était pas ainsi, ce ne serait pas Dieu; cependant, ici, I'idée n’est pas qu’on ait a arranger ce point
avec un Dieu qui le mette en question, mais il s’agit de jouir de la présence de Dieu, de la communion avec Lui,
suivant la perfection ou nous avons été introduits devant Lui; nous jouissons en Lui de la nature divine dont
nous sommes participants. Par rapport a Israél, il en est ainsi : « L’amour et la vérité se rencontrent, la justice et
la paix s’embrassent ». C’est la miséricorde, car elle est accordée a des pécheurs en pure et souveraine grace;
c’est la vérité, car elle accomplit toutes les promesses de Dieu envers Israél. Pour nous, elle accomplit bien
plus que bien des promesses, car il N’y en avait point pour I'Eglise. Bien plus, c’est étre en Christ, et comme
Christ, et tels aussi devant Dieu, d’accord avec la grace dans laquelle Christ se tient devant Dieu comme
ressuscité d’entre les morts. La justice semblait étre contre le pécheur ; elle I'était, mais par la divine justice elle
s’associe avec la paix en faveur du pécheur. Elles s’embrassent. La paix correspond a la miséricorde du verset
cité, la justice a la vérité. lls ont — nous avons — la paix par la grace. La justice par la foi de Jésus Christ nous
anime dans la pleine jouissance de la place ou Il est, ou bien, sans cela, ce ne serait pas la justice. « La vérité
germe de la terre » pour Israél ; tout ce qui est promis est renfermé dans cette parole. Pour nous, cela va sans
dire, c’est d’étre assis dans les lieux célestes en Christ Jésus. Il n’est pas dit : La gloire habitera dans notre
pays, non, mais nous sommes selon notre titre et notre place dans la gloire de Dieu, en haut!'? ; mais dans tous
les cas, la justice abaisse ses regards du ciel sur la terre. Ce n’est pas pour Israél ou pour nous que la justice
regarde de la terre pour implorer la bénédiction du ciel. Il a établi la justice dans le ciel lui-méme. Christ est la. I
y est par la justice de Dieu. Cette justice est divine et céleste. Lui, ayant glorifié Dieu, est glorifié avec Dieu et en
Lui, et ceci est la justice divine. Nos bénédictions célestes et les bénédictions terrestres d’'Israél en découlent
toutes deux. Puis viennent les bénédictions conférées et, en vérité, tout cela est le produit de cette contrée
céleste; ses joies et ses priviléges nous sont appropriés pour en jouir. Le dernier verset s’applique proprement
a la terre, mais il y a une vérité qui s’y rattache et dont je n’ai pas fait mention. Le gouvernement actuel de Dieu
s’applique a cette marche dans la jouissance divine, non pas au pardon et a la paix. Nous jouissons de cette
communion bénie, habitant en Dieu et Dieu en nous, par I'Esprit Saint qui nous est donné. Si nous L’affligeons,
nous sommes tristes, humiliés, peut-étre chatiés. Notre place reste la méme, mais la réalisation et la jouissance
dépendent des révélations et de I'action du Saint Esprit en nous, et ces derniéres dépendent de notre marche,



de notre état, de notre obéissance. Ainsi en est-il dans Jean 14 et 15. La jouissance des bénédictions et de la
faveur divines dépend de la marche du fidele. Cela doit étre, si c’est un résultat de I'Esprit Saint demeurant en
nous, car comment pourrions-nous jouir de la communion dans I'amour, au milieu du péché ou de vaines
pensées ? La présence du Saint Esprit dépend de la justice — c’est-a-dire de la présence de Christ dans le
ciel; cela répand I'amour de Dieu dans nos coeurs. Nous demeurons en Lui et Lui en nous. Mais si le mal est Ia,
la chair est a I'ceuvre, le Saint Esprit est attristé, la communion est interrompue. Ce n’est pas une question de
position (c’est admis : Christ est au ciel), mais il s’agit de jouir de la bénédiction ou j'ai été introduit, jouir de
Dieu. Ici, il est question de toute notre marche avec Dieu (quoique ce soit par grace que je reste debout); le
point sur lequel jinsiste ici, c’est que I'dme saisisse clairement la différence qui existe entre le pardon et notre
position en Christ : le pardon, c’est la grace appliquée par I'ceuvre de Christ au péché et a tous les fruits du vieil
homme et notre introduction en Lui, en justice dans la présence et la communion de Dieu ou n’entrent aucun
nuage, aucune question de péché. Nous pouvons sortir de cette présence (non pas de notre titre a y étre, mais
de sa jouissance en esprit — non pas que la paix avec Dieu soit détruite, mais la communion), mais aucun
nuage de péché ne peut y entrer. Nous sommes aimés comme Christ est aimé. Tout dépend de Son ceuvre.
Mais un point, c’est le pardon des choses hors desquelles nous avons été tirés, c’est-a-dire I'application de
I’'ceuvre de Christ a notre responsabilité comme enfants d’Adam dans la chair. Un autre point, ¢’est que nous ne
sommes pas dans la chair, mais en Christ, dans la jouissance des choses ou Il est entré, ou est notre vie pour
toujours.

Psaume 86, quoique bien simple dans son expression, est tout plein de principes pratiques importants. |l
montre comment la faiblesse d’'une dme attirée a Dieu peut étre corrigée par Sa pleine gloire et Son entiere
puissance. Elle trouve son appui, non pas en embrassant tout d’abord I'’étendue de la gloire dans son faible
état, mais en se concentrant en Dieu et ainsi en louant et en attendant la force et la délivrance finale qui
I'introduit dans la gloire.

Le terrain sur lequel I'dme s’appuie s’attendant a Dieu afin qu’ll incline Son oreille se présente sous quatre
faces. L’ame est pauvre et affligée, elle n’est pas d’entre les orgueilleux de la terre; elle est sainte, réellement
mise a part pour Dieu; elle est le serviteur de Jéhovah (pour nous, le nom du Pere doit s’introduire ici, comme
nous I'avons toujours vu, et Christ comme Seigneur) ; elle se confie en Lui et crie journellement au Seigneur. Tel
est I'état de I'dme, pauvre et sainte, c’est-a-dire mise a part pour le Seigneur ; comme un serviteur qui se confie
et dont la confiance n’est pas paresseuse, elle crie dans le sentiment du besoin et de la dépendance. C’est-a-
dire qu’elle se confie en la bonté de Dieu avec le sentiment que Sa majesté est au-dessus de tous ceux qui
prétendent a la puissance. Lui seul est Dieu, Lui seul est grand et fait ce qui, a nos yeux, est miraculeux. Alors
I’dme cherche a étre enseignée dans les voies de Dieu — elle n’a aucune envie de marcher dans ses propres
voies. La vérité et la Parole de Dieu la guident. Mais il y a un nouveau besoin, elle tend a étre distraite par mille
objets, mille pensées étrangeres, et elle prie le Seigneur de ne lui donner qu’un seul but. Combien nous avons
besoin d’avoir un cceur concentré tout entier sur le Seigneur! La se trouve la puissance; la se trouve la
présence des choses divines qui placent I'esprit dans les choses célestes, qui le mettent en contact direct avec
les sources de la force divine. Lorsque d’autres pensées nous occupent, nous sommes en dehors, dans un
monde dont nous devons étre délivrés ; nous ne sommes pas dans le monde divin et céleste, de maniere a en
étre des témoins. La majesté et la gloire du nom de Dieu ont été vues, verset 9; mais cela n’a pas fait passer
I'ame dans la gloire, comme si elle s’y trouvait chez elle.

Dans un sens, c’est une chose trop grande et on le sent. Que nous sommes petits! Combien nous ne
connaissons qu’en partie ! Mais cela conduit 'dme a chercher de plus en plus la concentration de toutes ses
affections sur Dieu; pauvre et faible comme elle est, c’est la ce gqu’il faut a I'ame, ce qui la satisfait. Son centre



est dans l'affection et la reconnaissance pleine d’adoration, par la grace, pour toute cette gloire. Alors I'ame
continue et dit : «Je te louerai de tout mon coeur, Seigneur, mon Dieu». Ces choses sont liées ici, elle peut
louer comme elle est appelée a le faire, et comme voyant d’avance sa louange finale. Nous sommes appelés a
comprendre avec tous les saints la longueur et la largeur, la profondeur et la hauteur[Eph. 3, 18] mais
auparavant nous devons étre amenés au centre — Christ demeurant en nos coeurs par la foi et nous enracinés
et fondés dans I'amour. De la, Le connaissant, nous glorifions Son nom pour jamais. Notre petitesse a trouvé
dans Sa grandeur sa place et sa force. Nous sommes, comme je I'ai dit, au centre de gloire. Alors se déploie a
nos yeux la grande délivrance que Dieu a accomplie. Nous voyons que la grace supréme est la source de tout.
Ce n’est pas seulement de reconnaitre Sa grace par rapport a la nature ou tout suit son ordre — mais c’est la
grace souveraine — I'activité de 'amour de Dieu — qui est descendue ici-bas et nous a délivrés de I'état le plus
dégradé. Ceci donne un caractére tout spécial a notre connaissance de Dieu. Nous sommes complétement
dépendants de Sa bonté, mais en méme temps notre amour pour Lui a un caractere intime, parce que, par
notre incapacité, nous savons que nous sommes les objets de Son amour, qui, par conséquent, est infini.
L’ame, se confiant ainsi en Dieu, est occupée pour elle-méme de Lui comme ce qui la regarde tout d’abord, voit
Iinimitié des hommes orgueilleux, qui ne Le craignent pas et s’élevent contre elle. Elle cherche l'intervention de
Dieu. Ceci est une grande preuve de foi, mais, confiante dans I'amour qui la recoit, elle demande davantage.
Elle se réjouit dans la manifestation que Dieu est de son c6té. Cette manifestation n’est pas seulement la
délivrance, mais la satisfaction du coeur. Tout ce qu’elle demande, c’est que Dieu se montre de son cété. Telle
est la portion sdre de tout homme qui se confie en Dieu, qui marche avec Lui; c’est ce que le Seigneur a désiré,
psaume 22, et n’a pas eu, Lui qui s’est humilié plus bas que le plus humble pour 'amour de nous; mais, dans
cette position, parfait en amour, glorifiant Son Pére et ainsi plus élevé que les plus hauts élevés. C’est pourquoi
Son Pére L’a aimé, et, considéré comme homme, Il est glorifié d’'une maniére encore bien plus grande. Il ne fut
pas soutenu et encouragé dans I'épreuve, au moment supréme — la, Il se trouva seul. Nous, nous avons
confiance et nous sommes délivrés; Lui, parfait au-dessus de tout, a été seul dans cette perfection. Que le
Seigneur nous donne au moins des cceurs concentrés sur Lui, concentrés sur Son nom et sur 'amour du Pere.
Voila notre centre, la nous n’avons pas a craindre les ennemis (Phil. 1, 27, 28).

Psaume 87. C’est la fondation de Dieu qui rend tout assuré. Ce qui appelle I'intérét ou affermit la foi du coeur
n’est pas que la fondation de la cité de Dieu soit dans la sainte montagne, mais que cette cité repose sur la
fondation de Dieu méme ; ainsi en est-il de nous. La fondation assurée de Dieu demeure et dans ce dernier cas,
c’est lorsque I'Eglise était dans un si mauvais état que le fidéle devait la juger et se séparer de beaucoup de
ceux qui en faisaient partie. Néanmoins, la fondation de Dieu demeure assurée, de méme que Son appel et Son
héritage dans les saints. Mais ce psaume nous apporte un autre point, bien dur pour I'activité de la chair. La foi
attache plus d’'importance a la cité de Dieu qu’a tout ce que ’homme a construit. Les sentiments de ce psaume
sont essentiellement juifs. En dénombrant les peuples, les saints et le Messie Lui-méme sont enregistrés en
Sion. Voila pourquoi le psaume se glorifie en Sion — c’est la maniére dont Dieu considére la cité. Pour nous,
sans doute, la chose apparait sous une autre forme, quant & I'Eglise : Christ en fait partie comme sa Téte, non
pas comme y étant né. Les sources rafraichissantes de Dieu sont la. Mais, de fait, lorsque I'Eglise de Dieu est
méprisée, lorsqu’elle est formée de gens qui ne sont rien dans ce monde, nous en vantons-nous parce qu’ils
sont riches dans la foi et précieux aux yeux de Dieu? ou bien les grandeurs des Egypte, des Babylone, que
Dieu juge, attirent-elles, au contraire, nos regards ? Jugeons-nous d’apres I'Esprit de Dieu, ou d’aprés celui de
’lhomme ? L’apparence et la vanité de ce monde sont-elles de quelque poids pour nous; ou bien la foi au
Seigneur de gloire nous conduit-elle & estimer haut ce que Dieu estime, ce qui est glorieux ? Il a un peuple qu’ll
enregistre. Est-ce I'esprit du monde ou I'Esprit de Dieu qui forme notre estimation sur ce qui est vil ou de grand



prix ? Pesez le langage de I'épitre de Jacques. Puissent nos dmes sentir tout spécialement la valeur de ce qui,
dans les demeures célestes, sera estimé excellent par Dieu.

Psaume 88. Je n’ai pas beaucoup a en dire. Dieu est connu et I'ame s’attend a Lui, d’aprés la révélation de
Son nom, comme l'unique Sauveur, et c’est justement a ce point-la que 'dme est amenée par les exercices
dont traite ce psaume ; elle est amenée par I'oppression de tous ceux qui I'entourent a comprendre qu’elle vient
de la main de Dieu, et plus encore, que c’est le jugement de ce qui se trouve étre un salut parfait de Sa part.
Jéhovah, Dieu de mon salut, domine le psaume. L’état est celui-ci : actuellement affliction, la nature ne trouve
aucune satisfaction, tout le monde I'abandonne. Ceci n’en est que la partie extérieure et négative parce que la
nature ne trouve aucun soulagement. Le grand poids qui pése sur I'esprit est la mort, la mort portant le
témoignage de la colere de Dieu. Mais alors, la connaissance que le Dieu révélé est I'unique Sauveur retourne
le coeur ; sa vie était prés de la fosse. La colére de Dieu pesait sur lui. Egalement, c’est & Dieu qu'il crie. C’était
la nature dépourvue de soutien, la nature vis-a-vis de la mort pesant sur elle, c’est-a-dire sa destruction et sa
fin. Alors Dieu surgit, ainsi que la foi en Lui, jusqu’a reconnaitre que tout dépend de Lui et que c’est Sa colére
qui est sentie en toute chose. Ceci est vrai, c’est la mort considérée dans toute sa vérité. Ainsi Christ la vit en
Gethsémané, quoiqu’ll n’elt pas prononcé tout ce qu’il y a dans ce psaume. Ainsi le voit 'dme convaincue dont
I'ceil est ouvert pour Dieu, au milieu de son état d’homme mortel. Toutefois ce psaume ne va pas au-dela de
cette vie. Il se termine dans la nature — dans le simple judaisme. Mais la foi en la révélation de Dieu, qui lui a
fait si bien sentir ce qu’est la mort, comme colere de Dieu, la porte a regarder a Lui qui I'a infligée, comme a un
Sauveur. Telle est la valeur d’'une pareille expérience. Elle nous montre notre véritable état, notre vraie relation
en Dieu en rapport avec la nature. Il n’y a aucun moyen d’échapper, car c’est notre état, par le jugement,
devant Dieu. Cela fait que la délivrance est connue, et nous connaissons la délivrance comme grace
souveraine, comme délivrance de Dieu; 'dme se repose sur cette révélation, et jusqu’a ce gqu’elle obtienne la
délivrance elle crie a Dieu. Mais lorsque la délivrance est obtenue, la chair et tout ce qu’elle est demeure sous
la colere, comme une chose déja jugée. Il n’y a pas de déception lorsqu’on croit cela réellement, quoique nous
puissions oublier le péché pour un moment et méme avoir a combattre et a veiller. Mais I'état de 'homme
devant Dieu est toujours considéré comme une chose mauvaise et condamnée. Ce psaume est la description
des phases qui aménent 'ame a cette connaissance. Quelquefois, elle ne I'atteint qu’a son lit de mort. Il ne
devrait pas en étre ainsi, mais cela explique ce qui surprend souvent en des personnes chrétiennes. Lorsqu’elle
n’en a pas réellement fait I'expérience, I'dme n’est pas libre. Elle est sur le terrain du salut de Dieu, en esprit,
non dans la chair. C’est pour n’avoir pas reconnu cela que plusieurs ont été conduits a vivre d’expériences et
non de Christ. lls parlent du travail du Saint Esprit, de la connaissance du péché dans la chair, de la puissance
mortelle de la loi, ce qui signifie simplement qu’ils n’ont pas appris que nous sommes devant Dieu en esprit,
non dans la chair. lls en sont encore a ce psaume. lls n’ont pas encore appris le salut et I'’évangile, ne savent
pas qu’ils sont morts et ressuscités avec Christ. lIs sentent la mort peser sur eux comme étant la colére de Dieu
ainsi que nous le voyons dans ce psaume, mais ils n’ont pas recu la sentence de mort en eux-mémes par la
mort de Christ en gréce, pour eux, de maniere a se regarder comme morts et crucifiés avec Christ et comme
étant néanmoins vivants, cependant non pas eux, mais Christ vivant en eux[Gal. 2, 20] Christ qui est mort et a
mis de cété tout cela pour eux. lls sont sous le poids de la colére pour ce qu’ils sont par nature — tout ceci est
vrai a sa place — mais ils n’ont pas appris Christ et que par Lui ils ne sont pas dans la chair, mais en Christ qui
a tout porté, qui a tout traversé pour eux, et que, des a présent, par Lui, ils sont libres dans le nouvel homme et
ressuscités en Lui.

Psaume 89 a un caractére remarquable qu’il nous est utile d’étudier. — Nous y voyons la confiance en la
fidélité de Dieu, par rapport a Sa Parole éternelle lorsqu’antérieurement tout semble la démentir, mais nous



trouvons I'attente de 'accomplissement fondée sur la grace, qui, de fait, est en Christ, en qui toutes les graces
promises se concentrent. Car je dis : « L’amour est fondé a jamais; tu établis ta fidélité dans les cieux» (v. 2).
L’accomplissement des promesses de Dieu sur la terre sera une source de louanges pour les habitants du ciel.
Cependant, nous voyons a la fin qu’il est parlé comme si Dieu avait fait les hommes en vain — c’est une triste
pensée — la puissance du mal domine, les hommes sont ses instruments zélés et le bien n’a rien d’autre a
attendre que reproche et chagrin. Mais on crie a Dieu pour qu’ll se rappelle la faiblesse des saints et leurs
peines. Ici encore, nous trouvons la confiance, et quel que puisse étre I'état des choses, Il a fait la rédemption, Il
a brisé la puissance de I'ennemi; et ne I'a-t-l pas fait d’'une maniéere bien meilleure que pour Israél ? Son bras
est puissant, Sa main droite élevée, quel que soit I'état des choses. La justice et le jugement sont les attributs
inséparables de Son tréne. La grace et la vérité L’annoncent lorsqu’ll s’avance. Cette expression est
magnifique. Dieu a un tréne. La, toute chose doit étre mise en conformité avec le trébne. Mais en avangant dans
Son ceuvre, la grace et la bonté vont au-devant de Lui et la fidele vérité dira a Son peuple qu’ll est Ia, lorsqu’ll
s’avancera. Les actions sont grace et fidélité, parce que Sa volonté agit et que Sa nature est amour.
Cependant, Son trbne maintient toujours la justice et le jugement. Combien ceci n’a-t-il pas été démontré
visiblement en Christ et a cause de Lui, quoique évidemment cela doive étre manifesté dans les derniers jours
en Israél ! Cette connaissance de Dieu donne le sentiment de bénédiction au milieu du chagrin, versets 15, 16
et 17. « Heureux le peuple qui connait I'appel de la trompette | Eternel ! ils marchent & la clarté de ta face; ils se
réjouissent de ton nom chaque jour et se glorifient de ta justice. Car c’est toi qui es la gloire de leur force, et
c’est par ta faveur que notre corne s’éleve ». Tout cela est réalisé dans le cceur au milieu de la douleur, qui,
quoique sentie, peut étre toujours joyeuse. Le cceur du fidéle en éprouve une douce bénédiction. Les difficultés
ne font que I'accroitre, parce gqu’elles lui montrent la précieuse fidélité et la faveur de Dieu, et lui font sentir que
rien ne le sépare de I'amour de Dieu qui est en Christ Jésus notre Seigneur[Rom. 8, 39]_ | ’intime révélation de la
faveur divine rend le sentier de la douleur plein de douceurs. Ainsi Christ Lui-méme fut un homme de douleurs.
Cependant, Il peut dire : « Afin qu’ils aient ma joie accomplie eux-mémes » [Jean 17, 13] Ensuite le psaume insiste
sur la slreté des promesses en Christ (dans les mots : « Ton saint», remarquez que le mot : saint est ici le
méme que le mot : miséricorde dans le premier verset, non pas que le mot saint dans le verset 18). Ainsi donc
gréace, fidélité, caractere divin du tréne, action divine, accomplissement de la rédemption, ce qu’est le titre de
Dieu et la puissance par laquelle Il a brisé I'hostilité du péché, tout cela, connu de nous, comme étant I'amour
du Pére, par le Fils, amene par I'Esprit notre coeur au milieu de toutes les épreuves dans une vraie jouissance.
C’est une jouissance par la foi de la lumiere et de la face de Dieu selon toute la faveur qu’ll nous porte en
Christ. Ceci est naturellement exprimé dans le sens juif, mais Christ se manifeste a nous, comme Il ne le fait
pas au monde. Le Pére et le Fils viennent et font leur demeure chez nous[/¢an 14, 23] Nous possédons la joie;
nous comptons sur la délivrance finale pleine et entiére.

[Echo du témoignage 1872 p. 239-269]

Psaumes 90-106

Le psaume 90 est d’'une maniére spéciale le soupir d’Israél apres la grace et la restauration des derniers
jours, apres sa longue affliction. Mais nous voulons appliquer ses principes comme nous avons coutume de le
faire. Il contemple deux choses dans le gouvernement de Dieu : la discipline a proprement parler, et la grace qui
satisfait. Ces deux choses sont fondées sur un point : Dieu est seul Dieu, invariable, le méme depuis avant la
fondation du monde (et a cela se rattache la discipline) ; le temps, qui semble si long, n’est rien pour Lui. Il est



I’habitation de Son peuple, son repos, sa demeure, son asile assuré, quels que soient ses égarements. Quant a
’lhomme, dans le temps, d’'un seul mot Il le met de cbté, puis le réhabilite. lls sont comme I’herbe qui croit et se
fiétrit. Mais quoique ceci soit vrai, lorsque nous comparons Dieu et ’homme, cependant la foi n’oublie pas aussi
les voies et les desseins de Dieu vis-a-vis de Son peuple. Quant a Israél, il ne sent que la colére, parce qu’il ne
connait pas encore la réconciliation. Nous savons que ces voies sont amour, mais il n’en reste pas moins vrai
gu’il y a une action de Dieu, et nous pouvons I'appliquer. Qui est-ce qui connait la force de ta colére, et autant
gu’il faut te craindre, ta fureur (v. 11) ? Ceci n’est pas arbitraire, mais en rapport avec Sa propre nature et Son
caractére. La crainte connait Dieu en vérité, de sorte que ce qu’ll est, est appliqué au saint jugement de tout ce
qui se trouve dans I'ame, afin que rien ne Lui déplaise et n’altére la communion. La colere donc comme
discipline — c’est-a-dire déplaisir gouvernemental — est I'expression de cette action de Dieu dans ce qui
concerne I'état de 'dme, quand elle n’a pas été sur ses gardes ou qu’elle a suivi sa propre volonté. Cela révéle
le caractére de Dieu quant a ce qui, en nous, est opposé a ce caractére. La foi, I'enseignement divin, nous
montrent que Sa colére existe ainsi que Sa crainte. Mais lorsque la volonté se plie, notre faiblesse méme ne
produit pas la terreur, mais un motif de plus pour chercher Dieu. Et Dieu reconnait cette faiblesse. Il considere
de quoi nous sommes faits, et se souvient que nous ne sommes que poussiere[Ps- 103, 14] Mais lorsque une
fois nous avons senti notre incapacité et que nous appliquons notre cceur a la sagesse, dont le commencement
est la crainte de Jéhovah, au lieu que Dieu soit obligé de I'’enseigner en soumettant notre volonté et en
corrigeant notre négligence, le coeur reprend courage, il devient hardi. Ce n’est pas en raisonnant, mais par la
grace, que la confiance est rétablie, et le coeur peut dire : Reviens Eternel | Jusques & quand ? (v. 13)...

Ceci, nous I'avons souvent vu, est I'expression de la foi. Dieu se propose de bénir et finalement Il bénira Son
peuple; et partant, lorsqu’elle est dans I'angoisse, la foi peut dire : Jusques a quand ? Le moi n’est point la foi,
et la crainte de Dieu doit se produire; mais la ou se trouve la foi, la crainte de Dieu jaillit de nouveau dans le
sentiment de la grace connue;; elle dit : Jusques a quand ? Et remarquez-le, il y a une grace connue. Il n’est pas
dit : « Viens », mais « Reviens », non pas comme si Dieu les avait abandonnés (quoique d’apres Ses voies, ceci
soit vrai pour Israél — Il cache Sa face de la maison de JacoblEs. 8, 17]), mais nous attendons qu’ll se retourne
pour nous donner des graces présentes et la puissance de Sa faveur. |l veut bénir, Il veut donner la joie et
I'allégresse a Son peuple. Elle sait qu’ll prend ses délices en Son peuple, elle y compte : « Rassasie-nous des
le matin». Quelle parole hardie vis-a-vis de Dieu! Mais ce n’est que de la confiance; I'&me est moralement
rentrée dans I'amour ou Dieu se plait. Cet état est envisagé aussi comme durable, et nous serons triomphants
et joyeux tout le long de nos jours. Pourquoi n’attendrait-elle pas cela du Dieu de bonté ? En Israél, ceci peut
étre plus extérieur, mais I'esprit qui le dicte est juste. Elle regarde a un Dieu qui refréne Sa colere, qui tient
compte du chagrin de Son peuple, quoique ce soit Lui qui I'ait infligé. Regardez en Esaie 40 comme ceci est
exprimé d’une maniere belle et touchante (justement ce qui est désiré ici) ; verset 2 : « Parlez a Jérusalem selon
son ceeur, et lui criez que son temps marqué est accompli... qu’elle a recu de la main de I'Eternel le double pour
tous ses péchés ». Son cceur a compté a double le chatiment infligé, comparé a ses péchés; car la réponse a la
foi est toujours plus grande que la requéte (voir les prieres et les réponses dans le psaume 132).

Mais la foi regardant aux pensées et aux desseins de Dieu en bénédiction va plus loin que le retour et le
refrenement de Sa colére. Dieu a un but dans Son amour et travaille a son accomplissement; c’est pourquoi il
ne dit pas seulement : «Rassasie-nous dans ton amour», mais : «Que ton ceuvre se rende visible a tes
serviteurs ». L’'oeuvre de Dieu rendra la bénédiction parfaite, et ainsi combien sera-t-elle parfaite ! Elle sera
manifestée a leur honneur, a leur triomphe. Ainsi en est-il pour nos @mes; nous ne cherchons pas seulement
I'amour qui nous reléve, mais I'ceuvre positive de Dieu qui produit la bénédiction, en nous rapprochant toujours
plus de Lui-méme. Ce n’est jamais seulement un relevement, mais I'dme est rendue plus capable d’apprécier



Dieu, et Dieu lui est plus pleinement révélé. Lorsque nous connaitrons comme nous sommes connus!! Cor. 13,
12] alors le résultat sera la pleine manifestation de la gloire (ici, il est parlé des enfants, verset 16 ; ce verset se
rapporte littéralement a Israél au millénium); mais nous attendons I'ceuvre compléte de Dieu pour nous
ressusciter, nous glorifier, et nous faire entrer et habiter dans la gloire. Une autre pensée bien douce aussi s’y
ajoute : «Et que le bon plaisir de I'Eternel notre Dieu repose sur nous» (v. 17). Leurs pensées pouvaient
difficilement aller au-dela de la bénédiction manifeste et actuelle, mais il en est entierement ainsi pour nous. Ne
serons-nous pas dans la gloire de Christ Lui-méme ? tels que Lui, revétus a Sa ressemblance bénie, devant
Dieu notre Pere dans un lieu de parfaites délices ? Je n’exclus pas les bénédictions actuelles, par lesquelles
nous pouvons étre ainsi sous la grice comme des aloés que Dieu a plantés[Nomb. 24, 6] - et c’est ce qui a eu lieu
lorsque Israél habitait dans les tentes. Ainsi I'Eglise devrait étre, devant Ses anges, un tableau de la grace,
d’ordre, de beauté et de la vie de Jésus manifestée dans chaque croyant en particulier. Aussi les ceuvres de
nos mains sont affermies pour nous sous la divine faveur.

Psaume 91. J’ai expliqué la combinaison de ce magnifique psaume autre part et je n’ai pas beaucoup a en
dire parce qu’il définit les noms de Dieu qui sont pleins de valeur et les effets spécifiques de la foi, allant méme
jusgqu’aux choses directement applicables a Christ, de sorte que le principe général est justement moins facile a
déduire et moins lié a ce psaume. Ce serait réduire a quelque chose de vague ce qui est spécifié a dessein. Je
prends Jéhovah, tel qu’ll est, comme Dieu, et ainsi celui qui reconnait ce nom entre sous la protection d’El-
Shaddai pour I'accomplissement particulier des promesses terrestres dans les voies de Dieu. Telle n’est pas
notre place ; celui qui s’y conformerait se tromperait ; cependant une foi générale, une confiance du coeur basée
la-dessus serait certainement bénie. Il ne parle pas des chatiments d’'un pere avec lesquels se lie le
gouvernement de Dieu.

Ici, aucun mal n’atteint la demeure de ceux qui se confient en Jéhovah. C’est ce qui étonna Asaph jusqu’a
ce qu’il entrat dans le sanctuaire de Dieu. Il voyait le méchant prospérer, lui-méme en danger a tout moment.
C’est le résultat certain de reconnaitre Jéhovah lorsque Son gouvernement intervient. Nous pouvons encore
apprendre ici quelques-uns des caracteres de la confiance. Non seulement c’est la connaissance qu'il existe un
Dieu Tout-puissant, qui est au-dessus de toute chose : mais le lieu de Sa révélation de Lui-méme doit étre
connu. La vraie foi connait ce lieu et s’entretient la avec Dieu. Son nom est révélé a la foi. Pour nous, c’est
Christ comme Seigneur et le Pere. Ainsi, la foi dans la confession de Son nom en fait un refuge, une forte tour,
et de plus se confie en Lui; c’est une grande chose, car ni puissance du mal, ni aucune détresse ne peuvent
détourner I'esprit si 'on se confie au Seigneur, si I'on regarde a Lui. Elle a ici la promesse de Ses soins
protecteurs et toujours actifs. Ceci est vrai méme dans les maux extérieurs, comme nous le voyons dans Luc
21,16 a 18 : le Seigneur dit que quelques-uns seront mis a mort, mais que pas un des cheveux de leur téte ne
périra — ils sont tous comptés. La puissance providentielle est tout entiere a la disposition de Dieu. La foi est
identifiée avec les intéréts du peuple de Dieu (v. 9); le propre nom du Seigneur a régné dans le cceur et le vrai
nom de Dieu lui est connu; c’est, comme je l'ai dit, la vraie révélation de Dieu Lui-méme connu par Ses
enseignements divins. Pour nous, c’est Christ Lui-méme, et le Pére en Lui. La foi crie. Ce n’est pas seulement
une confiance passive, qui est juste a sa place, mais c’est une foi qui communique avec Dieu a cause de ses
besoins, parce qu’elle se confie en Lui. Pour la foi, la présence de Dieu est 1a, ainsi que I'exercice de Sa
puissance ; et ceci dans sa véritable application est aussi vrai a présent qu’alors et que pour I'avenir. Le chemin
est différent parce que le but est différent, c’est-a-dire un état céleste. Il améne les bénédictions présentes
quoigqu’avec des persécutions, et I'assurance de I'éternelle et céleste réedemption.

Le psaume 92 est réellement une louange pour la délivrance finale d’lsraél et le nom millénial de Jéhovah en
est la clé ainsi que du dernier psaume. Comme les psaumes suivants aménent de nouveau l'unique, il y a ici un



principe a remarquer : I'élévation du méchant est finalement suivie de sa destruction. L’hnomme qui n’est pas
instruit par Dieu ne le voit pas; mais la foi discerne les ennemis du Seigneur dans ses adversaires et dans la
puissance du mal qui s’éleve et obscurcit I’horizon. Malgré cela, elle a confiance, quoigu’elle soit plus éprouvée
gu’une autre, parce que cette puissance du mal est trés pénible pour elle. Quoigu’il soit mauvais de désirer
personnellement la vengeance (nous avons a veiller sur ce sentiment), le chrétien ne doit-il pas se réjouir de ce
que la terre sera délivrée de la puissance du mal ? Au contraire — il est dit : Réjouissez-vous, vous prophétes
et vous saints apotres[Apoc. 18, 20]_ || est dit que la foi donne un sens plus vif du mal parce qu'il est hostile a
Dieu, a la bonté, a la vérité; elle se réjouit d’'un jugement juste. Mais c’est comme étant I'ceuvre du Seigneur,
I'ceuvre de Ses propres mains, qu’elle s’en réjouit, et ceci est parfait. De plus, ce jugement déploie la justice du
Seigneur, mais la foi doit attendre patiemment. Les psaumes suivants expriment et célebrent I'arrivée du
jugement.

Psaume 93. Nous trouverons dans ce psaume quelques principes trés importants. Quoique la puissance
soit maintenant exercée pour le triomphe du bien, ce n’est pas une puissance nouvelle. Le tréne du Seigneur
est affermi dés longtemps (v. 2). Lui-méme est de toute éternité. L’invasion du mal n’a pu ni Le toucher, ni
L’affaiblir. Elle a eu lieu. Les passions et la volonté de 'hnomme se sont soulevées comme des vagues
impétueuses, mais en vain. Le Seigneur est le plus puissant dans Sa haute demeure. Il est donné libre cours a
I’lhomme rebelle, mais pendant les jours de la patience, la puissance de I’Ancien des jours est cachée a sa vue,
de sorte qu’il croit avoir tout dans les mains. Mais lorsque le péché s’éleve de telle maniere qu’il atteint le
Seigneur et 'engage a agir, un instant suffit alors pour amener les conseils de Dieu en puissance par la
destruction de 'lhomme. Ce n’est pas tout encore. La foi posséde la chose sur laquelle elle s’assure — les
témoignages de Dieu sont trés réels. On peut compter sur la Parole de Dieu comme sur Lui-méme, et non
seulement pour la délivrance finale, mais pour étre guidés le long du sentier des difficultés. De plus, il y a un
autre principe qui est une sauvegarde contre l'illusion et un moyen de discerner et de juger le vrai sentier : la
sainteté orne ta maison. Oh! combien ces deux principes réjouissent et illuminent notre route! Combien ils
nous affermissent dans le sentiment que c’est la propre nature de Dieu, qu’elle ne peut étre autrement. Ainsi,
les témoignages et la sainteté de Dieu affermissent et fixent le coeur dans ce qui est de Dieu. Si les vagues
s’élevent, la puissance de Dieu mettra tout en ordre par Son propre jugement.

Psaume 94. J’ai fort peu a dire sur ces psaumes par rapport a mon sujet ; quoiqu’ils soient tres frappants, ils
ne traitent pas des exercices du coeur dans le temps de I'épreuve, mais de l'intervention de la puissance pour
mettre fin & ce temps-1a. lls sont caractérisés par ce titre : « L’Eternel régne, le monde est affermi». C’est
pourquoi je n'ai que quelques remarques a faire : premierement, le résultat de toute cette patience de Dieu en
gouvernement, c’est que I’homme s’éléve contre Lui comme les flots de la mer, mais Dieu est le plus puissant.
C’est Sa puissance qui est la fin de tout. Deux grandes vérités accompagnent ceci : les témoignages de Dieu
sont certains et nous pouvons compter sur Sa Parole. Elle révele Sa nature, Ses desseins, Son caractere. Elle
montre ce par quoi Il agira — point de paix pour le méchant, mais sireté infaillible dans les desseins et la
puissance de Dieu. L’homme est comme I’herbe, le péché s’éleve comme les vagues, la Parole de Jéhovah
demeure éternellement[! Pier. 1, 25] de méme et celui-la également qui fait Sa volonté[! Jean 2, 171 Ainsi dans
tous les temps, quelque sombres et mauvais qu’ils soient, voila qui peut nous servir de régle. Que ce soit Israél
ou I'Eglise, I'apostasie ou la profession extérieure, la persécution ou la prospérité séduisante, Sa Parole est
véritable, elle est un guide sdr, suivant la nature et le caractere de Celui auquel, en définitive, appartient tout
pouvoir. Et lorsque Celui auquel appartient le pouvoir a été compté parmi les malfaiteurs, Il était conduit, guidé
par cette parole; Il s’y soumit, Il Faccomplit, et en définitive «le jugement reviendra a la justice » (Ps. 94, 15).



Voila jusqu’ici tout ce qui se rapporte au gouvernement actuel et au déploiement futur de la puissance
publique de Dieu, au royaume et a la patience, puis au royaume et a la gloire du Seigneur. Mais il y a une
seconde chose : Jéhovah a une maison, une demeure. Prenez-le soit comme habitation céleste, soit comme
Son temple oul tout parle de Sa gloire[Ps. 29, 9], ou bien, & sa place, comme I'Eglise, Son habitation par I'Esprit;
dans tous les sens, une seule chose la caractérise : c’est Son habitation. La sainteté convient a Sa maison pour
toujours [Ps. 93, 5], |a séparation pour Lui ainsi que le demande Sa nature.

Ces deux points guident le fidéle dans toutes les circonstances, jusqu’a ce que la puissance intervienne
pour le soutenir, parce qu’a travers tous les soulévements de la puissance du mal, il compte sur Dieu, sur Sa
parole et la sainteté de Sa nature. Dieu a divinement communiqué Ses desseins aux hommes, Il a parlé. Sa
Parole demeure certaine. Ceci est inhérent a Sa nature et dépend de Sa puissance comme Dieu. « L’a-t-il dit et
ne le fera-t-il pas, a-t-il parlé et ne s’accomplira-t-il pas ? » (Nomb. 23, 19). S’ll est Dieu, la vérité et la puissance
pour remettre I'ordre ne peuvent manquer, ou bien Il n’est pas Dieu. Sa Parole L’oblige, pour ainsi dire, selon
Sa nature. Je ne puis croire qu’ll soit Dieu, si, lorsqu’ll a parlé, cela n’arrive pas, ou Il serait ignorant, ou
quelqu’un d’autre aurait plus de puissance a opposer a la sienne. Ses témoignages sont slrs. Au milieu du mal,
ceci est d’'une immense consolation, d’un parfait recours. Mais 'autre témoignage est important, c’est un autre
appel a la conscience. La sainteté, si Lui est Dieu, est nécessaire dans tous les sens. Elle met 'homme
subjectivement a sa place. Il peut louer la vérité, exalter les promesses certaines, comme si Dieu s’était lié.
Mais Dieu doit étre conséquent avec Lui-méme ; ce qui n’est pas saint, a aucun prix n’est de Lui. Il est supréme,
tout doit se rapporter a Lui, tout étre consacré a Lui, en Sa présence; et ainsi, autant qu’ll est révélé, tout doit
étre adapté a ce qu’ll est. Ainsi ’lhomme est tenu en échec par la véritable connaissance de Dieu. Il n’y a pas ici
une sainteté séparée de la Parole, ni une connaissance ou une assurance séparée de la sainteté. L’Esprit de
vérité est I'Esprit Saint, I'Esprit Saint est I'Esprit de vérité.

Notez de plus que ce sont des témoignages venant de Dieu, c’est la déclaration positive de Ses desseins et
de Sa volonté (ce n’est pas la connaissance humaine de Dieu dont ’'hnomme se vante, ni sa prétention de savoir
ce que Dieu doit étre, quoique la conscience en ait bien un certain instinct en rapport avec la tradition et
souvent perverti par elle), témoignages si positifs, que I’'hnomme y est assujetti et en méme temps aussi soutenu
par eux. Ce ne sont pas les raisonnements de 'homme, ou la conscience de ’homme, mais ce sont les
témoignages de Dieu, Sa révélation active, I'expression de Sa Parole. lls sont recus simplement par la foi,
l'ame s’y soumet comme tels. Ceci caractérise 'dme qui reconnait Dieu. La puissance viendra au temps
convenable et remettra publiquement I'ordre partout. Jusqu’ici, la foi s’appuie sur les témoignages, sur la
révélation de Dieu qui assujettit I'ame et la soutient.

De plus, Dieu a une habitation, une maison. Ceci, comme je I'ai remarqué autre part, est I'un des immenses
fruits de la rédemption. Dieu n’habite ni avec I'innocence, ni avec les fidéles; ni Adam avant sa chute, ni
Abraham n’eurent Dieu habitant avec eux ; I'innocence fut le trait distinctif du premier, la foi fut le sentier béni du
second. Mais dans la rédemption d’Israél, nous trouvons que Jéhovah a fait sortir Son peuple du pays
d’Egypte, afin de pouvoir habiter au milieu d’eux (Ex. 29, 45-46). L’innocence ne convient pas & la maison de
Dieu, mais une consécration absolue a Lui, suivant Sa nature ou le bien et le mal sont compris; ainsi en est-il
au ciel — c’est le méme caractére et la méme nature. Mais la, il N’y aura plus besoin de témoignage. L’homme
a la connaissance du bien et du mal, mais il est encore séparé de Dieu et dans le péché. Mais la ou Dieu a
racheté I’homme pour Lui-méme, purifié, délivre, 1a Il habite avec lui, en lui — en Israél d’apres une révélation
de Lui-méme alors partielle, dans le fidéle et dans I'Eglise, présentement, par Son Esprit et pour I'éternité, car
maintenant Sa révélation est d’accord avec ce qu’ll est en Lui-méme, pleinement révélée en Christ et par Sa
mort. Elle est donc fondée sur un témoignage. Car Dieu doit se révéler Lui-méme, Sa rédemption, Ses voies et



ce qu’ll est. Ainsi, le Saint Esprit est donné en conséquence de I'exaltation de Christ, de 'accomplissement de
la rédemption, et, en fait, de la réception, par la foi, du témoignage de Dieu. Lorsque Dieu est connu (non
seulement la vérité), alors il y a un sentiment de ce qui convient a cette connaissance ; on trouve ses délices
dans Son nom, d’aprés Sa nature, et ainsi cela devient le témoignage non seulement que la vérité est connue,
mais la vérité et ainsi Dieu Lui-méme — car Christ est la vérité[Jean 14, 6] gt 'Esprit est la vérité[! Jean 5, 6], C’est
pourquoi, aussitot qu’lsraél est racheté, il est parlé de la sainteté de Dieu, non pas auparavant, parce qu’ll allait
habiter au milieu d’eux apres les avoir amenés a Lui. Le monde sera établi par la puissance ; mais ceci est la
consécration a Dieu par le témoignage et Sa propre présence par la rédemption. Il n’est pas question ici de la
pompe et de I'ordre de Sa maison (que nous avons en psaume 101), le séjour de Ses délices (comp. Ps. 132,
13-14).

Dans le psaume 94, on attend le jugement et la vengeance pour mettre de I'ordre dans le monde. Mais nous
trouvons aussi la discipline et les consolations du Seigneur soutenant I'ame en attendant; ceci doit nous
occuper un moment. Le triomphe du méchant est, pour celui qui croit en Dieu, une pensée pénible et
douloureuse; la puissance du mal est évidente ; voila ce qui oppresse justement I'esprit du fidéle, non pas dans
un sens prophétique, mais dans un sens moral. L’aveuglement de I'orgueil de I’'homme éloigné de Dieu, pése
sur celui qui, connaissant Dieu, discerne que le jour du méchant approche. Nous trouvons aussi le sentiment
distinct d’étre le peuple de Dieu dont le chagrin et la faiblesse ne sont qu’une occasion de plus pour
I'oppression. Voila les signes évidents que cela ne peut pas durer toujours. Celui qui a formé I'ceil voit
certainement tout cela. Les pensées de ’hnomme ne sont que vanité. Deux choses donc sont le fondement de la
pensée du fidele : I'intérét de Dieu pour Son peuple et Sa bonté qui n’oubliera pas le pauvre opprimé et le fait
méme de I'orgueil du méchant.

Un autre élément est introduit : Dieu juge le mal, mais Il commence par Sa propre maison!! Pier. 4, 17] | g
main de Dieu aussi bien que celle de 'homme est dans les voies qui font souffrir Son peuple. Aussi est-il dit :
«Heureux est I'homme que tu chaties, 6 Eternel» (v. 12). Nous en avons I'interprétation ici. Dieu, dans le
chatiment, nous enseigne par la loi. Dieu, par tous les procédés du mal qui a le dessus, brise la volonté,
enseigne la dépendance, sépare, non seulement le cceur, mais I'esprit, du monde ou regne ce mal. Comment
pourrait-il exister union avec un monde dans lequel la puissance du mal est reconnue et devant laquelle on
recule moralement ? L’homme pense qu’il peut traverser le monde doucement sans toucher le mal; mais si le
monde lui-méme est mauvais, qu’on le sent tel, que faire ? Ainsi la méchanceté qui met Dieu de cbté est son
propre remede dans le cceur de celui qui reconnait Dieu, en I'exercant, le purifiant et le transportant en dehors
de la sphére ou sa propre volonté est active, lorsque, peut-étre sans s’en douter, mais de fait pratiquement, il
cherchait une issue pour la nature. La vie divine lui ayant enseigné les pensées de Dieu, le monde, qui ne veut
rien de Lui, 8’y oppose et s’éleve contre lui : et tout cela est dans la main de Dieu.

Mais il y a plus encore ; nous trouvons outre la discipline de Sa main, I'enseignement direct et intime par Sa
Parole ou Il se révele Lui-méme. Ainsi, I'orgueil du mal qui repousse le coeur se soumet, il golte que le
Seigneur est bon, il pousse le cceur vers un Dieu connu en gréce par la révélation de Lui-méme, de Ses voies,
de Ses desseins, et la grace se produit dans le coeur. Le coeur renouvelé entre dans sa propre sphére et
apprend a connaitre non seulement le caractere nécessaire de Dieu comme aimant le bien et haissant le mal,
mais encore Ses propres voies, le développement de Sa grace, de Sa vérité et de Sa sainteté la ou Il révele ce
qu’ll est pour ceux qui Le connaissent. Ceci est un repos du cceur pour le saint, un repos de I’'esprit qui cherche
et prend ses délices dans le bien. S’il cherche a combattre le mal (quoi qu’activement dans le service, cela
arrive selon la volonté de Dieu) dans le monde, entierement comme le cceur le désire en attendant la main de
Dieu, il n’y aurait que lassitude et brisement ; mais lorsque la puissance du mal est arrivée a maturité, 'ame est



amenée a sa place dans la révélation directe de Dieu et de Ses voies, et la, prés de l'autel de Dieu, car
I'adoration en ressort, elle trouve le repos. Elle attend cependant que le mal soit aboli et que le pauvre et le
nécessiteux soient délivrés, mais elle demeure dans la patience, apprenant la pensée de Dieu; elle trouve la
son repos, un repos dans ce qui est éternel. Elle s’engagera dans I'activité pour le bien partout ou la porte est
ouverte, mais son repos se trouve dans ce qui est proprement de Dieu. L’établissement du bien arrivera par la
puissance, cela est certain. Dieu est vrai dans Ses voies. Il ne rejettera pas Son peuple. Il ne veut pas que le
mal domine a toujours. Ici, naturellement, c’est I'intervention en jugement sur la terre; le jugement revient a la
justice. La puissance et le bien iront ensemble, non la puissance et le mal. Nous avons de meilleures choses
devant nous; une révélation céleste d’étre fils, une place céleste, la maison de notre Pere, mais le principe est
le méme. Le jugement qui a été remis autrefois aux souverains sacrificateurs et a Pilate, pendant que la justice
et la vérité se rencontraient dans la personne bénie de Jésus, reviendra dans les mains de Celui qui, une fois, a
été pauvre et persécuté; le jugement revient a la justice. Et si nous, en prenant notre croix, sommes heureux de
souffrir, que nous régnions avec Lui, cependant les pensées et les voies, les conseils et la fidélité de Dieu
seront accomplis. La grace céleste et la céleste gloire seront ajoutées présentement a notre repos d’esprit, et
au repos qui nous attend; cependant la justice aura domination si elle est céleste et la bénédiction éternelle
sera pour nous qui avons part avec Celui qui a souffert. L’impossibilité de ce que le mal continue, si le Seigneur
se montre tant soit peu, est fortement exprimée dans le verset 20.

Remarquez que la puissance du mal est profondément sentie aux versets 16 et 17. Qu’il en soit ainsi, cela
peut parfois montrer notre faiblesse, mais il est bon qu’elle soit montrée si la foi est la. Le cceur ne doit pas
s’habituer a la puissance du mal, et ne le fera pas s’il est avec Dieu; il y sera sensible, il s’en étonnera et mettra
sa confiance en la restauration divine pour le connaitre dans Sa pensée. Ceci fut vrai en Christ, en perfection,
sans manquements dans Ses pensées. Il fut étonné de leur incrédulité Marc 6, 6]; || les regarda avec colére,
étant affligé de la dureté de leurs coeurs[Marc 3, 5]; || put dire : « Jusques a quand serai-je avec vous ? jusques a
quand vous supporterai-je ?» (Marc 9, 19). Mais alors, non moins prompt de cceur dans l'activité du bien,
lorsqu’ll trouvait le moindre besoin, Il put dire : « Maintenant mon ame est troublée; et que dirai-je ? Pére,
délivre-moi de cette heure » (Jean 12, 27); et parfois en soumission, en obéissance et dans le seul désir de
glorifier son Pére, afin que Son Pére plt se glorifier Lui-méme — |l fut parfait en toutes choses. Et nous, hélas !
si nous ne sommes pas aidés quelquefois, nous sommes prompts a demeurer dans le silence, et pour ainsi
dire, prompts a renoncer la ou Christ, 'unique, sentit infiniment plus que nous et fut parfait en tout. Mais
lorsque, dans le sentiment de notre tendance a faiblir, ou dans un danger pressant, nous nous tournons a Dieu,
Son secours est la. C'est une grande grace. L'enseignement alors est pour le repos de I'esprit, mais il y a
soutien et secours pour notre chemin. David s’encourageait en Dieu, alors comment pourrait-on faillir ? Celui
qui est le plus puissant, Celui dont la force s’accomplit dans notre faiblesse, est la.

Une autre scéne s’ouvre, car Dieu pense a tout pour nous. Si nos esprits travaillent, combien de questions
se présentent a nous dans la confusion, dans le labyrinthe du mélange entre le bien et le mal. L'esprit qui jouit
de la bonté de Dieu peut éviter cela, il s’en abstient en effet; mais la racine et la source de toutes ces questions
sont dans les cceurs des hommes, et la puissance du mal autour de nous les réveille. Ce n’est pas seulement
I’égoisme, quoique le moi soit toujours le centre, le centre aussi de toutes les questions; mais quand le mal
atteint I'esprit, il y nait une multitude de pensées. Je ne dis pas que ce soit bien — non, ce n’est pas bien. C’est
le fruit de notre éloignement de Dieu et par conséquent I'entrée du mal sur le terrain de Dieu, et de fait, c’est
étre entré dans le mal. Mais lorsque le cceur et I'esprit vont plus loin, ayant la connaissance du bien et du mal,
la révélation, lorsque I'esprit travaille, augmente encore la difficulté et la multitude des pensées, parce que
I'esprit voit plus clairement le bien. Pourquoi ce mal, et d’ou vient-il ? Il voit un autre monde de la puissance de



Dieu. Pourquoi ceci? Il voit un monde au-dela et ramene ses pensées dans celui-ci ou elles ne sont pas
réalisées. ll voit la bonté et la puissance et demeure pourtant au milieu du chagrin et du mal. Ceci peut prendre
un caractére d’égoisme — souvent il en est ainsi. C’est alors un principe bas, qui a toujours ’homme pour
centre, et c’est toujours le mal; ce n’est qu’une multitude de nos pensées (sauf lorsque ce fut par amour parfait
et par la sainteté de Christ qui amena dans ce monde-ci un autre monde, en perfection, c’est-a-dire Son propre
esprit, Sa propre personne). Cependant Dieu a compassion. Je me réfugie en Dieu par la foi. Ceci console et
fait les délices de mon dme. Nos pensées meditent, elles connaissent le bien et le mal, soit par le chagrin
personnel, soit par le travail de I'esprit, ce qui est pire, et s’élancent dans l'infini (qui n’est pas I'infini réel) de la
spéculation de ce qui devrait étre, ou dans les plaintes contre Dieu. Cela peut se manifester aussi dans la
soumission, considérant avec étonnement que tout ce que nous voyons est trop dur pour nous ; mais c’est un
esprit limité, un esprit dans la sphere de ce monde, hors duquel il n’a aucune force propre, occupé dans ses
pensées et ses spéculations des relations infinies du bien et du mal. Il a une multitude de pensées, mais pas de
repos possible. Dans cet état, il n’appartient pas a la sphére dans laquelle il est entré.

Laissez-moi ajouter encore, en passant, quelques mots sur la forme que l'infidélité a revétue de nos jours —
ce qui est nommé positivisme ou réalisme, qui dit : Je sais ce que je vois, ce dont je fais I'expérience, en en
tirant peut-étre quelques petites conclusions ; et il prétend s’arréter la. Mais il ne s’arréte pas, car il prétend nier
tout ce qui est au-dela. Ceci est entiérement faux ; car s’il n’avoue que ce que I’'homme comprend par lui-méme,
il ne peut pas nier ce qui est au-dela, pas plus qu’il ne peut l'affirmer. C’est une pensée méprisable, mais elle
est fausse encore sous un autre point de vue. L’esprit n’a aucune certitude, mais il a une multitude de pensées
qui dépassent la conception humaine, laquelle ne peut décider de ce qui est au-dela de cette puissance. Il y a
une multitude de pensées au-dedans de nous. Nous sommes incompétents pour arriver a une conclusion;
néanmoins, il y a des pensées, toujours ceci ou cela qui les suggere, et le cceur n’a point de réponse. C’est le
cas, lorsgqu’il n’y a pas précisément infidélité, mais simplement le travail naturel du coeur humain. Point de
réponse jusqu’a ce que «le jugement revienne a la justice». Dans ce psaume, cet exercice de 'dme se
rapporte naturellement plus complétement au gouvernement de ce monde; le christianisme, la révélation d’'un
autre monde, a ajouté aux pensées préceédentes encore mille autres pensées sur lesquelles I'esprit de ’lhomme
travaille. Mais il y a un refuge, une ressource, non pas en expliquant toute chose a I'esprit de maniere a le
maintenir dans la méchante et folle prétention de juger Dieu, c’est d’introduire dans I'dme le bien positif qui est
en Dieu, tellement que I'on posséde la bénédiction et la vérité, malgré la multitude des pensées dont I'esprit est
incapable de trouver la solution. De cette maniere, la conscience est droite quand elle est appelée a agir, et elle
se juge. Mais lorsque, par notre connaissance du bien et du mal affaiblie et obscurcie, que nous hommons
conscience, nous prétendons juger Dieu, notre prétention est de faire de notre ignorance, de notre état moral, la
mesure de ce qui est parfait, tandis que nous connaissons tout imparfaitement, et Dieu pas du tout. Dans cet
état, ’'homme se forme un jugement qu’ils doivent reconnaitre comme tel. C’est juger de tout un systéme de
choses, quand nous n’en voyons qu’un bout obscur. En raisonnant, basé sur un état de choses ou tout est mal,
je ne puis juger de rien. Dieu n’a pas encore remis |'ordre, je ne suis pas compétent pour juger méme comment
cela se fera; mais Il a introduit le bien; le bien parfait, c’est Lui-méme au milieu du mal. Il m’a fait discerner mon
propre état de péché — Il m’a enseigné a me juger : c’est un gain moral immense. Ceux qui ont fait cela sont
seuls debout, quant a ce qui concerne I'ame. Voila ce qui s’appelle une conscience honnéte et vraie, qui me
donne une ressource en grace, une parfaite connaissance de Son amour (en Israél, c’est une connaissance
relative par les voies de Dieu) et dans les détails des exercices qui suivent pour la connaissance de soi-méme
et la purification de 'dme ; je posséde un amour parfait, compris, auquel j’ai recours, et je posséde aussi ce que
cet amour m’a révélé et donné, la grace et la vérité; et non pas seulement dans une révélation extérieure



quoique pleine d’autorité, mais dans mon ame méme par le Saint Esprit. « Celui qui croit au Fils de Dieu a le
témoignage au-dedans de lui-méme» (1 Jean 5, 10). «Ce que I'ceil n'a pas vu, et que loreille n’a point
entendu, et qui n’est pas monté au coeur de ’homme, ce que Dieu a préparé pour ceux qui I'aiment, mais Dieu
nous I'a révélé par Son esprit» (1 Cor. 2, 9, 10). Et encore : Nous nous réjouissons en Dieu. De plus, Dieu agit
directement par Son Esprit. Son amour est répandu dans nos coeurs[Rom- 5, 5] Sa fidélité dans cet amour est
invariable, mais la communion directe avec Lui-méme nous éléve a une source de joie que les difficultés et le
chagrin ne troublent pas. Rien ne nous sépare de Son amour[Rom. 8, 39]. Nous sommes plus que vaingqueurs
dans ce mondelRom. 8, 37]; nous avons les joies d’'un autre monde, des consolations divines a travers les
épreuves que nous devons porter et en présence du mal qui nous assiége : la puissance de ce mal nous
pousse dans notre retraite, dans notre joie en Lui, qui reste toujours le méme, et que nous apprenons a
connaitre davantage. Le jugement mettra fin a la scéne ou nous devons étre éprouvés. Je ne m’arréte pas aux
psaumes suivants, parce qu’ils parlent de la venue actuelle du Seigneur en jugement et qu’ils ne traitent pas
des exercices du coeur en L’attendant.

Le psaume 95 appelle les Juifs afin qu’ils soient préts pour Le recevoir.
Le psaume 96 appelle les Gentils.

Dans le psaume 97, Il arrive dans les nuées.

Le psaume 98 proclame la délivrance.

Dans le 99, Il a établi Son siege a Jérusalem entre les chérubins.

Le psaume 100 appelle les Gentils a partager la joie d’Israél et a adorer.

Le psaume 101 nous donne les principes d’aprés lesquels le gouvernement de la terre sera établi par le Roi
de Jéhovah.

Le psaume 102 est I'un des plus intéressants de tout le livre, mais je n’ai aucune remarque a faire quant au
but que je me suis proposé. Il s’applique principalement au Seigneur Jésus, quelles que puissent étre les
circonstances du chagrin particulier qui en a dicté la composition. La citation qui en est faite en Hébreux 1 ne
laisse aucun doute a ce sujet et lui donne une profondeur et un intérét qu’a peine un autre psaume peut égaler.
Il montre la nature divine et éternelle du Seigneur, éprouvant la difficulté d’avoir été retranché, et que Sion doive
cependant étre restaurée plus tard. Mais ceci donne a la douleur poignante de Ses chagrins une profondeur et
un caractére tout particuliers. Ce n’est pas un glorieux résultat de bénédiction, la conséquence d’un travalil
unique dans sa nature et sa valeur, ni le jugement qui suit la réjection du Messie, mais c’est la vérité éternelle
de la divine nature du Seigneur éprouvant la réalité de Ses afflictions, méme jusqu’a la mort. C’est donc
principalement Sa personne qui est I'objet spécial de ce psaume, et c’est ce qui lui donne cet intérét particulier.
Mais, quoique nous y trouvions la sécurité des enfants de Ses serviteurs, il ne nous donne pas beaucoup
d’instruction sur le gouvernement de Dieu, lors méme que le fondement de tout cela soit en grace. Les
psaumes suivants, de 103 a 106 qui terminent ce livre, ne nous apportent pas non plus un grand enseignement
sur ce sujet. L’Esprit voit ce que Dieu est toujours pour la foi, mais par rapport a la délivrance future, par
I'intervention du Seigneur.

Cependant la puissance du bien qui sera manifestée en mettant toute chose a sa place et dont la foi attend
larrivée, est réalisée par cette foi qui sait que la puissance appartient a Celui qu’elle connait déja, de sorte
gu’elle se repose la-dessus comme étant le caractere de Dieu, quand méme ses résultats ne sont pas encore
produits, et elle envisage les choses présentes avec la connaissance de Dieu, quoique le mal existe encore.
Elle regarde ce monde comme le déploiement de la puissance et de la sagesse, sous un gouvernement de



bonté, quoique le mal ne soit pas encore aboli et que les résultats de la bonté ne soient pas encore produits.
Mais Celui qui gouverne est bon. Et ceci est reconnu par ceux qui ont péché contre Lui, reconnu pour eux-
mémes et en eux-mémes, et c’est cette connaissance de Dieu qui rend 'Ame capable de voir la sagesse et la
bonté en toutes choses, quoique les effets du péché soient encore présents. Ceci est un principe tres
important : discerner Dieu et Sa bonté au milieu du sentiment de péché dans lequel nous vivons. Il est vrai
gu’un Juif fidéle qui ne connait pas la réjection de Jésus comme nous, qui ne connaissait pas la croix, ne
pouvait connaitre le péché comme nous; cependant il le connaissait en partie; et la foi qui attendait une
délivrance finale, non encore accomplie, introduisait Dieu sur la scéne que la foi devait traverser. Dieu qui, au
milieu du mal, n’a rien laissé échapper de Sa main, a souverainement ordonné toutes choses au milieu de ce
mal, quoique le mal ne vienne pas de Lui, et dans le jugement s’est souvenu de la miséricorde. Et lorsque les
liens de la corruption se déployerent, Lui, qui avait fait toute chose excellente, a tenu les rénes et a conduit
sagement toute chose malgré ce qui reste des témoins du mal, malgré les douleurs et la mort. Nous sommes
sous leur servitude jusqu’a ce que nous soyons divinement délivrés, mais Dieu n’a jamais été sous cette
servitude, Il ne le sera jamais — |l voulait que nous sussions que toutes choses soupirent — mais que, lorsqu’ll
régnera, viendra la délivrance — et que le Créateur qui fit toute chose bonne, ordonne et conduit tout
maintenant. Sa miséricorde est sur toutes Ses ceuvres. Maintenant, la foi regarde a travers le mal qu’elle sent
partout ; elle ne désire pas y étre insensible, mais elle se tourne vers Celui qui est au-dessus du mal et qui peut
intervenir en bonté ; méme dans le présent état, elle peut discerner I'action qu’ll y prend et reconnaitre cette
action comme étant supérieure au mal. Il ne s’agit pas ici de la jouissance naturelle de la création, qui peut étre
une complete déception sur soi-méme et un aveuglement quant au mal, mais c’est la foi arrivant a la bonté au-
dessus du péché; elle introduit cette bonté dans sa jouissance de la création, parce que dans la création elle
voit Dieu. Je le répéte, Israél ne pouvait pas connaitre le péché comme nous ; mais alors, d’un autre cété, il ne
pouvait pas connaitre la rédemption et la réconciliation comme nous, qui pouvons, par la, introduire Dieu plus
completement. Ceci est le caractere général des psaumes 103 et 105. lls contemplent la pleine délivrance
d’Israél, mais par la foi; ils regardent la création, non dans sa perfection abstraite, mais Dieu en elle, et, de
plus, I'histoire d’lsraél comme une série de chutes, mais la miséricorde et la bonté de Dieu s’élevant au-dessus
de tout.

Psaume 103. Ainsi, le psaume 103 reconnait le pardon et la guérison, s’attend par la foi a la délivrance, a la
grace en réserve pour Israél; il connait Dieu par rapport a cela; il voit Sa patience et Sa bonté dans l'intervalle
et celles-ci appliquées a Son gouvernement. Il est lent a la colére et abondant en grace. Quant au péché nous
connaissons la parfaite base sur laquelle tout est fondé, mais ici le résultat en est célébré dans le
gouvernement d’Israél, et Dieu est connu pour tous les temps selon cette connaissance que I'on a de Lui. Ce
n’est donc point une connaissance vague et trompeuse, mais c’est le mal compris et Dieu connu en amour.
Ceci devrait caractériser nos voies et nos pensées. Cela ne veut pas dire que nous n’ayons rien affaire avec le
mal, car si nous allons au-dessous de la surface, nous le retrouvons partout : mais je devrais avoir été a Dieu
de telle maniére que je Le raméne avec moi, ainsi que je L’ai trouve, toujours au-dessus de tout mal. Mes pieds
devraient étre chaussés de la préparation de I'évangile de paix[Eph. 6, 15],

Le psaume 104 prend la création de la méme maniére. Le dernier verset montre le jugement qui purifie le
monde du péché, et Sa puissance souveraine est reconnue. Mais I'Esprit est capable d’introduire la bonté au
milieu de tout ce qu’il voit. Toutefois ce psaume ne va pas au-dela d’'une création en chute.

Le psaume 105 récapitule les voies spéciales envers Israél dans les temps passés. La délivrance présente
par le moyen du jugement se trouve aussi ici, mais elle est considérée comme fidélité a Sa promesse et a Sa



grace. Ici, c’est la manifestation présente de la bonté qui réveille le souvenir de toutes les voies de Dieu. Il a
toujours été le méme.

Le psaume 106 considére I'autre cété du tableau et montre les voies de 'homme — c’est-a-dire apres
toutes les interventions de Dieu en bonté : ’homme, aprés la premiere joie de la délivrance, retourne a son
propre chemin d’infidélité. Cependant, 'oreille de Dieu reste toujours ouverte, Il se souvient de Sa promesse, se
repent selon la multitude de Ses gratuités, de maniére a produire finalement la louange et les actions de graces
pour Son nom. Le psaume précédent a montré ce que Dieu est dans Ses propres voies, celui-ci Le montre
comme étant finalement au-dessus du mal en accomplissant Sa miséricorde et Ses promesses lorsque
I’'homme s’est montré tel qu'il est. Dieu bon en Lui-méme, Dieu bon au milieu du mal, non comme permettant le
mal, mais se faisant connaitre par Ses propres voies de miséricorde. Et, étant ainsi connu par le cceur, notre
coeur traverse les circonstances présentes selon cette connaissance qu'’il a de Lui. Mais pour faire cela avec
conséquence et constamment, il faut que le coeur non seulement connaisse Dieu, mais qu’il vive avec Lui. Ceci
termine le quatriéme livre des Psaumes.

1. T Le mot justice correspond aux deux mots anglais justice et righteousness; il s’agit ici du second qui signifie le
contraire de I'iniquité ou du péché, comme dans Hébreux 5, 13; 1 Jean 3, 7.

. T Gréace qui était en Sa personne.

. T Angl. Iy a foi en Lui, dans cette relation.

. T Gréace a laquelle la justice divine est sauvegardée.

. T Version anglaise.

. T C’est-a-dire dans le sentier de Dieu.

. T Anglais : la conscience.

. T De la part de Dieu.

9. T Délivrance actuelle.

10. T Sur la scéne représentée d’avance par ce psaume.

11. T Elle a perdu Dieu en perdant son bonheur extérieur.

12. T Notez combien ceci met de cété |a justice légale qui regarde de la terre vers le ciel.

O NO Ok~ WD



