Meéditations sur des sujets intéressants

Table des matieres

A quoi doit viser le ministére

Le bonheur d’adorer le vrai Dieu
Notre ceuvre nous éprouve

La véritable action de la Parole

Christ ou Ses dons?

L’effet de I'association

Le service le plus élevé; ce qu'il requiert

Prendre une position, ou étre affermi

Etre occupé de la Parole de Dieu, ou de ses expériences

[Echo du témoignage 1865 p. 104-130]

A quoi doit viser le ministére

Ce but et la fin de Dieu doivent étre les nétres. Avec nous, les moyens ne doivent jamais remplacer la fin.
Quelle force et quelle puissance dans ces paroles : « Je suis né pour cela, et c’est pour cela que je suis venu au
monde, afin de rendre témoignage a la vérité » [Jean 18, 3711 Paul dit qu’il travaille a présenter tout homme parfait
en Christ[Col- 1, 28] Quel but que celui-la !

A mon avis, la responsabilité vis-a-vis de la vérité concernant I'Eglise, loin d’avoir été affaiblie par I'ceuvre
admirable d’évangélisation qui a miséricordieusement surgi dans ces derniers temps, s’est plutét
considérablement accrue. Le but que poursuit un homme empreint tous ses actes d’un certain caractére. Un
but d’une nature basse ne saurait jamais élever, mais un but élevé a puissance pour retirer d’'une trés basse
position ; et s’il est divin, il en sera comme du sentier du juste, et deviendra plus positif et plus clair a mesure
qu’il sera poursuivi davantage[Prov. 4, 18]. Aucun ministre de I'’évangile ne doit se contenter pour un croyant
quelconque d’une condition inférieure a ce qui est propre a satisfaire le coeur de Christ, non seulement eu
égard a I'enfance d’une telle &me, mais a sa fertile maturité. « Pais mes brebis » [Jean 21, 17] " voila ce qu’exige
une sincére affection pour Christ; mais si I'organisation qu’ll a donnée pour maintenant a I'Eglise, et Sa gloire
future en elle, sont dédaignées ou désapprises, les secrets les plus précieux de Son amour ne sont-ils pas, par
cela méme, supprimés ou méconnus ? Celui qui, dans son ministére envers les saints du Seigneur, se propose
la fin et le but que Dieu a en vue pour eux, et ne se propose rien de moins que cela, tout en ayant de plus en
plus le sentiment de la responsabilité du service, sait aussi qu’il n’a besoin que de dispenser honnétement et
fidelement ce qui lui a été confié, et que les besoins seront abondamment satisfaits.

La vérité est tellement tombée par les rues en ces jours-ci que chacun doit tenir a étre apprécié pour la
vérité, et non pas simplement pour la justesse d’une position. La vérité étant pleinement révélée par notre
Seigneur Jésus Christ, il n’y en aura pas une autre révélation ; et si on en présente quelque partie sous un faux
jour, il en résultera une évangélisation imparfaite, car I'’évangile consiste en ce que «la grace et la vérité sont



venues par Jésus Christ»[Jean 1, 17] Sommes-nous assez attentifs a la responsabilité sous laquelle nous
sommes de veiller a ce que la vérité de Dieu, tue si longtemps, mais maintenant pleinement déclarée par notre
Seigneur Jésus Christ, ne souffre pas des tentatives que nous faisons pour I'exposer dans sa plénitude et sa
grandeur ? Comme les actes et les intentions de notre Seigneur sont tristement dénaturés dans les publications
religieuses du jour les plus répandues ! Aussi n’hésité-je pas a dire que si quelgu’un ne voit pas comment il est
appelé a défendre Christ en ce temps-ci, je vois peu d’utilité a obtenir gqu’il approuve ma position. S’il s’agissait
de justifier Dieu, nous devrions nous retirer sur-le-champ d’une ceuvre pour laquelle nous sommes tout a fait
incompétents ; mais le Seigneur Jésus L’a justifié en déclarant la vérité, et ce a quoi nous sommes appelés,
c’est uniguement a donner notre pleine et entiere adhésion a ce qu’ll a fait. Si «I’Esprit de vérité » travaille dans
une ame, elle sera exercée au sujet de la vérité; et dans I'’enseignement des ames, combien il importe d’étre
assuré qu’elles apprennent la vérité, que, par la, I'Esprit les conduit en elle.

Il N’y a que la vérité compléte qui puisse nous préserver d’abandonner notre vraie position; plus nous la
connaissons pleinement, et mieux aussi notre position nous est connue; car la vérité n’est autre chose que la
pensée et le jugement de Celui auquel nous sommes d’autant plus liés que nous Le connaissons mieux,
puisque nous trouvons ainsi combien |l est absolument pour notre bénédiction. Plus une ligne de vérités se
propage, plus il est nécessaire qu’on insiste sur toutes les autres, ou bien cette symétrie morale qui appartient
au corps de Christ sur la terre en souffrira. Que le Seigneur nous garde dans I'amour de la vérité —
manifestation de Lui-méme ! Il ne m’aime que bien peu, celui qui ne tiendrait pas a en savoir le plus possible a
mon sujet, ou bien il faut que je sois un étre bien indigne.

Quel privilege que Dieu nous admette a répandre les semences de la vérité dans le coeur des siens; et
combien nous devrions nous réjouir de chaque progrés que fait une &me dans l'intelligence de la vérité de notre
Dieu.

«C’est le Dieu qui est notre Dieu pour toujours et a perpétuité ; il nous accompagnera jusqu’a la mort » [Ps.
48, 14].

Le bonheur d’adorer le vrai Dieu

Si nous sommes dans le secret du cceur fidéles a notre Dieu, c’est une chose merveilleuse de voir combien
Il permet que nous suivions souvent nos propres voies, afin que nous en découvrions la folie sans perdre notre
confiance en Lui. David est ’lhomme selon le cceur de Dieu, parce que Dieu fut toujours son Dieu. Il tomba dans
bien des erreurs et commit bien des fautes, mais dans toutes ses extrémités, Dieu fut toujours sa ressource. Si
j’ai un faux dieu, je n’ai aucune ressource réelle ; c’est pourquoi, aussi longtemps que I'dme est véritablement
zélée pour la vérité de Dieu et la maintient, bien qu’il puisse lui arriver souvent de vaciller dans la vie pratique,
pourtant elle reviendra toujours a Lui, comme ['aiguille aimantée en revient toujours au péle : elle ne se
représente point sous un faux jour la nature de Dieu, et le coeur retourne a Lui de ses propres égarements.

Pierre peut faillir, mais sa foi en Dieu ne faillira point; et, par elle, il est restauré. Si c’est un véritable Christ
que I'ame possede, quelques nombreuses que puissent étre ses vacillations, c’est /a, néanmoins, qu’a /a fin,
elle doit graviter. Et voila pourquoi il est si nécessaire qu’on se fasse une juste idée, qu’on ait une juste
intelligence de Christ. Si nous ne I'avons pas, nous sommes comme les disciples quand ils étaient sur la mer, et
que Christ était sur la terre. Si nous possédons cette vraie intelligence, bien que peut-étre nous soyons
incrédules comme eux, nous avons, en tout cas, I'assurance qu’ll est dans la nacelle avec nous. C’est pendant
que nous courons dans la lice que nous découvrons les nombreux obstacles que notre nature oppose a nos



progres; et a mesure que nous les découvrons, si nous sommes réellement désireux de ne point nous ralentir
dans notre course, nous prions pour les surmonter et en étre débarrassés. Mais pour cela, il faut que I'ceil soit
fixé sur le but. S’il en est ainsi, plus notre course sera rapide, plus, peut-étre, sera grand notre écart, parce que
nous serons exposés d’autant plus aux embarras occasionnés par notre activité naturelle, qui entrave
constamment I'Esprit. Nous connaissons la fable du soleil et du vent. Le vent peut avoir pour effet de nous faire
envelopper de nos manteaux, mais lorsque le soleil brille, nous les mettons vite de c6té. Il en est de méme de
toute entrave morale, de tout fardeau naturel. L’ceil sur Christ rend toujours témoignage de notre position, et
donne le seul véritable moyen de sortir de toute voie fausse.

L’ame qui regarde a ses difficultés les surmonte rarement. C’est en fixant nos regards en haut, ou plutdét en 'y
tenant notre coeur, que nous remportons la victoire ; et c’est une chose étonnante comme les mémes difficultés
nous apparaissent dans des proportions bien différentes, dans un temps et dans un autre, simplement parce
que le cceur est avec le Seigneur (et quand nous sommes avec Lui, nous avons sur nous I'armure), ou qu’il est
occupé de ses épreuves. Nos ennemis sont toujours moralement diminués par notre puissance pour leur faire
face. Si nous avons de la puissance et que nous le sentions, nous allons a leur rencontre avec calme et
confiance. Dans votre enfance, un oiseau peut-étre vous a rempli de frayeur; et pourquoi n’en avez-vous pas
peur maintenant ? Parce que vous sentez que vous avez immensément plus de puissance que lui. Ce qu’il nous
faut, c’est le sentiment de la puissance, et il ne s’obtient qu’en nous tenant prés du Seigneur. Nous tenir prés
de Lui, c’est le tout. «Fortifie-toi dans le Seigneur et dans la puissance de sa force » [Eph. 6, 10]. « Celui qui me
mange vivra par moi »[Jean 6, 57]. Ne désespérez jamais! Si vous ne voyez pas ou vous manguez, vous ne
saurez pas ou vaincre. Nous manquons dans notre point faible ; mais c’est /a ou il y a faiblesse que la force de
Christ est nécessaire. Par conséquent, nos diverses épreuves sont bien appropriées pour faire ressortir notre
faiblesse, afin que nous puissions étre revétus de la force de Christ, de sorte que méme nos fautes travaillent
ensemble pour notre bien.

Si nous ne pouvons pas vaincre ou NoUs Sommes, NoUs nNe saurons vaincre nulle part.

Il N’y a pas de crainte que nous ne puissions surmonter, a moins que nous ne soyons dans une position
fausse ; et alors, la victoire consisterait a en sortir.

Notre ceuvre nous éprouve

Ce doit avoir été pour le nazaréen un exercice d’ame fort pénible, lorsqu’il avait souillé son nazaréat, de tout
recommencer de nouveau. N'importe combien ses cheveux étaient longs et beaux, il fallait les raser.

Il en est de méme pour nous aujourd’hui. Si nous avons fait 'ceuvre du Seigneur d’une fagcon mélangée, il
faut que tout parte ; le Seigneur sauvera les ames sinceres, mais il faut que le vaisseau soit mis en pieces.

Je crois que souvent, la ou I'on a vu beaucoup de bénédiction apparente, il y a eu a I'ceuvre une mauvaise
influence secréte, et que Satan a décu les ames et les a empéchées de voir ce qui souillait toute I'ceuvre, au
moyen de I'état apparent qui annongait, sembilait-il, progrés et bénédiction. Parfois, en effet, 'ennemi s’abstient
d’une opposition générale, afin de marir, sous le manteau du progrés spirituel, un plus fatal obstacle a la vérité,
gu’il ne ferait par une hostilité ouverte. Lorsque le cas est tel, le vrai moyen d’amener réellement la bénédiction,
c’est de «recommencer». Plus d’un reconnaitra combien il y a du mal en lui-méme, qui ne voudra pas
reconnaitre que son ceuvre se soit ressentie de ses fautes; et c’est une chose remarquable que nos fautes
doivent slrement transpirer dans notre ceuvre ; c’est-a-dire que notre ceuvre sera pour nous une source de
souffrance ou d’affliction dans le point méme ou nous avons manqué dans le service, en conséquence de notre



hY

faiblesse a insister auprés des ames sur la ligne de vérité qui aurait prémuni contre la chute. Qu’une
congrégation de saints soit instruite seulement dans ce qui tient aux sentiments, aux affections ou a la beauté
morale des croyants, et, tét ou tard, leur docteur aura a souffrir sirement lui-méme, de leur part, de ce manque
de conscience qu’il aura négligé. Sa faiblesse ou son péché se trahiront en eux. Dieu n’exauce pas la priére :
« Je te prie, qu’lsmaél vive devant toi ! » [Gen- 17, 18] Une pareille priére ne faisait que montrer combien Abraham
était en ce temps éloigné de Dieu. Il nous faut prendre garde de ne pas donner des encouragements a une ame
avant que la foi soit en ceuvre en elle; car si nous le faisons, nous ruinons I’'dme pour la foi.

« Persévérer dans les bonnes ceuvres »[Rom. 2, 7] est merveilleusement efficace; et étre fidéle dans les
petites choses garantit qu’'on sera fidéle dans les grandes[Luc 16, 10]. Si dans toutes les occasions, petites ou
grandes, nous savons étre fideles, nous glorifierons toujours le Seigneur et Sa grace, et nous ajouterons a notre
repos et a notre joie en Lui.

La véritable action de la Parole

Nous savons qu’il est possible de prendre plaisir a écouter les paroles de I'Eternel comme une chanson
agréable, et néanmoins de ne pas vouloir les suivreEz 33, 32]; car le coeur va aprés la convoitise. Tous, je
pense, hous savons en quelque mesure ce que c’est, et il nous faut étre aussi soigneux d’adopter la vérité que
nous entendons, que d’en jouir; c’est-a-dire, qu’il faut que nous ayons conscience d’étre soumis a ses droits
sur nous. C’est la proprement la recevoir dans «un coeur honnéte et sincére » [Luc 8, 15], | a vérité comprise et
recue nous touche le plus la ou nous en avons le plus besoin, ainsi que, dans une chambre, la chaleur ira
toujours a la partie la plus humide ; et par conséquent, si j'ai regu la vérité, il faut que je la sente agir sur mon
ame en ce en quoi je suis le plus en défaut, et ou naturellement son action m’est le moins agréable. Si je laisse
la Parole éprouver ma partie faible, alors je recois instruction, quoiqu’il soit possible que je ne sois pas tres
heureux pendant que la chose se fait; mais le bonheur qui en résulte est d’'un ordre différent et plus élevé. I
nous faut bien prendre garde de ne pas nous contenter de I'exposition exacte de la vérité de Dieu,
indépendamment de ce qu’elle demande de nous-mémes, car on peut fort bien en voir la beauté, et étre
pénétré d’admiration pour elle, tout en manquant complétement a se I'approprier.

La Parole de Dieu est «I'épée de I'Esprit»[Eph. 6, 17], La foi est le bouclier qui vous protége contre votre
adversaire ; mais étre protégé contre ses assauts, ce n’est point I'avoir subjugué. La foi peut me protéger contre
mes ennemis, mais elle ne m’en débarrassera point.

Quant a cela, rien que la Parole de Dieu ne saurait le faire, et il faut que je puisse appliquer la Parole
convenable a sa vraie place. Non seulement le Seigneur Jésus se protégea (Sa foi Le protégeait toujours),
mais Il confondit et mit en fuite le malin par la Parole de Dieu.

Accoutumez-vous a éprouver toutes choses par la Parole de Dieu; mettez a cette épreuve toute action et
tout jugement, et vous trouverez qu'il se fait bien des choses qui manquent de la sanction de I'Ecriture, et, d’un
autre cbté, qu’un grand nombre que I'on déclare faire pour Dieu, se poursuivent d’'une fagon non scripturaire.
C’est ici un temps ou I'on retient le nom des vérités, mais ou leur portée véritable, leur sens réel, est souvent
corrompu ou ignoré. Qu’est-ce, par exemple, qu’un chrétien ? La définition que I'on donne ordinairement de ce
terme approche-t-elle d’'une maniere quelconque de sa définition scripturaire ? La Parole est la pierre de
touche, aussi bien que I'’épée ; mais si elle nous éprouve et nous sonde, elle nous ranime aussi et nous fortifie.

Tenir la ligne



Il n’y a rien d’aussi difficile que de tenir la ligne — toutefois si nous en sortons, il nous arrive comme a un
train de chemin de fer — tout est en danger et en confusion. La ligne de I'un peut ne pas étre celle de I'autre.
Chacun a a fournir une carriere qui est ouverte devant lui selon son individualité particuliére, et ce qui serait
convenable pour quelgu’un ne le serait pas pour un autre ; mais avec la Parole de Dieu dans nos mains, si nous
la lisons par I'Esprit de Dieu, il est facile de dire quand quelqu’un est hors de la ligne. Je remarque, lorsqu’il en
est ainsi, que I'dme est souvent comme Pierre en Jean 21, treés active au travail de « pécher » et «nue » aussi! Il
y a beaucoup de précipitation et d’agitation, et un constant désir de se justifier : — mais si on est sur la ligne,
tout va sans effort dans le calme et la tranquillité.

Rien ne nous gardera sur la ligne, si ce n’est la présence d’un Christ ressuscité marchant avec nous dans
un monde qui L’'a rejeté. Je crains que nous ne sachions beaucoup mieux ce que c’est que marcher en
cherchant a étre utile, que marcher dans la conscience de l'influence qu’ajoute la présence de Christ. Nous
pouvons savoir si quelgu’un est sous I'empire de Sa présence, parce qu’une telle personne manifeste
involontairement les intéréts qui sont chers au Seigneur. Si je suis sous l'influence de quelqu’un que je révére,
jadopte et manifeste imperceptiblement, et toutefois d’'une maniére bien nette, le sujet principal de ses
pensées et de ses voies. Si je ne le faisais pas, on pourrait dire avec vérité que je ne le révére pas et que sa
présence n’'a pas sur moi d’influence particuliere. L'influence qu’exerce la présence personnelle est d’une
nature si particuliere, gu’aucun art ne saurait produire quelque chose qui lui ressemble. Si la personne est
absente, ni mémoire, ni effort d’esprit, ne saurait rappeler cette influence ; mais du moment que la personne
reparait, toute I'influence revient. Nous pouvons bien rappeler les paroles d’'un ami absent, mais non l'intérét
particulier que nous inspirait sa présence. Maintenant — comme les disciples qui allaient & Emmadis [Luc 24, 32]
— vous pouvez bien sentir votre cceur briler au-dedans de vous, pendant que les Ecritures vous sont ouvertes,
mais la reconnaissance de la présence de Christ aura un effet qui dépassera infiniment ce que peut produire la
plus admirable explication de I'Ecriture. lls retournérent & cette méme heure de la nuit vers leurs fréres a
Jérusalem. Tel fut le fruit de I'’énergie qu’ils recueillirent du fait béni qu’ils reconnurent la présence du Seigneur.
Je déplore pour moi-méme de mieux connaitre la joie que godte le coeur & voir le Seigneur lui ouvrir I'Ecriture,
que celle qui provient du bonheur de Le reconnaitre actuellement, Lui, le Seigneur ressuscité, par rapport a
toutes les choses d’ici-bas.

Christ ou Ses dons ?

Le kikajon attire les affections de Jonas; mais sa disparition révele toute I'insoumission que sa présence
avait voilée ou supprimée pour un moment[Jon- 41, Si nos coeurs sont plus occupés des dons de Dieu que de
Dieu Lui-méme, nous trouverons, tét ou tard, que les dons nous ont cachés a nous-mémes, et que nous
n’avons pas crl (la croissance est le développement de la nature de Christ en détail) comme nous I'aurions fait
si le Seigneur e(t été la ressource de nos coeurs. Satan accusait Job de penser davantage aux dons qu’a
DieulJob 1, 9-11] " et quoique Job fit tourné vers Dieu, il eut toutefois a découvrir son propre néant dans la
présence de Dieu; non pas pour étre plus misérable, mais pour que sa dépendance de Dieu fat établie d’'une
maniere plus absolue, et qu’il fit indépendant de lui-méme et de toutes choses excepté Dieu. Quand les dons
disparaissent, vous découvrez si c’est sur Dieu ou sur les dons que votre coeur est arrété. Le premier ne saurait
disparaitre; et si je Le connais, comme Le connaissaient Abraham ou Marie, je puis, quoique tout dépouillé,
avoir confiance en Dieu pour rendre les Isaac ou ressusciter les Lazare.

Je rencontre souvent des ames qui ont appris la grace de Dieu, marchent dans la pleine paix de leur
acceptation et méme Le servent avec dévouement, mais dont les affections sont trés peu concentrées en Lui.



La meilleure preuve que je L’aime, que mon coeur est arrété sur Lui, c’est que j’aime comme Lui. Le coeur qui a
appris la grace de Dieu en notre Seigneur Jésus Christ, apprend pour la premiére fois qu’il peut et doit se
confier pleinement en un homme véritable, et que, s'il le faisait, il serait constamment heureux et n’aurait jamais
de déception; mais, en général, c’est lentement et de differentes manieres qu’il a a I'apprendre. Rien ne
convient si parfaitement au coeur de I’'homme, et n’est aussi propre a le satisfaire, comme cette sympathie et
cette amitié. Rarement il y atteint en quelque perfection parmi les hommes : il peut et doit y arriver avec le
Seigneur ; mais pour cela, le cceur a besoin d’apprendre d’une maniére ou d’'une autre que cela ne se trouve
pleinement nulle part ailleurs. Quelquefois, il nous est permis d’en trouver une ressemblance dans la nature
humaine, si seulement on 'emploie comme une image de ce que Dieu est; c’est-a-dire que le coeur apprend
par les affections humaines, qui lui tiennent de si pres, la variété et I'activité de 'amour de Dieu. Envisagée a ce
point de vue, I'amitié humaine est pour moi ce que son chariot est pour I'enfant qui apprend a marcher ; mais si,
d’un autre c6té, je me nourris tellement de 'amiti€ humaine que je sois en quelgue mesure indépendant de la
sympathie et de I'affection de Dieu, il est de toute évidence que le kikajon méme qu’ll peut m’avoir envoyé est
un obstacle a ma pleine bénédiction, et il faut qu’ll 'éte. Néanmoins, tout ce temps-la (quoique j'aie remplacé
I'affection du Seigneur par une affection inférieure), je me suis tellement accoutumé aux délices de I'amitié
méme d’un ordre inférieur, et Il sait cela, qu’il faut que mon cceur recherche I'affection la plus élevée, c’est-a-
dire Dieu Lui-méme — celle qui était « vraiment veuve » espérait en Dieul! Tim- 5, 5] || y a dans I'humanité une
lacune qui ne saurait jamais étre remplie, une souffrance que ni temps ni soins ne sauraient adoucir. Le
Seigneur sait parfaitement ce qu’est la souffrance humaine; Il ne rencontra jamais que souffrance dans le cceur
de 'homme, car la joie vient de Dieu; et le dessein de Son amour qui surpasse toute intelligence est d’abattre
notre nature pour nous remplir de la plénitude de Dieu. Il regardera a votre douleur; ou exprima-t-1l autant de
sentiment que pour Marie quand Il se dirigeait vers le tombeau de Lazare? Ce dont nous devrions étre
profondément affligés, c’est de voir combien nous dépendons d’autres choses a c6té de Dieu. C’est réellement
en cela que consiste le seul obstacle a notre plein soulagement.

L’effet de 'association

En toute association, et il en est d’autant plus ainsi que I'association est plus intime, la tendance de la
nature humaine est plutét de descendre moralement que de monter ; de la grand dommage, grande perte pour
celui qui s’allie avec quelqu’un qui lui est moralement ou spirituellement inférieur. De pareilles associations ne
peuvent exister longtemps sans affecter I'élément le plus élevé ou le plus bas; et la raison de la tendance du
plus élevé a s’abaisser — c’est qu’il y a en nous un mal sympathique a quelque mal que ce soit avec lequel
nous sommes mis en contact, et que ce contact doit avoir lieu du moment qu’il y a communications sur le pied
de I'égalité. Par pied d’égalité, je veux dire ou je puis largement me confondre en m’accommodant a un état de
choses au-dessous de ce que je pourrais approuver avec mes lumiéres. Quand cette inégalité existe
relativement aux choses de Dieu — une association pareille est, de tous les cas, celui que nous devrions le plus
supplier le Seigneur de nous épargner, car indépendamment du sacrifice de la vérité, il faut que les idées de
I'ordre le plus élevé et les sentiments sur le sujet le plus précieux demeurent non partagés; et la conséquence
en est invariablement ou bien que les deux parties déclinent graduellement, ou que I'une d’elles se reléve et
sent tous les jours davantage que rien n’est approprié et ne répond chez I'autre a I'activité et aux aspirations les
plus nobles de I'dme. Nous devrions nous bien pénétrer de cela relativement a tous les genres d’association,
qgu’il s’agisse d’association spirituelle, ou de I'ordre naturel, car conjurer des inégalités pareilles n’est point faire



preuve d’élévation d’esprit; c’est parfaitement le contraire : plus je connais le Seigneur ou Sa vérité, moins je
dois m’occuper de moi, mais je dois étre d’autant plus jaloux de Sa gloire.

Mais lors méme qu’on chercherait toujours a les conjurer, il n’est que trop vrai que ces inégalités existent et
gu’on s’y engage constamment; bien plus — je remarque que souvent le Seigneur nous permet de faire des
choses et de contracter des alliances qui manifestent le véritable état de notre &me, ou du moins répondent a
une ligne non encore soumise en nous. Un homme d’une spiritualité de sentiments élevé ne trouvera pas
beaucoup d’intérét dans quelgu’un dont les sentiments sont d’une nature inférieure. Si j'y en trouve, quoi que je
puisse penser ou imaginer de mon état a cet égard, ma compagnie révéele mes dispositions véritables, et parce
qgue je ne me juge pas moi-méme en raison de mes godts réels, le Seigneur permet que je m’unisse a ce qui
indique véritablement mes prédilections, et par la amene la discipline qui m’est nécessaire. Le Seigneur avait
dd voir Pierre portant I'épée, et cependant Il ne le reprit jamais pour cela, jusqu’a ce qu’il et commis un acte
manifeste[Jean 18, 11] et Pierre aurait pu alléguer qu’ll lui avait dit de la prendre ; mais il était nécessaire pour
Pierre que son acte propre montrat combien il était peu en communion avec I'esprit de son Maitre. C’est bien
humiliant que I'état de nos ames soit tellement bas gu’il faille que le Seigneur en agisse ainsi avec nous. Mais
c’est peut-étre la seule maniere de nous convaincre de la subtilité de nos cceurs.

Lorsqu’on a contracté irrévocablement une association inégale (car il ne nous est pas toujours possible, ou
méme permis, de revenir sur une fausse démarche), la position, lors méme qu’elle ne soit pas effectivement
mauvaise, est toujours dangereuse, et I'unique moyen d’éviter une chute, a laquelle il y aura tendance
constamment, c’est de s’appuyer sur le Seigneur, et de rechercher Sa force pour conserver, d’'une maniere
inébranlable, la mesure de lumiére que nous avons recue. La lumiére est tres généreuse et expressive, et
toujours préte a communiquer sa vertu pour aider quiconque se trouve dans les ténebres. Si je posséde la
lumiére et que je marche dans la lumiére, je connaitrai la maniére douce, insinuante, et pourtant directe et
efficace, dont la lumiere aborde les ténebres ; mais si je revéts les ténebres afin de ménager les ténébres, il n’y
a pas de doute que ma lumiére se changera en fatales ténebres. Rien de plus difficile que de conserver, vis-a-
vis d’un chrétien qui vous est inférieur en lumiere et en connaissance de la grace du Seigneur (bien que peut-
étre au-dessus de vous quant a la pratique), cette puissance de témoignage a la vérité qui ferait sentir a sa
conscience que votre présence agissait sur lui, et que, d’un autre c6té, vous ne lachez pas la vérité de Dieu afin
d’étre en communion avec quelqu’un qui est au-dessous d’elle. C’est une chose bien propre a atteindre
profondément notre coeur (mais ne reculons pas devant cette pensée) que souvent la lumiere soit absorbée par
nous-mémes, pour ainsi dire ; et lorsqu’il en est ainsi, il n’y a ni émanation, ni ttmoignage de sa puissance. « Si
donc tout ton corps est éclairé, n’ayant aucune partie ténébreuse, il sera tout éclairé, comme quand la lampe
t'éclaire de son éclat » [Luc 11, 36], Je comprends par ce passage que si je suis moi-méme parfaitement sous
'influence de la lumiere (c’est-a-dire, si la lumiére a pris possession de moi), alors les autres la verront comme
on voit I'éclat d’une lampe. Ce qui expligue comment nous manquons constamment a faire rayonner la lumiére
avec puissance, c’est qu’il n’en est pas ainsi de nous. N’étant pas nous-mémes sous son influence, elle ne
rayonne pas de nous comme la brillante lumiere d’une lampe. Je puis ajouter, comme conclusion en terminant,
que I'élément inférieur céde a I'élément supérieur, si ce dernier demeure fidéle a lui-méme, quoique I'action de
celui qui est dans les ténebres doive étre nécessairement accompagnée de plus ou moins de peine et de
difficulté; mais I'élément inférieur corrompt le supérieur, du moment que ce dernier s’abaisse jusqu’a la
communion avec lui. Puissions-nous chercher a marcher avec le Seigneur dans Son élévation, et ne pas
L’obliger, pour nous faire rentrer dans I'ordre, a descendre a notre niveau.



Le service le plus élevé; ce qu’il requiert

Je remarque que certains chrétiens, lorsqu’ils abandonnent une partie de la lumiere qu’ils ont recgue,
tombent, en proportion, dans le formalisme et I'esprit [égal. On a recours a 'activité charnelle pour compenser
la perte d’une marche spirituelle conséquente. Ceux qui allaient a la bataille donnaient de cing cents, un, aux
sacrificateurs; et ceux qui n’y allaient point (ceux, ne puis-je pas dire, qui n‘avaient pas été exercés
spirituellement), donnaient de cinquante, un, aux Lévites (Nomb. 31). lls donnaient plus et recevaient moins.
L’exercice spirituel nous met en état d’user, en sacrificateurs pour Dieu, des dépouilles gagnées dans le
combat ; tandis que la méme portion du butin attribuée a celui qui était resté a la maison (I'ame non exercée),
ne le conduisait jamais au-dela du service de Lévite.

Le genre de service le plus élevé est compris dans ces paroles : « M’aimes-tu ? — Pais mes brebis » [Jean 21,
17]. Quand nous aimons quelqu’un, c’est merveilleux comme nous découvrons vite et parfaitement ce qui peut
lui plaire, et combien il nous est agréable de lui faire plaisir; mais nous n’atteignons ce résultat qu’en étudiant
son ceoeur et ses golts. Nous n’'imposons pas nos propres préférences a celui a qui nous avons le désir de
plaire, ou, si nous le faisons, nous montrons clairement par la que nous sommes plus occupés de nos golts
que des siens; et on peut voir que nous cherchons (peut-étre sans intention, mais pourtant dans tous nos
actes, car les actes d’'un homme révelent son coeur) a produire une impression, c’est-a-dire a étre reconnus
comme faisant et accordant des faveurs, plutét que comme ayant réellement le désir de nous consacrer ainsi a
rendre service et causer de la satisfaction a celui qui nous intéresse tant. Ainsi, si je ne sais pas quel est le
désir du Seigneur, de fait, quelle est Sa pensée ? Je ne saurais jamais y répondre de maniere a Le réjouir;
mais plus je Le connaitrai, plus aussi je L’étudierai dans le but de faire ce que 'amour inspire.

Si on a suivi de prés l'activité des hommes religieux de cette époque, on sentira combien il est difficile de
soumettre le service simplement a cette épreuve : «Procéde-t-il de 'amour pour Christ, et mon amour
s’exprime-t-il en harmonie avec le caractére de Sa pensée au moment actuel ? ». Cette pierre de touche
m’oblige a me placer a un point de vue, et a adopter une maniére d’agir, completement différents de ceux de
tous les grands ouvriers populaires du jour. Je me trouverai d’'un c6té, tandis qu’ils seront de I'autre ; mais ma
consolation sera que j'exerce mon coceur dans son amour pour mon Seigneur et Maitre. Le but avoué que I'on
poursuit en ce jour, c’est le bien et la bénédiction de ’'homme, et non point que le souverain Pasteur des brebis
obtienne du coeur de Ses serviteurs un témoignage d’amour et d’obéissance. Sans doute, la véritable
bénédiction de ’'homme ne peut jamais procéder que de Christ; et je puis alléguer que, si c’est elle que je
cherche, je dois prouver par la mon amour pour le Seigneur. Dans un sens, cela est vrai; mais mon tort, c’est
de faire d’un résultat mon but, au lieu d’avoir pour but la source méme de toutes les parties du résultat, savoir le
coeur de Jésus.

Rien ne saurait former le saint si ce n’est Christ, et la foi en Lui tel qu’ll est. Quiconque ne fait pas de cela
son affaire capitale, doit devenir latitudinaire, et on verra que ce sont les hommes simplement qu’il cherche et
non pas Christ. Un seul homme fidéle a Christ et vaillant pour Lui, fera plus de bien réel qu’un million de
latitudinaires, méme dévoués. Voici la grande pierre de touche en cette affaire : « Cela s’accorde-t-il avec la
pensée de Celui que jaime? ». Je ne me mets pas en peine de la pensée d’aucun autre. Si je puis répondre a
celle-la, je suis heureux, et je suis utile.

Suis-je jamais peiné de mon peu d’utilité ? Certainement je le suis. Mais si je demande quel est mon
chemin ? Dois-je chercher a satisfaire mes propres sentiments en travaillant; ou bien, faire exactement ce que
Christ peut déterminer pour moi ? Est-ce que j'accomplis avec efficace et comme Il le désirerait le peu qu’ll met



a ma portée ? Et s’il faut que je réponde honteusement « Non», comment puis-je attendre qu’ll m’introduise
dans une sphére ou je pourrais me voir plus utile, mais ou // ne serait pas la fin que je poursuivrais ? Je crois
que c’est selon la mesure dans laquelle Christ est en nous, que nous servirons d’'une maniére agréable au
Seigneur. Je ne saurais dire ol ni comment, mais la veuve qui mit deux pites, surpassa tous les autres[Luc 21, 1-
4], C’est le motif et non point I'acte qui détermine la condition. Dans un sens, le Seigneur n’a pas pour nous
d’occupation plus élevée que celle de Le servir. Que cet honneur est grand ! Mais, dans un certain sens, Il n'a
jamais besoin d’un serviteur; c’est-a-dire qu’ll peut aisément se pourvoir de serviteurs pour les choses
générales ; mais |l a trés peu de serviteurs de confiance : quant a des serviteurs de ce caractere, Il en cherche,
et avant d’étre tels, il faut qu’ils soient élevés dans Sa pensée. C’est 13, je crois, I'occupation la plus haute que
notre nature est portée a peu apprécier, ainsi que le firent peut-étre Moise au pays de Madian, Josué dans sa
retraite, ou Paul en Arabie. L’ceuvre et le service sont aujourd’hui de grands pieges. Le vase de parfum est trop
souvent donné au peuple au lieu de I'étre a Christ.

Qu’est-ce qu’un «pere» (1 Jean 2, 13) ? Quelqu’un qui connait « Celui qui est dés le commencement » —
Christ. C’est la le point le plus haut, le plus grand a atteindre. Que notre but soit d’apprendre Christ afin qu’ll
puisse nous employer comme Il voudra. Alors notre service aura véritablement un caractere sacerdotal, sera
trés agréable a Christ et L’honorera le plus.

Prendre une position, ou étre affermi

Un sujet intéressant, c’est de rechercher comment une dme est affermie. Je crois qu’il y a ce que
jappellerais un affermissement général et aussi un affermissement particulier. Romains 1, 11 montre clairement
que Paul comptait que son ministére serait tellement en aide aux saints qu’ils seraient affermis. C’est la ce que
jappellerais étre affermi d’'une maniere générale; mais je ne doute point qu’il n’existe un affermissement
particulier par rapport a chaque vérité spéciale regue.

Nous pouvons observer que beaucoup de jeunes chrétiens passent par une période plus ou moins longue
de vacillation, d’hésitation, et que cette indécision ne provient pas tant de I'incrédulité a la vérité, que de
incertitude a I'égard de la question comment nous devrions agir, quand I'épreuve arrive; car ce sont les
tentations dans le sens général du mot qui mettent a I'épreuve la foi et la puissance de la vérité sur nos ames.
Si nous résistons a I'assaut comme Samson résista au jeune lion[Jug. 14, 5-6] nous sommes affermis d’autant, et
nous prenons une position; c’est notre impuissance a résister ainsi qui est, j'en suis convaincu, la raison
secrete pour laquelle il y en a si peu qui soient réellement capables de prendre une position. Pierre est exhorté
a fortifier ses fréres quand il sera lui-méme convertilluc 22, 32]. Prendre une position serait ce que j'appellerais
étre affermi d’une maniére générale; et tel est le sens de 1 Pierre 5, 10, ou il s’agit des souffrances provenant
de la persécution, et dont ’'Ame devait sortir, non seulement affermie contre la souffrance, mais aussi dans un
sens plus général et plus étendu : «Lorsque vous aurez souffert un peu de temps, vous rendra lui-méme
accomplis (proprement vous mettra ensemble), vous fortifiera, etc. ».

Mais il me semble que le mot «affermir» est plus fréquemment employé par rapport a quelque vérité,
quelque pratique, ou quelque épreuve particuliére contre laquelle vous pouvez vous élever, et qui, lorsque vous
étes au clair a son sujet dans la puissance de l'intelligence de I'Esprit, vous communique une force qui vous
met en état de demeurer ferme. Il est possible que cette question vous ait troublé ; mais a présent que vous
étes convaincu, et, par conséquent, affermi, vous recevrez de la force de la vérité ou de I'épreuve qui vous
remplissait d’agitation et d’incertitude quand c’était une question indécise. Et ce n’est pas cela seulement, mais
le fait méme que vous étes affermi sur un sujet particulier communique nécessairement a votre caractere de la



fermeté et de la fixité. Son effet n’est en aucune maniére limité a la vérité ou a la vue exacte de la question, ou a
I'intention de I'épreuve qui y a donne lieu ; mais cet affermissement sur un point particulier communique a tout le
caractére une décision dont le mot « affermir » suggére particulierement l'idée.

Vous verrez méme de vieux chrétiens dans un état de confusion et d’incertitude, parce qu’ils sont troublés
par quelque question de doctrine ou de pratique qui a surgi, ou par quelque épreuve ; et jusqu’a ce gu’ils soient
au clair la-dessus, leurs coeurs ne sont pas « affermis ».

Il'y a, comme je I'ai dit, un affermissement dans la vériteé, comme elle fut regue au commencement, dont
I'apbtre parle en Romains 16, 25 : «Or, a Celui qui est puissant pour vous affermir selon mon évangile » ; mais
dans tous les autres passages, quoique I'effet dat étre de produire I'affermissement général, sa nécessité,
néanmoins, provenait de quelque cause spéciale. Pierre devait évidemment affermir sur le point particulier dans
lequel il avait failli lui-méme. En 1 Pierre 5, 10, c’étaient la souffrance et le poids de la persécution qui rendaient
nécessaire |'affermissement et le produisaient. Chez les saints de Thessalonique, c’était aussi en rapport avec
le trouble et I'agitation auxquels la persécution donnait naissance, et les questions qui s’étaient élevées
relativement au jour du Seigneur.

Le moyen le plus béni pour apprendre, c’est d’abord d’étre affermi sur son titre, si je puis m’exprimer de la
sorte, car jusque-la on ne saurait prendre de position ; et aprés cela, d’aborder toujours toute question, tout ce
qui peut étre de nature a troubler, avec la détermination d’étre affermi a ce sujet : car il ne saurait y avoir ni
force, ni bien-étre, ni témoignage, jusqu’a ce que vous soyez capable de prendre une position sur la difficulté
qui vous occupe pour le moment.

Etre occupé de la Parole de Dieu, ou de ses expériences

Nous pouvons observer que quelques-uns sont plus occupés de la Parole de Dieu, et d’autres des
expériences gu’ils font de Lui et de Sa présence.

Sans vouloir déprécier le moins du monde la derniére maniére d’agir, je dirais que la premiére est plus sdre.
En effet, quand I'dme perd le sentiment de la présence de Dieu, comme cela arrive souvent, elle tombe dans les
ténébres et dans I'accablement ; tandis que si elle est tenue devant le Seigneur par Sa Parole, elle a toujours la
conscience de Son appui.

« |l a mis sa parole au-dessus de tout son nom » [Ps. 138, 2] (vers. angl.). Si la Parole occupait véritablement
mon ame, elle m’introduirait toujours dans le sentier des sympathies de Christ, et ainsi Il me serait révélé Lui-
méme. La Parole me conduit & Son c6té, et alors je monte du désert appuyé sur mon bien-aimé[Cant. 8, 5], Je
puis avoir des sentiments trés sincéres, mais les sentiments ne sont pas I'essentiel pour le combat ou
I’'accroissement, quoique ils soient les conséquences du progres et de la victoire. On ne saurait se reposer sur
eux au-dela du présent, et un changement dans les circonstances les affecterait aussitot.

La foi, elle-méme, n’est pas une épée, bien qu’elle soit un bouclier, et nous trouvons, en conséquence, que
la foi sans I'épée, pour la défendre, ne sera pas suffisante pour soutenir 'dme dans I'épreuve. Mes sentiments
peuvent étre parfaitement vrais et honorer le Seigneur, mais ils appartiennent plutét a la salle du festin qu’au
soldat ou a quelqu’un qui a besoin d’avoir des pieds semblables a ceux des biches, afin de pouvoir marcher sur
les lieux élevés[Ps. 18, 33]. Quelquefois, nous cherchons la joie de la salle du festin sans voir que, non seulement
nous avons tout titre pour y entrer, ce que la robe de noces exprime, mais que nous sommes revétus de toutes
les armes de Dieu de maniére a ne pas étre repoussés ni délogés. Je dois voir que j’ai été rendu convenable
pour I'h6te ; je dois porter le costume auquel il a pourvu pour moi, savoir, I'intelligence joyeuse de la maniere



dont Il m’accepte : «rendus agréables dans le Bien-aimé »[Eph. 1, 6]: mais si je me trouve en pays ennemi
(comme c’est le cas pendant que nous sommes laissés ici-bas), il faut aussi que je voie que I'ennemi de I’héte
sera impuissant dans ses attaques contre moi. Quoique en pays ennemi, I'armée d’occupation peut festoyer
avec le général; mais ce n’est pas une raison pour qu’on ne monte pas bien la garde; au contraire, en de
pareilles circonstances, il faut que la garde soit d’autant plus attentive et vigilante, de peur qu’il n’y ait quelque
surprise. En d’autres termes, quoique je sois préparé a jouir de mon Seigneur dans une condition digne de Lui-
méme, je dois aussi étre pourvu et armé contre toutes les attaques par lesquelles Satan essaierait de troubler
mon bonheur ; et cela ne peut se faire que par la Parole qui, en habitant richement en nous[Co!- 3, 16] produira a
la fin dans nos coeurs une douce mélodie.

L’étude de I'Ecriture, qui est réellement fortifiante, est celle qui ne s’occupe pas d’idées abstraites, mais
bien d’'une personne. L’énonciation d’'un précepte ou d’une idée par une personne, qui en est elle-méme le
témoin, non seulement fortifie la conviction, mais communique de la force pour la retenir.

L’ame adopte progressivement la vérité en puissance, non pas tant en vertu de la force de raisonnement et
de l'autorité avec lesquelles elle a été présentée, que par suite de la maniére dont la personne qui la lui a
présentée I'a imprimée sur elle. Vous ne pouvez demeurer (mentalement et moralement) avec un plus grand
gue vous sans contracter sa ressemblance.

Souvent, une glace qui a recouvert un certain temps une gravure présentera I'esquisse du tableau pendant
un jour ou deux, aprés quoi I'image s’effacera, la ressemblance dépendant uniquement de I'association avec
I'original, qui devrait étre toujours gardée. C’est la une faible image de ce que produirait sur nous I'association
avec la personne dans I'étude de la Parole.



