
Méditations sur des sujets intéressants

Table des matières

À quoi doit viser le ministère

Le bonheur d’adorer le vrai Dieu

Notre œuvre nous éprouve

La véritable action de la Parole

Tenir la ligne

Christ ou Ses dons?

L’effet de l’association

Le service le plus élevé; ce qu’il requiert

Prendre une position, ou être affermi

Être occupé de la Parole de Dieu, ou de ses expériences

[Écho du témoignage 1865 p. 104-130]

À quoi doit viser le ministère

Ce but et la fin de Dieu doivent être les nôtres. Avec nous, les moyens ne doivent jamais remplacer la fin.

Quelle force et quelle puissance dans ces paroles : « Je suis né pour cela, et c’est pour cela que je suis venu au

monde, afin de rendre témoignage à la vérité »  ! Paul dit qu’il travaille à présenter tout homme parfait

en Christ . Quel but que celui-là !

À mon avis, la responsabilité vis-à-vis de la vérité concernant l’Église, loin d’avoir été affaiblie par l’œuvre

admirable d’évangélisation qui a miséricordieusement surgi dans ces derniers temps, s’est plutôt

considérablement accrue. Le but que poursuit un homme empreint tous ses actes d’un certain caractère. Un

but d’une nature basse ne saurait jamais élever, mais un but élevé a puissance pour retirer d’une très basse

position ; et s’il est divin, il en sera comme du sentier du juste, et deviendra plus positif et plus clair à mesure

qu’il sera poursuivi davantage . Aucun ministre de l’évangile ne doit se contenter pour un croyant

quelconque d’une condition inférieure à ce qui est propre à satisfaire le cœur de Christ, non seulement eu

égard à l’enfance d’une telle âme, mais à sa fertile maturité. « Pais mes brebis » , voilà ce qu’exige

une sincère affection pour Christ ; mais si l’organisation qu’Il a donnée pour maintenant à l’Église, et Sa gloire

future en elle, sont dédaignées ou désapprises, les secrets les plus précieux de Son amour ne sont-ils pas, par

cela même, supprimés ou méconnus ? Celui qui, dans son ministère envers les saints du Seigneur, se propose

la fin et le but que Dieu a en vue pour eux, et ne se propose rien de moins que cela, tout en ayant de plus en

plus le sentiment de la responsabilité du service, sait aussi qu’il n’a besoin que de dispenser honnêtement et

fidèlement ce qui lui a été confié, et que les besoins seront abondamment satisfaits.

La vérité est tellement tombée par les rues en ces jours-ci que chacun doit tenir à être apprécié pour la

vérité, et non pas simplement pour la justesse d’une position. La vérité étant pleinement révélée par notre

Seigneur Jésus Christ, il n’y en aura pas une autre révélation ; et si on en présente quelque partie sous un faux

jour, il en résultera une évangélisation imparfaite, car l’évangile consiste en ce que « la grâce et la vérité sont

 [Jean 18, 37]

 [Col. 1, 28]

 [Prov. 4, 18]

 [Jean 21, 17]



venues par Jésus Christ » . Sommes-nous assez attentifs à la responsabilité sous laquelle nous

sommes de veiller à ce que la vérité de Dieu, tue si longtemps, mais maintenant pleinement déclarée par notre

Seigneur Jésus Christ, ne souffre pas des tentatives que nous faisons pour l’exposer dans sa plénitude et sa

grandeur ? Comme les actes et les intentions de notre Seigneur sont tristement dénaturés dans les publications

religieuses du jour les plus répandues ! Aussi n’hésité-je pas à dire que si quelqu’un ne voit pas comment il est

appelé à défendre Christ en ce temps-ci, je vois peu d’utilité à obtenir qu’il approuve ma position. S’il s’agissait

de justifier Dieu, nous devrions nous retirer sur-le-champ d’une œuvre pour laquelle nous sommes tout à fait

incompétents ; mais le Seigneur Jésus L’a justifié en déclarant la vérité, et ce à quoi nous sommes appelés,

c’est uniquement à donner notre pleine et entière adhésion à ce qu’Il a fait. Si « l’Esprit de vérité » travaille dans

une âme, elle sera exercée au sujet de la vérité ; et dans l’enseignement des âmes, combien il importe d’être

assuré qu’elles apprennent la vérité, que, par là, l’Esprit les conduit en elle.

Il n’y a que la vérité complète qui puisse nous préserver d’abandonner notre vraie position ; plus nous la

connaissons pleinement, et mieux aussi notre position nous est connue ; car la vérité n’est autre chose que la

pensée et le jugement de Celui auquel nous sommes d’autant plus liés que nous Le connaissons mieux,

puisque nous trouvons ainsi combien Il est absolument pour notre bénédiction. Plus une ligne de vérités se

propage, plus il est nécessaire qu’on insiste sur toutes les autres, ou bien cette symétrie morale qui appartient

au corps de Christ sur la terre en souffrira. Que le Seigneur nous garde dans l’amour de la vérité —

manifestation de Lui-même ! Il ne m’aime que bien peu, celui qui ne tiendrait pas à en savoir le plus possible à

mon sujet, ou bien il faut que je sois un être bien indigne.

Quel privilège que Dieu nous admette à répandre les semences de la vérité dans le cœur des siens ; et

combien nous devrions nous réjouir de chaque progrès que fait une âme dans l’intelligence de la vérité de notre

Dieu.

« C’est le Dieu qui est notre Dieu pour toujours et à perpétuité ; il nous accompagnera jusqu’à la mort »

.

Le bonheur d’adorer le vrai Dieu

Si nous sommes dans le secret du cœur fidèles à notre Dieu, c’est une chose merveilleuse de voir combien

Il permet que nous suivions souvent nos propres voies, afin que nous en découvrions la folie sans perdre notre

confiance en Lui. David est l’homme selon le cœur de Dieu, parce que Dieu fut toujours son Dieu. Il tomba dans

bien des erreurs et commit bien des fautes, mais dans toutes ses extrémités, Dieu fut toujours sa ressource. Si

j’ai un faux dieu, je n’ai aucune ressource réelle ; c’est pourquoi, aussi longtemps que l’âme est véritablement

zélée pour la vérité de Dieu et la maintient, bien qu’il puisse lui arriver souvent de vaciller dans la vie pratique,

pourtant elle reviendra toujours à Lui, comme l’aiguille aimantée en revient toujours au pôle  : elle ne se

représente point sous un faux jour la nature de Dieu, et le cœur retourne à Lui de ses propres égarements.

Pierre peut faillir, mais sa foi en Dieu ne faillira point ; et, par elle, il est restauré. Si c’est un véritable Christ

que l’âme possède, quelques nombreuses que puissent être ses vacillations, c’est là, néanmoins, qu’à la fin,

elle doit graviter. Et voilà pourquoi il est si nécessaire qu’on se fasse une juste idée, qu’on ait une juste

intelligence de Christ. Si nous ne l’avons pas, nous sommes comme les disciples quand ils étaient sur la mer, et

que Christ était sur la terre. Si nous possédons cette vraie intelligence, bien que peut-être nous soyons

incrédules comme eux, nous avons, en tout cas, l’assurance qu’Il est dans la nacelle avec nous. C’est pendant

que nous courons dans la lice que nous découvrons les nombreux obstacles que notre nature oppose à nos

 [Jean 1, 17]

 [Ps.

48, 14]



progrès ; et à mesure que nous les découvrons, si nous sommes réellement désireux de ne point nous ralentir

dans notre course, nous prions pour les surmonter et en être débarrassés. Mais pour cela, il faut que l’œil soit

fixé sur le but. S’il en est ainsi, plus notre course sera rapide, plus, peut-être, sera grand notre écart, parce que

nous serons exposés d’autant plus aux embarras occasionnés par notre activité naturelle, qui entrave

constamment l’Esprit. Nous connaissons la fable du soleil et du vent. Le vent peut avoir pour effet de nous faire

envelopper de nos manteaux, mais lorsque le soleil brille, nous les mettons vite de côté. Il en est de même de

toute entrave morale, de tout fardeau naturel. L’œil sur Christ rend toujours témoignage de notre position, et

donne le seul véritable moyen de sortir de toute voie fausse.

L’âme qui regarde à ses difficultés les surmonte rarement. C’est en fixant nos regards en haut, ou plutôt en y

tenant notre cœur, que nous remportons la victoire ; et c’est une chose étonnante comme les mêmes difficultés

nous apparaissent dans des proportions bien différentes, dans un temps et dans un autre, simplement parce

que le cœur est avec le Seigneur (et quand nous sommes avec Lui, nous avons sur nous l’armure), ou qu’il est

occupé de ses épreuves. Nos ennemis sont toujours moralement diminués par notre puissance pour leur faire

face. Si nous avons de la puissance et que nous le sentions, nous allons à leur rencontre avec calme et

confiance. Dans votre enfance, un oiseau peut-être vous a rempli de frayeur ; et pourquoi n’en avez-vous pas

peur maintenant ? Parce que vous sentez que vous avez immensément plus de puissance que lui. Ce qu’il nous

faut, c’est le sentiment de la puissance, et il ne s’obtient qu’en nous tenant près du Seigneur. Nous tenir près

de Lui, c’est le tout. « Fortifie-toi dans le Seigneur et dans la puissance de sa force » . « Celui qui me

mange vivra par moi » . Ne désespérez jamais ! Si vous ne voyez pas où vous manquez, vous ne

saurez pas où vaincre. Nous manquons dans notre point faible ; mais c’est là où il y a faiblesse que la force de

Christ est nécessaire. Par conséquent, nos diverses épreuves sont bien appropriées pour faire ressortir notre

faiblesse, afin que nous puissions être revêtus de la force de Christ, de sorte que même nos fautes travaillent

ensemble pour notre bien.

Si nous ne pouvons pas vaincre où nous sommes, nous ne saurons vaincre nulle part.

Il n’y a pas de crainte que nous ne puissions surmonter, à moins que nous ne soyons dans une position

fausse ; et alors, la victoire consisterait à en sortir.

Notre œuvre nous éprouve

Ce doit avoir été pour le nazaréen un exercice d’âme fort pénible, lorsqu’il avait souillé son nazaréat, de tout

recommencer de nouveau. N’importe combien ses cheveux étaient longs et beaux, il fallait les raser.

Il en est de même pour nous aujourd’hui. Si nous avons fait l’œuvre du Seigneur d’une façon mélangée, il

faut que tout parte ; le Seigneur sauvera les âmes sincères, mais il faut que le vaisseau soit mis en pièces.

Je crois que souvent, là où l’on a vu beaucoup de bénédiction apparente, il y a eu à l’œuvre une mauvaise

influence secrète, et que Satan a déçu les âmes et les a empêchées de voir ce qui souillait toute l’œuvre, au

moyen de l’état apparent qui annonçait, semblait-il, progrès et bénédiction. Parfois, en effet, l’ennemi s’abstient

d’une opposition générale, afin de mûrir, sous le manteau du progrès spirituel, un plus fatal obstacle à la vérité,

qu’il ne ferait par une hostilité ouverte. Lorsque le cas est tel, le vrai moyen d’amener réellement la bénédiction,

c’est de « recommencer ». Plus d’un reconnaîtra combien il y a du mal en lui-même, qui ne voudra pas

reconnaître que son œuvre se soit ressentie de ses fautes ; et c’est une chose remarquable que nos fautes

doivent sûrement transpirer dans notre œuvre ; c’est-à-dire que notre œuvre sera pour nous une source de

souffrance ou d’affliction dans le point même où nous avons manqué dans le service, en conséquence de notre

 [Éph. 6, 10]

 [Jean 6, 57]



faiblesse à insister auprès des âmes sur la ligne de vérité qui aurait prémuni contre la chute. Qu’une

congrégation de saints soit instruite seulement dans ce qui tient aux sentiments, aux affections ou à la beauté

morale des croyants, et, tôt ou tard, leur docteur aura à souffrir sûrement lui-même, de leur part, de ce manque

de conscience qu’il aura négligé. Sa faiblesse ou son péché se trahiront en eux. Dieu n’exauce pas la prière :

« Je te prie, qu’Ismaël vive devant toi ! » . Une pareille prière ne faisait que montrer combien Abraham

était en ce temps éloigné de Dieu. Il nous faut prendre garde de ne pas donner des encouragements à une âme

avant que la foi soit en œuvre en elle ; car si nous le faisons, nous ruinons l’âme pour la foi.

« Persévérer dans les bonnes œuvres »  est merveilleusement efficace ; et être fidèle dans les

petites choses garantit qu’on sera fidèle dans les grandes . Si dans toutes les occasions, petites ou

grandes, nous savons être fidèles, nous glorifierons toujours le Seigneur et Sa grâce, et nous ajouterons à notre

repos et à notre joie en Lui.

La véritable action de la Parole

Nous savons qu’il est possible de prendre plaisir à écouter les paroles de l’Éternel comme une chanson

agréable, et néanmoins de ne pas vouloir les suivre  ; car le cœur va après la convoitise. Tous, je

pense, nous savons en quelque mesure ce que c’est, et il nous faut être aussi soigneux d’adopter la vérité que

nous entendons, que d’en jouir ; c’est-à-dire, qu’il faut que nous ayons conscience d’être soumis à ses droits

sur nous. C’est là proprement la recevoir dans « un cœur honnête et sincère » . La vérité comprise et

reçue nous touche le plus là où nous en avons le plus besoin, ainsi que, dans une chambre, la chaleur ira

toujours à la partie la plus humide ; et par conséquent, si j’ai reçu la vérité, il faut que je la sente agir sur mon

âme en ce en quoi je suis le plus en défaut, et où naturellement son action m’est le moins agréable. Si je laisse

la Parole éprouver ma partie faible, alors je reçois instruction, quoiqu’il soit possible que je ne sois pas très

heureux pendant que la chose se fait ; mais le bonheur qui en résulte est d’un ordre différent et plus élevé. Il

nous faut bien prendre garde de ne pas nous contenter de l’exposition exacte de la vérité de Dieu,

indépendamment de ce qu’elle demande de nous-mêmes, car on peut fort bien en voir la beauté, et être

pénétré d’admiration pour elle, tout en manquant complètement à se l’approprier.

La Parole de Dieu est « l’épée de l’Esprit » . La foi est le bouclier qui vous protège contre votre

adversaire ; mais être protégé contre ses assauts, ce n’est point l’avoir subjugué. La foi peut me protéger contre

mes ennemis, mais elle ne m’en débarrassera point.

Quant à cela, rien que la Parole de Dieu ne saurait le faire, et il faut que je puisse appliquer la Parole

convenable à sa vraie place. Non seulement le Seigneur Jésus se protégea (Sa foi Le protégeait toujours),

mais Il confondit et mit en fuite le malin par la Parole de Dieu.

Accoutumez-vous à éprouver toutes choses par la Parole de Dieu ; mettez à cette épreuve toute action et

tout jugement, et vous trouverez qu’il se fait bien des choses qui manquent de la sanction de l’Écriture, et, d’un

autre côté, qu’un grand nombre que l’on déclare faire pour Dieu, se poursuivent d’une façon non scripturaire.

C’est ici un temps où l’on retient le nom des vérités, mais où leur portée véritable, leur sens réel, est souvent

corrompu ou ignoré. Qu’est-ce, par exemple, qu’un chrétien ? La définition que l’on donne ordinairement de ce

terme approche-t-elle d’une manière quelconque de sa définition scripturaire ? La Parole est la pierre de

touche, aussi bien que l’épée ; mais si elle nous éprouve et nous sonde, elle nous ranime aussi et nous fortifie.

Tenir la ligne

 [Gen. 17, 18]

 [Rom. 2, 7]

 [Luc 16, 10]

 [Éz. 33, 32]

 [Luc 8, 15]

 [Éph. 6, 17]



Il n’y a rien d’aussi difficile que de tenir la ligne — toutefois si nous en sortons, il nous arrive comme à un

train de chemin de fer — tout est en danger et en confusion. La ligne de l’un peut ne pas être celle de l’autre.

Chacun a à fournir une carrière qui est ouverte devant lui selon son individualité particulière, et ce qui serait

convenable pour quelqu’un ne le serait pas pour un autre ; mais avec la Parole de Dieu dans nos mains, si nous

la lisons par l’Esprit de Dieu, il est facile de dire quand quelqu’un est hors de la ligne. Je remarque, lorsqu’il en

est ainsi, que l’âme est souvent comme Pierre en Jean 21, très active au travail de « pêcher » et « nue » aussi ! Il

y a beaucoup de précipitation et d’agitation, et un constant désir de se justifier : — mais si on est sur la ligne,

tout va sans effort dans le calme et la tranquillité.

Rien ne nous gardera sur la ligne, si ce n’est la présence d’un Christ ressuscité marchant avec nous dans

un monde qui L’a rejeté. Je crains que nous ne sachions beaucoup mieux ce que c’est que marcher en

cherchant à être utile, que marcher dans la conscience de l’influence qu’ajoute la présence de Christ. Nous

pouvons savoir si quelqu’un est sous l’empire de Sa présence, parce qu’une telle personne manifeste

involontairement les intérêts qui sont chers au Seigneur. Si je suis sous l’influence de quelqu’un que je révère,

j’adopte et manifeste imperceptiblement, et toutefois d’une manière bien nette, le sujet principal de ses

pensées et de ses voies. Si je ne le faisais pas, on pourrait dire avec vérité que je ne le révère pas et que sa

présence n’a pas sur moi d’influence particulière. L’influence qu’exerce la présence personnelle est d’une

nature si particulière, qu’aucun art ne saurait produire quelque chose qui lui ressemble. Si la personne est

absente, ni mémoire, ni effort d’esprit, ne saurait rappeler cette influence ; mais du moment que la personne

reparaît, toute l’influence revient. Nous pouvons bien rappeler les paroles d’un ami absent, mais non l’intérêt

particulier que nous inspirait sa présence. Maintenant — comme les disciples qui allaient à Emmaüs

— vous pouvez bien sentir votre cœur brûler au-dedans de vous, pendant que les Écritures vous sont ouvertes,

mais la reconnaissance de la présence de Christ aura un effet qui dépassera infiniment ce que peut produire la

plus admirable explication de l’Écriture. Ils retournèrent à cette même heure de la nuit vers leurs frères à

Jérusalem. Tel fut le fruit de l’énergie qu’ils recueillirent du fait béni qu’ils reconnurent la présence du Seigneur.

Je déplore pour moi-même de mieux connaître la joie que goûte le cœur à voir le Seigneur lui ouvrir l’Écriture,

que celle qui provient du bonheur de Le reconnaître actuellement, Lui, le Seigneur ressuscité, par rapport à

toutes les choses d’ici-bas.

Christ ou Ses dons ?

Le kikajon attire les affections de Jonas ; mais sa disparition révèle toute l’insoumission que sa présence

avait voilée ou supprimée pour un moment . Si nos cœurs sont plus occupés des dons de Dieu que de

Dieu Lui-même, nous trouverons, tôt ou tard, que les dons nous ont cachés à nous-mêmes, et que nous

n’avons pas crû (la croissance est le développement de la nature de Christ en détail) comme nous l’aurions fait

si le Seigneur eût été la ressource de nos cœurs. Satan accusait Job de penser davantage aux dons qu’à

Dieu , et quoique Job fût tourné vers Dieu, il eut toutefois à découvrir son propre néant dans la

présence de Dieu ; non pas pour être plus misérable, mais pour que sa dépendance de Dieu fût établie d’une

manière plus absolue, et qu’il fût indépendant de lui-même et de toutes choses excepté Dieu. Quand les dons

disparaissent, vous découvrez si c’est sur Dieu ou sur les dons que votre cœur est arrêté. Le premier ne saurait

disparaître ; et si je Le connais, comme Le connaissaient Abraham ou Marie, je puis, quoique tout dépouillé,

avoir confiance en Dieu pour rendre les Isaac ou ressusciter les Lazare.

Je rencontre souvent des âmes qui ont appris la grâce de Dieu, marchent dans la pleine paix de leur

acceptation et même Le servent avec dévouement, mais dont les affections sont très peu concentrées en Lui.

 [Luc 24, 32]

 [Jon. 4]

 [Job 1, 9-11]



La meilleure preuve que je L’aime, que mon cœur est arrêté sur Lui, c’est que j’aime comme Lui. Le cœur qui a

appris la grâce de Dieu en notre Seigneur Jésus Christ, apprend pour la première fois qu’il peut et doit se

confier pleinement en un homme véritable, et que, s’il le faisait, il serait constamment heureux et n’aurait jamais

de déception ; mais, en général, c’est lentement et de différentes manières qu’il a à l’apprendre. Rien ne

convient si parfaitement au cœur de l’homme, et n’est aussi propre à le satisfaire, comme cette sympathie et

cette amitié. Rarement il y atteint en quelque perfection parmi les hommes  : il peut et doit y arriver avec le

Seigneur ; mais pour cela, le cœur a besoin d’apprendre d’une manière ou d’une autre que cela ne se trouve

pleinement nulle part ailleurs. Quelquefois, il nous est permis d’en trouver une ressemblance dans la nature

humaine, si seulement on l’emploie comme une image de ce que Dieu est ; c’est-à-dire que le cœur apprend

par les affections humaines, qui lui tiennent de si près, la variété et l’activité de l’amour de Dieu. Envisagée à ce

point de vue, l’amitié humaine est pour moi ce que son chariot est pour l’enfant qui apprend à marcher ; mais si,

d’un autre côté, je me nourris tellement de l’amitié humaine que je sois en quelque mesure indépendant de la

sympathie et de l’affection de Dieu, il est de toute évidence que le kikajon même qu’Il peut m’avoir envoyé est

un obstacle à ma pleine bénédiction, et il faut qu’Il l’ôte. Néanmoins, tout ce temps-là (quoique j’aie remplacé

l’affection du Seigneur par une affection inférieure), je me suis tellement accoutumé aux délices de l’amitié

même d’un ordre inférieur, et Il sait cela, qu’il faut que mon cœur recherche l’affection la plus élevée, c’est-à-

dire Dieu Lui-même — celle qui était « vraiment veuve » espérait en Dieu . Il y a dans l’humanité une

lacune qui ne saurait jamais être remplie, une souffrance que ni temps ni soins ne sauraient adoucir. Le

Seigneur sait parfaitement ce qu’est la souffrance humaine ; Il ne rencontra jamais que souffrance dans le cœur

de l’homme, car la joie vient de Dieu ; et le dessein de Son amour qui surpasse toute intelligence est d’abattre

notre nature pour nous remplir de la plénitude de Dieu. Il regardera à votre douleur ; où exprima-t-Il autant de

sentiment que pour Marie quand Il se dirigeait vers le tombeau de Lazare ? Ce dont nous devrions être

profondément affligés, c’est de voir combien nous dépendons d’autres choses à côté de Dieu. C’est réellement

en cela que consiste le seul obstacle à notre plein soulagement.

L’effet de l’association

En toute association, et il en est d’autant plus ainsi que l’association est plus intime, la tendance de la

nature humaine est plutôt de descendre moralement que de monter ; de là grand dommage, grande perte pour

celui qui s’allie avec quelqu’un qui lui est moralement ou spirituellement inférieur. De pareilles associations ne

peuvent exister longtemps sans affecter l’élément le plus élevé ou le plus bas ; et la raison de la tendance du

plus élevé à s’abaisser — c’est qu’il y a en nous un mal sympathique à quelque mal que ce soit avec lequel

nous sommes mis en contact, et que ce contact doit avoir lieu du moment qu’il y a communications sur le pied

de l’égalité. Par pied d’égalité, je veux dire où je puis largement me confondre en m’accommodant à un état de

choses au-dessous de ce que je pourrais approuver avec mes lumières. Quand cette inégalité existe

relativement aux choses de Dieu — une association pareille est, de tous les cas, celui que nous devrions le plus

supplier le Seigneur de nous épargner, car indépendamment du sacrifice de la vérité, il faut que les idées de

l’ordre le plus élevé et les sentiments sur le sujet le plus précieux demeurent non partagés ; et la conséquence

en est invariablement ou bien que les deux parties déclinent graduellement, ou que l’une d’elles se relève et

sent tous les jours davantage que rien n’est approprié et ne répond chez l’autre à l’activité et aux aspirations les

plus nobles de l’âme. Nous devrions nous bien pénétrer de cela relativement à tous les genres d’association,

qu’il s’agisse d’association spirituelle, ou de l’ordre naturel, car conjurer des inégalités pareilles n’est point faire

 [1 Tim. 5, 5]



preuve d’élévation d’esprit ; c’est parfaitement le contraire : plus je connais le Seigneur ou Sa vérité, moins je

dois m’occuper de moi, mais je dois être d’autant plus jaloux de Sa gloire.

Mais lors même qu’on chercherait toujours à les conjurer, il n’est que trop vrai que ces inégalités existent et

qu’on s’y engage constamment ; bien plus — je remarque que souvent le Seigneur nous permet de faire des

choses et de contracter des alliances qui manifestent le véritable état de notre âme, ou du moins répondent à

une ligne non encore soumise en nous. Un homme d’une spiritualité de sentiments élevé ne trouvera pas

beaucoup d’intérêt dans quelqu’un dont les sentiments sont d’une nature inférieure. Si j’y en trouve, quoi que je

puisse penser ou imaginer de mon état à cet égard, ma compagnie révèle mes dispositions véritables, et parce

que je ne me juge pas moi-même en raison de mes goûts réels, le Seigneur permet que je m’unisse à ce qui

indique véritablement mes prédilections, et par là amène la discipline qui m’est nécessaire. Le Seigneur avait

dû voir Pierre portant l’épée, et cependant Il ne le reprit jamais pour cela, jusqu’à ce qu’il eût commis un acte

manifeste , et Pierre aurait pu alléguer qu’Il lui avait dit de la prendre ; mais il était nécessaire pour

Pierre que son acte propre montrât combien il était peu en communion avec l’esprit de son Maître. C’est bien

humiliant que l’état de nos âmes soit tellement bas qu’il faille que le Seigneur en agisse ainsi avec nous. Mais

c’est peut-être la seule manière de nous convaincre de la subtilité de nos cœurs.

Lorsqu’on a contracté irrévocablement une association inégale (car il ne nous est pas toujours possible, ou

même permis, de revenir sur une fausse démarche), la position, lors même qu’elle ne soit pas effectivement

mauvaise, est toujours dangereuse, et l’unique moyen d’éviter une chute, à laquelle il y aura tendance

constamment, c’est de s’appuyer sur le Seigneur, et de rechercher Sa force pour conserver, d’une manière

inébranlable, la mesure de lumière que nous avons reçue. La lumière est très généreuse et expressive, et

toujours prête à communiquer sa vertu pour aider quiconque se trouve dans les ténèbres. Si je possède la

lumière et que je marche dans la lumière, je connaîtrai la manière douce, insinuante, et pourtant directe et

efficace, dont la lumière aborde les ténèbres ; mais si je revêts les ténèbres afin de ménager les ténèbres, il n’y

a pas de doute que ma lumière se changera en fatales ténèbres. Rien de plus difficile que de conserver, vis-à-

vis d’un chrétien qui vous est inférieur en lumière et en connaissance de la grâce du Seigneur (bien que peut-

être au-dessus de vous quant à la pratique), cette puissance de témoignage à la vérité qui ferait sentir à sa

conscience que votre présence agissait sur lui, et que, d’un autre côté, vous ne lâchez pas la vérité de Dieu afin

d’être en communion avec quelqu’un qui est au-dessous d’elle. C’est une chose bien propre à atteindre

profondément notre cœur (mais ne reculons pas devant cette pensée) que souvent la lumière soit absorbée par

nous-mêmes, pour ainsi dire ; et lorsqu’il en est ainsi, il n’y a ni émanation, ni témoignage de sa puissance. « Si

donc tout ton corps est éclairé, n’ayant aucune partie ténébreuse, il sera tout éclairé, comme quand la lampe

t’éclaire de son éclat » . Je comprends par ce passage que si je suis moi-même parfaitement sous

l’influence de la lumière (c’est-à-dire, si la lumière a pris possession de moi), alors les autres la verront comme

on voit l’éclat d’une lampe. Ce qui explique comment nous manquons constamment à faire rayonner la lumière

avec puissance, c’est qu’il n’en est pas ainsi de nous. N’étant pas nous-mêmes sous son influence, elle ne

rayonne pas de nous comme la brillante lumière d’une lampe. Je puis ajouter, comme conclusion en terminant,

que l’élément inférieur cède à l’élément supérieur, si ce dernier demeure fidèle à lui-même, quoique l’action de

celui qui est dans les ténèbres doive être nécessairement accompagnée de plus ou moins de peine et de

difficulté ; mais l’élément inférieur corrompt le supérieur, du moment que ce dernier s’abaisse jusqu’à la

communion avec lui. Puissions-nous chercher à marcher avec le Seigneur dans Son élévation, et ne pas

L’obliger, pour nous faire rentrer dans l’ordre, à descendre à notre niveau.

 [Jean 18, 11]

 [Luc 11, 36]



Le service le plus élevé ; ce qu’il requiert

Je remarque que certains chrétiens, lorsqu’ils abandonnent une partie de la lumière qu’ils ont reçue,

tombent, en proportion, dans le formalisme et l’esprit légal. On a recours à l’activité charnelle pour compenser

la perte d’une marche spirituelle conséquente. Ceux qui allaient à la bataille donnaient de cinq cents, un, aux

sacrificateurs ; et ceux qui n’y allaient point (ceux, ne puis-je pas dire, qui n’avaient pas été exercés

spirituellement), donnaient de cinquante, un, aux Lévites (Nomb. 31). Ils donnaient plus et recevaient moins.

L’exercice spirituel nous met en état d’user, en sacrificateurs pour Dieu, des dépouilles gagnées dans le

combat ; tandis que la même portion du butin attribuée à celui qui était resté à la maison (l’âme non exercée),

ne le conduisait jamais au-delà du service de Lévite.

Le genre de service le plus élevé est compris dans ces paroles : « M’aimes-tu ? — Pais mes brebis »

. Quand nous aimons quelqu’un, c’est merveilleux comme nous découvrons vite et parfaitement ce qui peut

lui plaire, et combien il nous est agréable de lui faire plaisir ; mais nous n’atteignons ce résultat qu’en étudiant

son cœur et ses goûts. Nous n’imposons pas nos propres préférences à celui à qui nous avons le désir de

plaire, ou, si nous le faisons, nous montrons clairement par là que nous sommes plus occupés de nos goûts

que des siens ; et on peut voir que nous cherchons (peut-être sans intention, mais pourtant dans tous nos

actes, car les actes d’un homme révèlent son cœur) à produire une impression, c’est-à-dire à être reconnus

comme faisant et accordant des faveurs, plutôt que comme ayant réellement le désir de nous consacrer ainsi à

rendre service et causer de la satisfaction à celui qui nous intéresse tant. Ainsi, si je ne sais pas quel est le

désir du Seigneur, de fait, quelle est Sa pensée ? Je ne saurais jamais y répondre de manière à Le réjouir ;

mais plus je Le connaîtrai, plus aussi je L’étudierai dans le but de faire ce que l’amour inspire.

Si on a suivi de près l’activité des hommes religieux de cette époque, on sentira combien il est difficile de

soumettre le service simplement à cette épreuve  : « Procède-t-il de l’amour pour Christ, et mon amour

s’exprime-t-il en harmonie avec le caractère de Sa pensée au moment actuel ? ». Cette pierre de touche

m’oblige à me placer à un point de vue, et à adopter une manière d’agir, complètement différents de ceux de

tous les grands ouvriers populaires du jour. Je me trouverai d’un côté, tandis qu’ils seront de l’autre ; mais ma

consolation sera que j’exerce mon cœur dans son amour pour mon Seigneur et Maître. Le but avoué que l’on

poursuit en ce jour, c’est le bien et la bénédiction de l’homme, et non point que le souverain Pasteur des brebis

obtienne du cœur de Ses serviteurs un témoignage d’amour et d’obéissance. Sans doute, la véritable

bénédiction de l’homme ne peut jamais procéder que de Christ ; et je puis alléguer que, si c’est elle que je

cherche, je dois prouver par là mon amour pour le Seigneur. Dans un sens, cela est vrai ; mais mon tort, c’est

de faire d’un résultat mon but, au lieu d’avoir pour but la source même de toutes les parties du résultat, savoir le

cœur de Jésus.

Rien ne saurait former le saint si ce n’est Christ, et la foi en Lui tel qu’Il est. Quiconque ne fait pas de cela

son affaire capitale, doit devenir latitudinaire, et on verra que ce sont les hommes simplement qu’il cherche et

non pas Christ. Un seul homme fidèle à Christ et vaillant pour Lui, fera plus de bien réel qu’un million de

latitudinaires, même dévoués. Voici la grande pierre de touche en cette affaire  : « Cela s’accorde-t-il avec la

pensée de Celui que j’aime ? ». Je ne me mets pas en peine de la pensée d’aucun autre. Si je puis répondre à

celle-là, je suis heureux, et je suis utile.

Suis-je jamais peiné de mon peu d’utilité ? Certainement je le suis. Mais si je demande quel est mon

chemin ? Dois-je chercher à satisfaire mes propres sentiments en travaillant ; ou bien, faire exactement ce que

Christ peut déterminer pour moi ? Est-ce que j’accomplis avec efficace et comme Il le désirerait le peu qu’Il met

 [Jean 21,

17]



à ma portée ? Et s’il faut que je réponde honteusement « Non », comment puis-je attendre qu’Il m’introduise

dans une sphère où je pourrais me voir plus utile, mais où Il ne serait pas la fin que je poursuivrais ? Je crois

que c’est selon la mesure dans laquelle Christ est en nous, que nous servirons d’une manière agréable au

Seigneur. Je ne saurais dire où ni comment, mais la veuve qui mit deux pites, surpassa tous les autres

. C’est le motif et non point l’acte qui détermine la condition. Dans un sens, le Seigneur n’a pas pour nous

d’occupation plus élevée que celle de Le servir. Que cet honneur est grand ! Mais, dans un certain sens, Il n’a

jamais besoin d’un serviteur ; c’est-à-dire qu’Il peut aisément se pourvoir de serviteurs pour les choses

générales ; mais Il a très peu de serviteurs de confiance : quant à des serviteurs de ce caractère, Il en cherche,

et avant d’être tels, il faut qu’ils soient élevés dans Sa pensée. C’est là, je crois, l’occupation la plus haute que

notre nature est portée à peu apprécier, ainsi que le firent peut-être Moïse au pays de Madian, Josué dans sa

retraite, ou Paul en Arabie. L’œuvre et le service sont aujourd’hui de grands pièges. Le vase de parfum est trop

souvent donné au peuple au lieu de l’être à Christ.

Qu’est-ce qu’un « père » (1 Jean 2, 13) ? Quelqu’un qui connaît « Celui qui est dès le commencement » —

Christ. C’est là le point le plus haut, le plus grand à atteindre. Que notre but soit d’apprendre Christ afin qu’Il

puisse nous employer comme Il voudra. Alors notre service aura véritablement un caractère sacerdotal, sera

très agréable à Christ et L’honorera le plus.

Prendre une position, ou être affermi

Un sujet intéressant, c’est de rechercher comment une âme est affermie. Je crois qu’il y a ce que

j’appellerais un affermissement général et aussi un affermissement particulier. Romains 1, 11 montre clairement

que Paul comptait que son ministère serait tellement en aide aux saints qu’ils seraient affermis. C’est là ce que

j’appellerais être affermi d’une manière générale ; mais je ne doute point qu’il n’existe un affermissement

particulier par rapport à chaque vérité spéciale reçue.

Nous pouvons observer que beaucoup de jeunes chrétiens passent par une période plus ou moins longue

de vacillation, d’hésitation, et que cette indécision ne provient pas tant de l’incrédulité à la vérité, que de

l’incertitude à l’égard de la question comment nous devrions agir, quand l’épreuve arrive ; car ce sont les

tentations dans le sens général du mot qui mettent à l’épreuve la foi et la puissance de la vérité sur nos âmes.

Si nous résistons à l’assaut comme Samson résista au jeune lion , nous sommes affermis d’autant, et

nous prenons une position ; c’est notre impuissance à résister ainsi qui est, j’en suis convaincu, la raison

secrète pour laquelle il y en a si peu qui soient réellement capables de prendre une position. Pierre est exhorté

à fortifier ses frères quand il sera lui-même converti . Prendre une position serait ce que j’appellerais

être affermi d’une manière générale ; et tel est le sens de 1 Pierre 5, 10, où il s’agit des souffrances provenant

de la persécution, et dont l’âme devait sortir, non seulement affermie contre la souffrance, mais aussi dans un

sens plus général et plus étendu  : « Lorsque vous aurez souffert un peu de temps, vous rendra lui-même

accomplis (proprement vous mettra ensemble), vous fortifiera, etc. ».

Mais il me semble que le mot « affermir » est plus fréquemment employé par rapport à quelque vérité,

quelque pratique, ou quelque épreuve particulière contre laquelle vous pouvez vous élever, et qui, lorsque vous

êtes au clair à son sujet dans la puissance de l’intelligence de l’Esprit, vous communique une force qui vous

met en état de demeurer ferme. Il est possible que cette question vous ait troublé ; mais à présent que vous

êtes convaincu, et, par conséquent, affermi, vous recevrez de la force de la vérité ou de l’épreuve qui vous

remplissait d’agitation et d’incertitude quand c’était une question indécise. Et ce n’est pas cela seulement, mais

le fait même que vous êtes affermi sur un sujet particulier communique nécessairement à votre caractère de la

 [Luc 21, 1-

4]

 [Jug. 14, 5-6]

 [Luc 22, 32]



fermeté et de la fixité. Son effet n’est en aucune manière limité à la vérité ou à la vue exacte de la question, ou à

l’intention de l’épreuve qui y a donné lieu ; mais cet affermissement sur un point particulier communique à tout le

caractère une décision dont le mot « affermir » suggère particulièrement l’idée.

Vous verrez même de vieux chrétiens dans un état de confusion et d’incertitude, parce qu’ils sont troublés

par quelque question de doctrine ou de pratique qui a surgi, ou par quelque épreuve ; et jusqu’à ce qu’ils soient

au clair là-dessus, leurs cœurs ne sont pas « affermis ».

Il y a, comme je l’ai dit, un affermissement dans la vérité, comme elle fut reçue au commencement, dont

l’apôtre parle en Romains 16, 25 : « Or, à Celui qui est puissant pour vous affermir selon mon évangile » ; mais

dans tous les autres passages, quoique l’effet dût être de produire l’affermissement général, sa nécessité,

néanmoins, provenait de quelque cause spéciale. Pierre devait évidemment affermir sur le point particulier dans

lequel il avait failli lui-même. En 1 Pierre 5, 10, c’étaient la souffrance et le poids de la persécution qui rendaient

nécessaire l’affermissement et le produisaient. Chez les saints de Thessalonique, c’était aussi en rapport avec

le trouble et l’agitation auxquels la persécution donnait naissance, et les questions qui s’étaient élevées

relativement au jour du Seigneur.

Le moyen le plus béni pour apprendre, c’est d’abord d’être affermi sur son titre, si je puis m’exprimer de la

sorte, car jusque-là on ne saurait prendre de position ; et après cela, d’aborder toujours toute question, tout ce

qui peut être de nature à troubler, avec la détermination d’être affermi à ce sujet  : car il ne saurait y avoir ni

force, ni bien-être, ni témoignage, jusqu’à ce que vous soyez capable de prendre une position sur la difficulté

qui vous occupe pour le moment.

Être occupé de la Parole de Dieu, ou de ses expériences

Nous pouvons observer que quelques-uns sont plus occupés de la Parole de Dieu, et d’autres des

expériences qu’ils font de Lui et de Sa présence.

Sans vouloir déprécier le moins du monde la dernière manière d’agir, je dirais que la première est plus sûre.

En effet, quand l’âme perd le sentiment de la présence de Dieu, comme cela arrive souvent, elle tombe dans les

ténèbres et dans l’accablement ; tandis que si elle est tenue devant le Seigneur par Sa Parole, elle a toujours la

conscience de Son appui.

« Il a mis sa parole au-dessus de tout son nom »  (vers. angl.). Si la Parole occupait véritablement

mon âme, elle m’introduirait toujours dans le sentier des sympathies de Christ, et ainsi Il me serait révélé Lui-

même. La Parole me conduit à Son côté, et alors je monte du désert appuyé sur mon bien-aimé . Je

puis avoir des sentiments très sincères, mais les sentiments ne sont pas l’essentiel pour le combat ou

l’accroissement, quoique ils soient les conséquences du progrès et de la victoire. On ne saurait se reposer sur

eux au-delà du présent, et un changement dans les circonstances les affecterait aussitôt.

La foi, elle-même, n’est pas une épée, bien qu’elle soit un bouclier, et nous trouvons, en conséquence, que

la foi sans l’épée, pour la défendre, ne sera pas suffisante pour soutenir l’âme dans l’épreuve. Mes sentiments

peuvent être parfaitement vrais et honorer le Seigneur, mais ils appartiennent plutôt à la salle du festin qu’au

soldat ou à quelqu’un qui a besoin d’avoir des pieds semblables à ceux des biches, afin de pouvoir marcher sur

les lieux élevés . Quelquefois, nous cherchons la joie de la salle du festin sans voir que, non seulement

nous avons tout titre pour y entrer, ce que la robe de noces exprime, mais que nous sommes revêtus de toutes

les armes de Dieu de manière à ne pas être repoussés ni délogés. Je dois voir que j’ai été rendu convenable

pour l’hôte ; je dois porter le costume auquel il a pourvu pour moi, savoir, l’intelligence joyeuse de la manière

 [Ps. 138, 2]

 [Cant. 8, 5]

 [Ps. 18, 33]



dont Il m’accepte  : « rendus agréables dans le Bien-aimé »  ; mais si je me trouve en pays ennemi

(comme c’est le cas pendant que nous sommes laissés ici-bas), il faut aussi que je voie que l’ennemi de l’hôte

sera impuissant dans ses attaques contre moi. Quoique en pays ennemi, l’armée d’occupation peut festoyer

avec le général ; mais ce n’est pas une raison pour qu’on ne monte pas bien la garde ; au contraire, en de

pareilles circonstances, il faut que la garde soit d’autant plus attentive et vigilante, de peur qu’il n’y ait quelque

surprise. En d’autres termes, quoique je sois préparé à jouir de mon Seigneur dans une condition digne de Lui-

même, je dois aussi être pourvu et armé contre toutes les attaques par lesquelles Satan essaierait de troubler

mon bonheur ; et cela ne peut se faire que par la Parole qui, en habitant richement en nous , produira à

la fin dans nos cœurs une douce mélodie.

L’étude de l’Écriture, qui est réellement fortifiante, est celle qui ne s’occupe pas d’idées abstraites, mais

bien d’une personne. L’énonciation d’un précepte ou d’une idée par une personne, qui en est elle-même le

témoin, non seulement fortifie la conviction, mais communique de la force pour la retenir.

L’âme adopte progressivement la vérité en puissance, non pas tant en vertu de la force de raisonnement et

de l’autorité avec lesquelles elle a été présentée, que par suite de la manière dont la personne qui la lui a

présentée l’a imprimée sur elle. Vous ne pouvez demeurer (mentalement et moralement) avec un plus grand

que vous sans contracter sa ressemblance.

Souvent, une glace qui a recouvert un certain temps une gravure présentera l’esquisse du tableau pendant

un jour ou deux, après quoi l’image s’effacera, la ressemblance dépendant uniquement de l’association avec

l’original, qui devrait être toujours gardée. C’est là une faible image de ce que produirait sur nous l’association

avec la personne dans l’étude de la Parole.

 [Éph. 1, 6]

 [Col. 3, 16]


