Remarques sur 2 Timothée

[Echo du témoignage 1865 p. 61-79]

Quelques remarques sur la seconde épitre a Timothée peuvent, je pense, avoir leur utilité au moment
actuel. J'y comprendrai, comme jetant beaucoup de lumiére sur la seconde, une courte comparaison avec la
premiére quant a son caractere général.

L’'une et l'autre de ces épitres contiennent, circonstance qui est évidemment du plus profond intérét, les
communications confidentielles de I'apbtre a quelqu’un a qui il pouvait, plus qu’a aucun autre, ouvrir tout son
ceeur, et avec qui il pouvait s’exprimer librement. Mais elles sont d’'un caractére fort différent, et d’autant plus
que Paul pouvait y exprimer tous ses sentiments personnels. Mais, indépendamment de I'intérét qui s’attache a
elles par suite de cette considération, I'enseignement général que I'Esprit nous donne en elles est plein
d’'importance. La premiére, comme on s’en apergoit bientot, porte généralement 'empreinte de la tranquillité qui
caractérise un développement paisible de ce qui existait, en général, comme cela avait été établi d’abord. La
seconde se rejette sur les devoirs et le zéle individuels, parce que ce qui avait été établi n’était pas demeuré
conforme a ce que c’était dans I'origine. La premiére maintient la vérité dont on était en possession, mais n’en
traite que peu : certains individus devaient étre empéchés d’enseigner quelque doctrine différente ; quelques-
uns, soupirant apres la loi, s’étaient déja écartés et détournés a un vain babil 1. 61. Mais, en général, I'ap6tre
pouvait parler de I'Eglise comme étant, ce qui demeure toujours vrai quant a la responsabilité de la position
dans laquelle elle est, la colonne et le soutien de la vérité[3. 151, et sans que sa vue suggérat un pénible
sentiment de désaccord entre le fait et la responsabilité. Plusieurs étaient tombés individuellement dans les
réveries et les fables du judaisme gnostique, mais I’Assemblée n’en était pas moins de fait, comme elle I'est
toujours quant a la responsabilité de sa position, la colonne et I'appui de la vérité. Elle n’avait pas été infidele a
son caractére. L’Eglise, et I'Eglise seule, jusqu’a ce que le jugement de Dieu I'ait mise de cété, soutient la vérité
devant le monde, quoique la grace soutienne I'Eglise ; les hommes peuvent travailler & son service, mais ¢’est
I'Eglise qui la soutient par sa profession. Cette pensée ne fait pas soulffrir pour le moment le cosur de I'apétre, et
donne lieu seulement a la déclaration prophétique qu’aux derniers temps, quelques-uns apostasieraient de la
foil4. 11. Timothée devait en faire souvenir les fréres, afin qu'ils fussent sur leurs gardes quand cela arriverait —
mais le corps de I'épitre suppose I'Eglise, en général, tranquille sous ce rapport, quoiqu’il appar(t des dangers
a I’horizon, comme on le voit en Actes 20, et traite, la vérité étant supposée se maintenir, de I'ordre qui convient
a la maison de Dieu — de la maniére dont il faut que Timothée se conduise dans I'Eglise qui est la colonne et
I'appui de la vérité. Elle régle I'ordre de la maison dans les divers détails pratiques de son administration sur la
terre, depuis les anciens qui devaient présider en elle, jusqu’au soin des veuves et au devoir de I'Eglise envers
elles, prenant aussi en considération les liens de famille et les obligations qui en découlent. C’est 'ordre tout
entier de I'Eglise sur la terre, et son administration convenable. L’Eglise est considérée comme dans ce monde,
non comme le corps de Christ : elle est la maison du Dieu vivant, une Assemblée ici sur la terre, le vaisseau de
la vérité ici-bas, celle qui I'y maintient. L’apdtre avait soin d’exercer encore lui-méme sa surveillance
administrative, mais en attendant il instruisait Timothée sur la maniére dont il devait se conduire, en tenant son
attention fixée sur les choses divines, et I'exhorte a combattre le bon combat de la foi en vue de I'apparition du
Seigneur Jésus Christ. En un mot, ce que nous présente cette épitre (1 Timothée), c’est la vraie administration,
I'administration normale de I'Eglise sur la terre, I'apparition du Seigneur étant I'objet de son attente comme le



terme de sa responsabilité. Envisagée comme un tout, I'Eglise est ce & quoi le mystére de la piété était confié,
et c’est elle qui le maintient sur la terre : le danger de tomber dans le Iégalisme et 'ascétisme gnostique lui est
signalé, mais I'Eglise n’en maintient pas moins encore, comme telle, la Vvérité, et a seulement & &tre
convenablement administrée.

On se souviendra que, quoique recevant des instructions concernant I'ordre et I'administration de
I'assemblée, Timothée avait été laissé a Ephése pour veiller & ce qu’il ne fOt préché aucune doctrine différente
(1 Tim. 1, 3). Or, cette pensée se montre tout le long des deux épitres ; I'apdtre appliquant, d’ailleurs, la vérité a
des sujets pratiques, et faisant voir que c’est la vérité telle qu’elle est en Jésus.

Dans la seconde épitre, I'’Assemblée est encore la; mais elle est considérée comme une grande maison,
dans laquelle doivent se trouver des vaisseaux a déshonneur. Ici, comme dans les écrits de Jean, la vérité
prend une place proéminente — c’est-a-dire, le maintien de la vérité, la fidélité individuelle a la vérité, et la piété
individuelle. Paul s’attend a trouver du dévouement et du courage dans l'individu, dans ’lhomme de Dieu. Ce ne
sont pas les priviléges de I'Eglise qui occupent son esprit; il peut insister sur la foi juive (la vérité en leur temps)
de la mere et de la grand-mere de Timothée (et sa mere avait épousé un Grec), et sur celle de Timothée,
comme courant toutes dans le méme canal divin, et découlant de la méme source divine.

L’Assemblée apparait ici avec un double caractére. Elle est semblable a une grande maison, ayant des
vaisseaux a déshonneur aussi bien que des vaisseaux a honneur[2. 20]; et, dans les temps facheux, elle aurait
la forme de la piété, mais en renierait la puissance[3. 5. Pour ce qui concerne les faits a 'occasion desquels les
pensées de I'apbtre prirent cette direction, ils sont manifestes. Paul avait été abandonné par les saints; il
s’attendait a quitter bientét I'’Assemblée, et savait ce qui arriverait aprés son départ, et il donne des
avertissements a ce sujet. « Tous ceux d’Asie s’étaient détournés »[1. 15] de lui, et il était heureux d’avoir un
seul frére qui se préoccupat de lui dans sa prison! Le Seigneur n’avait eu personne. Les fréres, quelques-uns
pour des motifs mondains, d’autres, sans doute, pour le service, mais, dans tous les cas, tous, excepté Luc,
I'avaient quitté[4. 11]. lls n’avaient pas eu a coceur de se tenir prés de lui dans son témoignage. lls n’avaient pas
quitté Christ quant a la foi, mais ils n’avaient pu tenir ferme dans une position aussi exposée que celle de Paul.
C’est ainsi qu’a sa premiéere défense dans son proces, «personne n’avait été avec lui», «tous l'avaient
abandonné » [4. 16] : «mais il savait en qui il avait cru»[1. 12]. C’est a Christ qu’il avait remis le soin de son
bonheur, et Il le lui conserverait parfaitement sir. Une couronne de justice lui était réservée ; il avait combattu le
bon combat, il avait gardé la foil4. 7-8]. Ce qui caractérise cette épitre et lui donne pour ainsi dire son ton, c’est
donc une forte foi individuelle avec le sentiment que I’Assemblée avait failli et ne s’était pas tenue sur le terrain
sur lequel son dme a lui marchait. Néanmoins, c’est un courage personnel sans nuage qu’il s’attend a trouver.

Mais nous pouvons nous occuper d’abord de I'état de I’Assemblée sur la terre, et ensuite du devoir de
lindividu.

L’Assemblée ne se maintenait pas a la hauteur de sa vraie position. C’est Paul qui représentait la fidélité de
I'Eglise dans cette position. Je doute fort que Timothée fiit en ce temps-la & Ephése (Tychique y avait été
envoyé 4. 12]) : mais I'épitre aux Ephésiens nous présente, dans tous les cas, ce que j'entends par la hauteur de
la vraie position de I'Eglise. Nous savons comment Paul fut converti par la révélation d’'un Christ céleste,
accompagnée de la déclaration que tous les saints étaient un avec Lui-méme; comment le fait que les
hommes, Juifs aussi bien que Gentils (car il était un exemple de ce qu’était un Juif), étaient des enfants de
colére, que I'homme était éloigné de Dieu, mort dans les offenses et dans les péchés[Erh. 2, 1] que ¢’était un
Christ ressuscité que lui, Paul, connaissait, et qu’il ne Le connaissait pas selon la chair, et que tout ce qui était
en Christ était une nouvelle création[2 Cor. 5, 16-17] 'yn second Adam; nous savons, dis-je, comment tout cela



caractérisait I'enseignement de I'apétre. Et nous savons aussi comment I’élévation de sa doctrine qui jugeait
tout ce qui tenait & la chair et faisait voir ce que I'Eglise était réellement, réveillait I'opposition de la religion
charnelle et de I'orgueil de I’homme. Il avait été d’abord dans les chaines pour cela, et maintenant il était pres
de mourir; mais il avait gardé la foi, «il ne tenait pas sa vie pour précieuse a lui-méme » [Act. 20, 24] " Mais ici, la
masse des saints restait en arriere ; cette doctrine exigeait trop d’eux contre le monde et excitait trop le monde
contre eux, et c’est pourquoi ils reculaient : Paul était abandonné aussi bien que persécuté. Tel est I'état de
choses qu'il avait devant lui. A cet égard, il ressemblait extrémement au Seigneur : placé, pour ainsi dire, entre
deux mondes, dans I'un desquels son service était fini, tandis qu’il n’était pas encore passé dans l'autre.
Timothée prit sous certains rapports, vis-a-vis de Paul, la place de Jean relativement au Seigneur sur la croix. Il
y avait dans le service du ministére une puissance qui n’élevait pas seulement au-dessus du péché (Christ,
cela va sans dire, en était absolument exempt), mais au-dessus de la nature, la méme ou elle n’était pas péché,
mais ou son action e(t été un obstacle et ainsi aurait été une chute, et était incompatible avec une consécration
sans partage au service du Seigneur. « Femme, qu’y a-t-il entre moi et toi ? » [Jean 2, 4] C’est ainsi que, comme
un de ceux qui L’écoutaient voulait, avant de Le suivre, prendre congé de ceux de sa maison, le Seigneur dit :
«Nul qui met la main & la charrue et qui regarde en arriére, n’est propre pour le royaume de Dieu »[Luc 9, 62 j|
faut qu’on haisse son pére et sa mérelLuc 14, 26] Paul parle et agit de cette maniére : « Nous ne connaissons
désormais personne selon la chair » [2 Cor. 5, 16]; il ne prit pas conseil de la chair ni du sang[Gal- 1, 161 Aprés
avoir accompli Son service, le Seigneur dit : « Femme, voila ton fils; fils, voila ta meére » [Jean 19, 26-27] | *ap6tre
pareillement revient ici aux pensées et aux sentiments de la nature, c’est-a-dire, aux relations humaines, aux
rapports d’affection et de bienveillance. Il ouvre son cceur a Timothée, il se souvient de ses larmesl(!: 4], et
éprouve le désir de I'avoir pour étre rempli de joie; il avait servi Dieu dés ses ancétres!!. 3l; il se rappelle la
piété et la foi de la mére et de la grand-mére de Timothéel': 3, il sent aussi son isolement, et peut parler de son
manteau, de ses livres et de ses parchemins[4: 13l. En esprit, il passe de son ministére, dans lequel il était
soutenu au-dessus de tout ce qui appartient a la nature, aux sentiments tendres et bienveillants (mais qui
appartiennent a l'ordre naturel), et recommande solennellement a la sollicitude vigilante et attentive de
Timothée, et au sentiment de sa responsabilité a cet égard, la charge qui allait lui étre confiée. Lui qui avait
représenté I'Eglise dans son caractére le plus élevé, et qui la soutenait par son énergie spirituelle, était
maintenant en prison. Quel intérét touchant en tout cela, surtout lorsqu’il s’agit d’un pareil serviteur de Dieu !
Mais, de plus, I'Eglise avait perdu le caractére dans lequel I'élévation d’esprit qui lui avait été donnée de Dieu
avait trouvé sa sphere. Il avait sa propre place de la part de Dieu. Il était un architecte, et, quoigu’il pat signaler
prophétiquement ce qui allait survenir, et donner a ce sujet des avertissements précis, on peut bien se
demander comment il aurait pu, tel qu’il était, selon que Dieu I'avait donné, travailler dans cet état de choses en
déclin — I'Eglise dont la corruption marchait si rapidement — qui ne garda pas, nous pouvons le dire, un seul
jour aprés la mort de I'apétre, la conscience de la hauteur de sa position, ou la doctrine nette de la justification
en tant que ressuscitée avec Christ. Elle descendit a cette position de convention qu’elle occupe dans le
monde. Sans doute que la connaissance de Christ dans cette position la rend incomparablement supérieure au
monde, pour ne rien dire du salut des individus. Mais comment Paul e(t-il pu descendre jusque-la? Son
ministére e(t été plus qu’inutile : il aurait été en lutte avec toute I'Eglise, lorsqu’elle était en voie de tomber — et
non de se ranimer — ou bien il aurait sanctionné, par impuissance d’y porter reméde, un état qu’il
désapprouvait. Non ; Dieu dispose tout d’'une maniére parfaite. Au moment ou I'Eglise se change en une grande
maison et que tous ont abandonné I'apbtre, I'apbétre, rappelé par Dieu, abandonne le service qui n’a plus
d’application, aprés avoir combattu le bon combat et achevé sa course; et il laisse a Jean, dans sa chere
Ephése si singuliérement bénie, le soin de constater I'abandon qu’elle avait fait de son premier amour [Apoc. 2, 4]
et d’assurer le maintien de la fidélité et de la marche chrétienne individuelles Ia ou le corps avait failli. En



attendant, il insiste aupres de Timothée sur le devoir d’une fidélité dévouée et courageuse, ce qui est toujours
notre devoir dans la place ou nous sommes, quel que soit I'état de I’Assemblée, et il montre comment les saints
peuvent y marcher en commun. Ce que j’ai a étudier, maintenant, c’est cet état de I’Assemblée sur la terre dans
ses éléments, sa forme, et la marche que nous devons y tenir.

La vie et I'incorruptibilité, selon la grace qui nous a été donnée dans le Christ Jésus avant que le monde f(t,
la puissance de la mort étant annulée, voila ce dont son esprit est occupé maintenant. Celui qui accomplit la
promesse faite a la semence de David était ressuscité d’entre les morts. Nous avons a souffrir, a endurer des
maux, des difficultés de tout genre, a ne pas avoir honte du témoignage, ni de voir ceux qui le rendent jetés en
prison; un jour approche qui mettra tout au clair : Christ jugera en Son apparition et en Son régnel4. 11.
Remarquez qu’il n’y a rien ici de relatif & I'enlévement ou aux priviléges de I'Eglise : je dirai un mot de cela plus
loin. Quel est donc I'état de I’Assemblée ? Quels sont les principes qui la gouvernent ? Je crois voir dans la
doctrine d’Hyménée et de Philéte[2. 17-18] |la forme de la descente de I'Eglise & son état mondain : si la
résurrection est déja arrivée, nous sommes établis ici dans notre dernier état. Cela n’avait pas été réduit en
systéme, et n’existait que sous la forme qui faisait disparaitre I'attente du Seigneur et les espérances célestes;
car si la résurrection était passée, Christ, en délivrant les siens, les avait établis ici-bas, satisfaits de leur
demeure mondaine; de sorte que si ce n’était pas I'éternité, c’était du moins le germe d’une espéce de
millénium spirituel sans Christ. L’Eglise n’était plus ici-bas une étrangére, et un pélerin, une épouse qui attend
I'époux ; elle était établie dans une place permanente, une place acceptée sur la terre. C’était la un triste écart
de la position premiére, et un écart probablement inapercu ; mais inapercu parce qu’on avait perdu le sentiment
de ce que I'Eglise était. Que, par 13, fit gaté le caractére de I'’Assemblée sur la terre en tant que rassemblement
en un reconnu des enfants de Dieu, qui avaient été dispersés, manifestation des élus de Dieu (« sachant, freres
bien-aimés de Dieu, votre élection »[1 Thess. 1, 4] déclin déja entrevu en 1 Corinthiens 10), et corps de Christ,
c’est ce qui ressort avec évidence de ce qu’était le sceau du solide fondement de Dieu : « Le Seigneur connait
ceux qui sont siens ». lls n’étaient pas manifestés publiquement et d’une maniére distincte. On ne pouvait plus
dire : «le Seigneur ajoutait tous les jours a 'assemblée ceux qui devaient étre sauvés » [Act. 2, 47] ' «en vue de la
perfection des saints, pour I'ceuvre du service, pour I'édification du corps de Christ, jusqu’a ce que nous
parvenions tous » [Eph. 4, 12-13] etc. Cette forme de la vérité a disparu; le Seigneur Lui-méme, et Lui seulement,
sait quels sont Ses élus. Et la méme pensée est empreinte sur le revers du sceau, la responsabilité sous
lagquelle se trouve ’'homme d’agir conformément a sa profession, de telle sorte qu’elle soit évidemment réelle :
si un homme pronongait le nom de Christ (il se pouvait qu’il y en et quantité qui le fissent), il devait se retirer de
Iiniquité. Cet état de choses amene aussitét la forme gqu’il devait prendre. Dans une grande maison, il faut vous
attendre a trouver des vaisseaux a déshonneur aussi bien que des vaisseaux a honneur[2. 20]. Ce qui, lors de
sa formation, avait été le corps de Christ assis dans le ciel (et y avait été assis en Lui), et la propre habitation,
I’habitation convenable de Dieu par I'Esprit sur la terre, était a présent une grande maison ou il fallait s’attendre
a trouver des vaisseaux a déshonneur. Mais, tout en étant en lui-méme un moyen de nature & montrer aux
saints la conduite a tenir, cet état de choses devait se développer dans les derniers jours, en un systeme
terrible d’iniquité ouverte. Il surviendrait des temps facheux[3. 11 : les hommes (car il n’y avait pas de motif réel
pour les appeler saints ou chrétiens — quelles que fussent leurs prétentions, le Saint Esprit ne les appellerait
pas ainsi, mais bien hommes) seraient égoistes, etc., ayant la forme de la piété, mais en ayant renié la
puissance(3. 5. Ce n’était pas I'Eglise laissant entrer le mal ou perdant peu & peu son vrai caractére céleste.
Pour bien dépeindre cet état, il faudrait envisager les coupables du coté opposé & l'idée de I'Eglise. Les
hommes, ce qui était réellement la volonté et I'esprit des hommes, seraient sous le nom du christianisme, aussi
mauvais que l'avaient été les paiens, auraient leur volonté engagée dans le mal et revétiraient la forme de la



piété, en en reniant la puissance. Telles étaient les formes prédites d’avance sous lesquelles le mal devait se
produire, et que Paul placait comme choses actuelles, comme pensées pour tous les temps, sous les yeux de
Timothée, comme étant la sphére de sa propre activité — tant I'Eglise se départit vite de sa fidélité — quant & la
forme extérieure, une grande maison; et ensuite vient 'activité de ces amis du plaisir, sans aucune trace de
piété réelle, tout occupés a égarer les ames insensées sous les formes de la piété.

Voyons maintenant dans quel esprit doit marcher le saint enseigné de Dieu et vigilant, quelles directions
divines nous sont données. Le premier trait qui nous frappe et qui est le plus marqué, c’est la maniére dont
'apétre insiste sur le courage spirituel. Dieu ne nous a pas donné un esprit de crainte, mais de puissance,
d’amour, et de conseil[1. 71. Timothée devait prendre part aux souffrances de I'évangile selon la puissance de
Dieu, ne pas avoir honte du témoignage(1. 81, ni de I'opprobre qu’il amenait sur ceux qui étaient fidéles. Il devait
étre fort dans la grace qui est dans le Christ Jésus[2. 1] : la foi individuelle devait croitre dans la mesure selon
laguelle le mal croissait et les saints déclinaient; il devait combattre selon la regle. Il y avait une puissance au-
dessus de toute la puissance du mal : si Paul était lié, la Parole de Dieu n’était point liée[2. 9]. Dieu poursuit Son
ceuvre en dépit de tout; Il est au-dessus de toutes les circonstances qui nous affectent. Nous ne sommes pas
assez pénétrés de la pensée que les ceuvres qui se font sur la terre, c’est Lui-méme qui les fait; notre part est
de nous confier en Lui. C’est ainsi que Paul avait marché, endurant tout dans I’énergie de I'amour. Remarquez
ici comment il est semblable a son Maitre ; il emploie le langage dont Christ, a qui il en rapporte la puissance,
aurait pu Lui-méme se servir. « C’est pourquoi j'endure tout pour 'amour des élus, afin qu’eux aussi obtiennent
le salut qui est dans le Christ Jésus avec la gloire éternelle»[2, 10]. De méme, Timothée devait accomplir
pleinement son service[4. 5]; s’il souffrait avec Christ, il régnerait avec Luil2. 12]. La recommandation suivante
est de retenir ferme la vérité selon le modéle enseigné par I'apbtre — la premiére doctrine enseignée. Timothée
devait conserver le modéle des saines paroles qu’il avait entendues de Paul, dans la foi et 'amour qui sont
dans le Christ Jésusl(1. 13]. C’est dans les épitres que nous trouvons d’une maniére certaine les paroles de
Paul, et nulle part ailleurs. Il n'existe pas de progres pour la vérité révélée, mais il y a a en faire dans son
intelligence ; elle a été présentée sous une forme positive, et nous avons a la retenir ferme sous cette forme!" :
c’était un dépdt de doctrine qui lui avait été confié. Ceci est de toute importance en nos jours. Ce que I'on
allegue du développement de la doctrine, de I'influence exercée sur les apbtres par leur siecle et sa maniere de
penser, donne un caractere souverainement important a cette recommandation de retenir ferme le modéle de la
vérité tel qu’il a été donné par I'ap6tre. De fait, le développement fut le premier pas dans I'erreur ; la philosophie
s’introduisit bientdt dans le christianisme a Alexandrie, et la simplicité, la perfection divine et la pureté de la
vérité furent perdues. La plénitude de la grace, et notre caractére de sauvés, maintenant que nous croyons,
brillaient distinctement dans cette vérite.

Un autre principe important posé dans cette épitre quand regne la forme de la piété avec reniement de sa
puissance, c’est la foi basée sur I'autorité des docteurs alors envoyés de Dieu et des Saintes Ecritures. Elles
suffisent pour rendre 'homme de Dieu accompli. Voila un autre trait caractéristique du vrai chrétien dans les
temps facheux des derniers jours : il reconnait I'autorité des écrivains apostoliques, et I'inspiration et la
suffisance des Ecritures pour rendre sage a salut[3. 151, «accompli, et parfaitement accompli pour toute bonne
oeuvre »[3. 171, Une chose qui se rattache a cela, c’est la place que prend la vérité. La vérité est quelque chose
de réel; il faut la retenir ferme & tout prix. «La vérité », nous dit le Seigneur, «vous affranchira » [Jean 8, 32]
«sanctifie-les par ta vérité; ta parole est la vérité»[Jean 17, 171 De méme ici, les femmelettes ne peuvent
parvenir a la connaissance de la vérité, les séducteurs résistent a la vérité [3. 6-8]. lls détourneraient bientét leurs
oreilles de la vérité[4 4l. Timothée devait enseigner avec douceur, dans I'espérance que Dieu donnerait
repentance pour reconnaitre la vérité[2. 251 Ainsi, I'autorité apostolique directe et connue pour telle, autorité



gu’aucune tradition ne saurait fournir, car par son moyen je ne puis dire de qui j'ai appris la vérité qui est
présentée, de sorte qu’elle ait pour moi l'autorité apostolique — vérité telle que la formulent les expressions
fournies par I'ap6tre ; — en un mot, les Ecritures, vérité connue, et fermeté a s’y tenir — voila ce qui caractérise
le disciple approuvé, quand le déclin et I'infidélité sont survenus.

En outre, la constance a endurer les souffrances, la fidélité, la persécution comme mise en contraste avec
les aises et la simple profession, caractérisent d’'une maniéere pratique le sentier divin, et non pas l'incertitude
quant au salut et le labeur pour I'obtenir. Nous sommes sauvés et appelés d’une sainte vocation, selon le
dessein de Dieu, avant que le monde commengat(1. 9. La mort est abolie, en sorte que nous ne sommes point
sous sa crainte. La vie et l'incorruptibilité sont mises en évidence. Nous nous trouvons dans la brillante et
heureuse liberté d’étres sauvés pour lesquels la puissance de la mort est détruite. Tout cela devait étre
pleinement maintenu. D’un autre cété, I'évangile amenait avec lui des souffrances. Timothée devait y prendre
part selon la puissance de Dieull. 8]; Paul souffrait pour I'’évangile, et Timothée devait endurer les souffrances
comme un bon soldat[2. 3] et étre libre des embarras du monde. C’est ainsi que Paul endurait tout pour I’'amour
des élus2. 10]. Mais ce n’était pas seulement ceux qui travaillaient dans le ministére qui devaient souffrir. Il y
avait une autre source de persécution, non pas le christianisme en lui-méme, mais le soin mis a vivre
pieusement dans le Christ Jésus. La forme de la piété en compagnie d’'une grande abondance de mal
régnerait; mais la vraie piété, la poursuite d’'une vie pieuse, le refus de s’unir au courant de la profession
religieuse du monde, seraient persécutés. L’Eglise professante se trouvant dans un état pareil, '’ Assemblée en
général serait une grande maison, et des vaisseaux a déshonneur y seraient admis. Ceci méne aux directions
ecclésiastiques, pour les appeler ainsi, que I'Esprit voulait donner. L’insouciance quant a la doctrine, I'abandon
de la vérité ayant définitivement prévalu; I'église professante étant tombée dans un état mondain charnel, dans
lequel était perdu le sentiment que, déja ressuscités en Christ, nous attendions une résurrection pour nous
retirer de tout 'ensemble de la condition actuelle; et ce qui portait le nom de christianisme en étant venu a
reconnaitre la position de ’homme de ce cété-ci de la mort, quelle conduite le chrétien devait-il tenir ? Il devait
se purifier de ceux-la de maniére a étre un vase convenable pour le service du Maitre[2. 211, |l ne pouvait, c’est
évident, abandonner la profession du christianisme, tout corrompu qu’il était; il ne devait pas non plus
sanctionner la corruption, et il ne pouvait y remédier pour ce qui concerne la profession publique. Non, le mal
demeurait — les imposteurs iraient en empirant[3. 13l. Timothée devait se purifier d’eux; mais sa conduite
devait étre également exacte : évitant les convoitises, il devait poursuivre la justice, la foi, 'amour et la paix 2.
22], Fallait-il donc qu’a cause du mal il s’isolat dans sa marche, en poursuivant la piété et la grace ? Nullement ;
il devait reconnaitre et distinguer ceux qui invoquaient le Seigneur d’un cceur pur. Si on demande comment cela
est possible, je réponds que I'apdtre nous dit de le faire; il ne suppose pas que nous ne le pouvons : cela devait
étre fait. Je puis ne pas étre capable de discerner si telle personne réalise ce caractere; c’est trés possible; je
n’ai point a la juger, mais, dans ce cas, elle n’est pas de ceux qui me sont signalés comme étant ceux avec
lesquels je dois marcher. Cette direction est tres simple. L’église professante est caractérisée comme une
grande maison qui contient des vaisseaux a déshonneur. Dans un état de choses pareil, je ne dois pas prendre
mon parti du déshonneur, ni songer a réformer la maison, ou a la quitter; ce a quoi je suis appelé, c’est a me
purifier de ceux qui sont tels, et a reconnaitre ceux qui invoquent le nom du Seigneur, Le confessent et
L’adorent d’un coeur pur — a marcher avec eux.

Il reste quelques points de détail que nous pouvons signaler, mais qui se rattachent plus spécialement au
ministére. Je commence par la recommandation de conserver le modéle des saines paroles(!. 3], d’éviter les
disputes sur des questions soulevées sans profit[2. 141, de tenir a la vérité elle-méme, d’éviter les contestations
méme en combattant pour la vérité. |l fallait aussi éviter les discours vains et profanes — ceux qui les tiennent



iront plus avant dans I'impiété[2. 161, Ici, il ne s’agissait pas de disputes sur des questions sans profit, mais
d’erreur, comme nous le voyons par le cas cité par Paul. Ces hommes devaient étre évités ; nous n’avons pas a
disputer de paroles, ce qui est sans profit. Dans toutes ces choses a fuir, a éviter, il s’agissait de demeurer
dans la simplicité de la vérité; mais, quant a la profession chrétienne corrompue, aux formes de la piété, et a
I'impiété, nous devons nous en détourner completement. |l fallait fuir, éviter les premiéres, c¢’était quelque chose
d’individuel ; pour ce qui est des derniéres, il fallait les laisser, s’en détourner. D’'un autre cété, Timothée devait
étre vigilant, soigneux de se montrer ouvrier approuvé de Dieu, ouvrier qui n’avait pas a avoir honte, exposant
justement la Parole de la vérité[2. 13]; il fallait la bien exposer, disséquer, et en faire une juste application, aussi
bien qu’une saine explication conformément a la pensée de Dieu. Ensuite, il devait confier a des hommes
fidéles ce qu’il avait entendu de Paul[2: 2]; non pas établir des hommes en de certaines charges, mais confier la
vérité a des hommes, a des hommes fidéles. La vérité, et la vérité rattachée a la vraie piété, a la piété sans
hypocrisie, et une position de souffrance dans le monde a cause d’elle en contraste avec une église qui a ses
aises, voila donc le grand sujet des pensées de Paul tout le long de cette épitre. Mais toutes ses directions sont
d’un caractére individuel. Timothée ne devait pas s’imaginer qu’il pouvait réformer le corps; il devait fuir, éviter,
se détourner, etc., et poursuivre la piété avec ceux qui cherchaient réellement le Seigneur d’'un coeur pur (non
pas avec ceux qui faisaient simplement profession). |l fallait a tout prix retenir ferme le témoignage et la vérité.
Nous voyons comment I'abandon de la vérité fut vite le moyen qu’employa I'ennemi pour introduire I'impiété et
la mondanité. Méme quand il est question de la forme de la piété, c’est parmi des femmelettes, qui ne
parviennent jamais a la connaissance de la vérité, qu’elle se propage. Cela les faisait connaitre. Finalement, le
Seigneur serait fidéle, Il ne pouvait se renier Lui-méme(2, 13,

J’ai une autre remarque a faire ici. Le vrai point de départ de I'épitre, c’est la promesse de la vie qui est
dans le Christ Jésusl1. 11. C’est de vie, non pas de vie ecclésiastique, qu’il est question. Il en est de méme de la
plénitude de la grace, comme nous I'avons fait remarquer (1, 9); mais, d’'un bout a 'autre, elle insiste sur la
responsabilité personnelle; et, en conséquence, elle nous place en présence, non d’espérances et de
privileges, mais du jugement, je veux dire méme en tant que chrétiens; Paul désire que le Seigneur fasse
trouver miséricorde a Onésiphore en ce jour-lal. 18]. Timothée est adjuré devant Dieu et le Seigneur Jésus qui
jugera les vivants et les morts a Son apparition et en Son régnel4. 11. Ainsi, la couronne est une couronne de
justice[4. 81; il faut que I'on combatte selon les lois[2. 51, et aprés avoir travaillé premiérement, jouir des fruits 2.
6l. Le Seigneur, le juste juge, donnera a Paul la couronne de juste; pareillement, quant a tous les autres, elle
est réservée a tous ceux qui aiment Son apparition[4. 8]. Mais il venait de parler de I'apparition du Seigneur,
comme du temps ou Il doit juger. Et il en est bien ainsi, d’abord les vivants, et apres les morts. Comment aimer
cette apparition ? Ceci suppose, premierement, la plus complete association avec Christ, et notre pleine
acceptation, le jugement ayant été mis de cété pour nous. Mais, de plus, I'amour de Son apparition suppose
gue sa réalisation en ce moment méme ne réveille en nous le sentiment de rien qui aurait a étre jugé, qui serait
de nature a nous empécher d’aimer ce qui mettra de cété le mal. C’est pour nous le temps de la gloire. Quand I
sera manifesté, alors nous serons manifestés avec Lui en gloire[Col. 3, 4]. Mais c’est aussi le temps ou le mal est
mis de cbté; de sorte que, si nous avons toléré en nous quelque chose qui ne soit pas convenable pour
I'apparition de Christ, si nous ne sommes pas de tout coeur a I'établissement et a la manifestation de Sa gloire,
nous ne saurions aimer réellement Son apparition. Ceci donne, au milieu du déclin général, un caractere
solennel mais trés précieux a I'enseignement de I'épitre. On peut dire véritablement que tout son contenu
suppose une grande proximité personnelle avec le Seigneur, une proximité proportionnée au déclin général.

Puissions-nous nous juger ainsi nous-mémes, et ainsi tenir ferme pres de ce bien-aimé Sauveur !



1. T L’apétre nous donne la une direction trés importante dans la pratique — la vérité ayant été présentée sous une
forme expresse selon la sagesse divine : la retenir dans cette forme. En dehors de I'Ecriture, il n’existe pas de
formulaire apostolique, comme c’est bien connu. Les symboles n’ont paru que des siécles aprés I'Ecriture.



