Introduction aux Hagiographes

Etudes sur la Parole destinées a aider le chrétien dans la lecture du saint Livre

J.N. Darby

Les Chetubim, ou Hagiographes!", parmi lesquels je ne compte pas Daniel, quoique son livre ait un
caractére distinct de ceux des autres prophétes, forment une partie spéciale et trés intéressante de la
révélation divine. Aucun d’eux ne suppose une rédemption accomplie et connue, dans le sens ou ce mot est
pris dans le Nouveau Testament, bien que tout repose sur elle, comme toute bénédiction du reste. Dans le livre
de Job (chap. 33, 24), un unique passage présente une application particuliere du terme rédemption : «J’ai
trouvé une propitiation» (ou rancon, en hébreu copher). Les Psaumes, nous le savons, annoncent
prophétiguement les douleurs et les souffrances par lesquelles la rédemption fut accomplie.

La rédemption par le sang, une fois accomplie, est connue par la foi, soit par les Juifs, soit par les chrétiens.
Esaie prophétise qu’lsraél la reconnaitra pleinement, et nous savons que sous la loi il y en avait des ombres
dans les offrandes et les sacrifices. Mais la connaissance de la rédemption éternelle est celle que possédent les
chrétiens, et qui sera la part des Juifs lorsqu’ils verront Celui qu’ils ont percé[Zach. 12, 10], Jusqu’a la mort de
Christ, le voile n’avait pas été déchiré, et le lieu trés saint restait inaccessible. Il y avait une connaissance plus
ou moins claire d’un Rédempteur — d’un Rédempteur futur venant en personne ; on savait aussi que la faveur
de Dieu reposait sur ceux qui marchaient avec Lui, et il y avait la confiance de la foi en Lui et dans Ses
promesses. Mais il n’existait pas cette connaissance du péché qui conduit, lorsque Dieu est révélg, a la
conscience que, comme état actuel, on est exclu de Sa présence ; on n’avait pas non plus la connaissance que
le péché est 6té, de telle sorte que nous sommes pleinement et pour toujours réconciliés avec Dieu et amenés a
Lui par 'efficacité de I'ceuvre accomplie.

Sauf en ce que les Psaumes expriment touchant la délivrance future d’Israél par la puissance de Dieu et les
jugements qu’ll exercera, les livres dont nous parlons ne sont pas des prophéties des voies et des actes de
Dieu. lls présentent I'expression divinement donnée des pensées et des sentiments de 'homme sous le
gouvernement de Dieu® et la révélation de ce qu’est Dieu avant que la rédemption f(t pleinement connue. C’est
surtout ce qui a eu lieu en Israél; c’est pourquoi ces livres sont, dans I'ensemble, I'expression variée des voies
de Dieu envers Israél. Cependant, ce qui y est présenté sous les conditions révélées et les communications
prophétiques en gouvernement direct®, était ce qui, en principe, était vrai partout des voies de Dieu, quoique
déployé d’une maniere spéciale envers ce peuple — la question de la justice positive de ’'homme étant ainsi
soulevée en Israél par la loi, parfaite regle de vie pour les fils d’Adam.

Le livre de Job nous offre 'exemple de la relation avec Dieu d’un homme pieux en dehors d’Israél et, sans
doute, avant que ce peuple elt paru sur la scene. Nous y voyons comment Dieu agit pour le bien envers les
hommes dans ce monde mauvais; mais, en résultat, ce livre, je n’en doute pas, devient clairement un type
d’'Israél. Les voies de Dieu, telles qu’elles nous sont présentées en Job, sont pleinement manifestées dans
I'histoire de ce peuple. Et il est a remarquer que, lorsque Job sent pratiguement I'impossibilité ou est ’lhomme
d’étre juste devant Dieu (Job 9, 2, 30, 31), il se plaint d’étre dans la terreur et de n’avoir point d’arbitre entre



Dieu et lui (v. 33, 34). Elihu, qui se place sur ce terrain au lieu de Dieu, n’expose pas la rédemption, mais le
gouvernement de Dieu et le chatiment (chap. 33 ; 36). C’est ainsi que Dieu agit souvent avec ’homme.

Le livre de ’Ecclésiaste regarde le monde comme placé sous le méme gouvernement, et dans son présent
état de chute. Il souléve la question de savoir si, dans un tel monde, ’lhomme peut, par quelque moyen, trouver
le bonheur et le repos. Mais nous n’y trouvons nulle trace de la rédemption. On n’y voit non plus aucune idée
d’une relation connue avec Dieu. Dieu y est toujours nommé Elohim et jamais Jéhovah. Craindre Dieu et garder
Ses commandements, y est envisagé comme le tout de ’homme[12, 13],

Le Cantique des cantiques présente une relation directe avec le Seigneur, le Fils de David. On y voit les
ardentes affections qui appartiennent a la relation avec Christ. Dans les Proverbes, nous avons un fil
conducteur pour nous guider a travers la scene mélangée et 'enchevétrement des choses de ce monde. Ici,
tout est sur la base de la relation avec Jéhovah, Dieu (Elohim) n’étant mentionné qu’une fois ou deux, de
maniére a ne pas affecter ce que nous venons de dire (voir la note). Mais ni I'un ni l'autre de ces livres ne se
place sur le terrain d’'une rédemption connue. Les Hagiographes attendent une rédemption opérée en
puissance. Au contraire, I'épitre aux Romains commence par /a colére de Dieu révélée du ciellRom. 1, 18] — et
non par le gouvernement — colere révélée du ciel contre toute impiété et toute iniquité la ou était la verité,
contre le Gentil et contre le Juif'*, puis I'apétre introduit la rédemption, la justification personnelle et la justice —
la justice de Dieu. Le cas du Gentil et du Juif est traité a fond, et placé pleinement comme devant Dieu Lui-
méme; la colére venant du ciel en est la conséquence nécessaire. Ensuite vient la rédemption complete par le
sang pour introduire au ciel, la grace souveraine régnant par la justice et nous donnant une place avec le
second Adam, le Seigneur venu du ciel[! Cor- 15, 47] En méme temps, nous est présenté le résultat a venir pour
Israél. Tout est rendu clair dans la lumiére comme Dieu est dans la lumiere — Son éternelle rédemption et les
lieux célestes, bien que finalement la terre soit aussi bénie. Mais nous sommes ici-bas étrangers et pélerins.
C’est notre place en vertu méme de la rédemption. Il en était de méme pour les Abraham et les David, mais
c’était en n’obtenant rien de ce qui avait été promis, ou en souffrant la persécution sous le gouvernement de
Dieu sur la terre, de sorte qu’aprés tout, dans cet ordre de choses, cette position devait étre difficile a
comprendre pour I'un et pour I'autre. Toutefois la possession finale du pays, leur héritage, I'héritier a venir, et le
jugement des méchants, toutes ces choses connues par révélation devaient concourir a enlever la difficulté de
leurs esprits.

Mais dans Job, les Psaumes et I’'Ecclésiaste ou sont exprimés les sentiments de 'homme dans cette
position, I'embarras qu’elle fait naitre est pleinement manifesté. La foi et la confiance en Dieu peuvent passer
par-dessus, ou persévérer a travers tout; les témoignages prophétiques peuvent y faire face, mais la difficulté
est 1a, et cette terre est la scéne de la réponse de Dieu a Ses promesses, quand bien méme la foi soit parfois
forcée de s’élever au-dessus d’elle, nourrie par une confiance personnelle en Dieu. Mais a présent nous avons
une relation éternelle fermement établie par la rédemption avec Dieu notre Pére, sur une scéne toute nouvelle
ou nous sommes amenés par le précieux sang de Christ, dont I'effusion a glorifié Dieu Lui-méme et nous a
réconciliés avec Lui, bien que nous n’ayons pas encore la rédemption de nos corps. Tout cela était alors
inconnu. On avait beaucoup appris touchant Dieu, et c’était trés précieux. Mais le résultat actuel de la
bénédiction de Dieu était pour Job plus de chameaux, plus de brebis, et des filles plus belles[42, 12-15]; dans les
Psaumes, c’est le jugement des ennemis et la délivrance par cette bonté qui demeure a toujours; c’est la terre
mise en liberté sous le gouvernement judiciaire du ciel; dans I’'Ecclésiaste, en voyant I'effet présent du
gouvernement, il faut que ’homme craigne Dieu, garde Ses commandements et en demeure lal12, 13]. Nulle
part on ne trouve une rédemption actuelle et connue. Quelle différence, quelle immense différence cela fait !
« Comme il est, Lui, nous sommes, nous aussi, dans ce monde» (1 Jean 4, 17). Celui qui nous a rachetés est



monté vers Son Pére et notre Pére, Son Dieu et notre DieulJean 20, 17] |Les Proverbes et le Cantique des
cantiques ont, comme je I'ai dit, un autre caractére, bien que se rapportant a la méme scéne : les Proverbes,
qui ne présentent pas les sentiments de I’'hnomme au milieu de la scene de ce monde, mais la direction de Dieu
pour le traverser par I'expérience et la sagesse enseignée par une autorité divine™ ; et le Cantique de Salomon,
ou 'on voit le coeur ravi en dehors de toute la scene, bien qu’au milieu d’elle, et cela non par une rédemption
connue, mais par une affection dévouée pour le Messie, et par celle du Messie pour Israél, affection produite
dans le cceur par la révélation qu’ll donne de Lui-méme; révélation de Son amour pour Israél dans le but de
faire naitre I'amour dans le cceur de celui-ci.

Ces exercices de cceur ont leur place en nous maintenant, parce que nous sommes dans le monde ; mais
c’est dans la conscience que nous avons d’une rédemption accomplie et de la sollicitude actuelle d’un Pere
saint, duquel les voies parfaites, vues en Christ, sont le modéle de notre conduite. Nous pouvons accepter avec
joie d’étre dépouillés de nos biens, sachant que nous avons des biens meilleurs et permanents dans les
cieux[Heb. 10, 34]; nous nous glorifions dans les tribulations[Rom. 5, 3] parce qu’elles opérent leur fin nécessaire
et bénie, une espérance qui ne confond point, et I'amour de Dieu est versé dans nos cceurs par I'Esprit Saint
qui nous a été donné[Rom. 5, 5], Notre position est toute différente, et ¢’est une position bénie.

J’espere que ces remarques nous aideront a comprendre les livres dont nous avons parlé. J’arrive aux
livres eux-mémes.

1. T Les Hagiographes, ou écrits sacrés, tel est le nom donné aux livres suivants : Job, les Psaumes, les Proverbes,
I’Ecclésiaste, le Cantique des cantiques.

2. T Ces pensées et ces sentiments deviennent ce qu’étaient ceux de Christ dans Son humiliation et Ses souffrances,
et sont ainsi des prophéties de ces derniéres, mais sous la forme des sentiments qu’ll éprouvait en les endurant. Or
cela est d’un prix infini pour nous.

3. T En Israél. (Note du trad.)

4. T Et remarquez ici que le psaume 14 et Esaie 59, cités par I'apdtre comme preuve du péché du Juif, se terminent
tous deux par la délivrance de Jérusalem par le moyen de la puissance. Dans I'épitre aux Romains, il est fait face au
péché au moyen de la justification par le sang.

5. T Le lecteur pourra étre aidé pour discerner le caractére de ce livre et celui de I'Ecclésiaste en remarquant que,
dans les Proverbes, c’est le nom de Jéhovah qui est toujours employé, sauf au chapitre 25, 2, ou I'on trouve Dieu
(Elohim), et au chapitre 2, 17, ou il y a «son Dieu». Mais cela n’est pas une exception; c’est-a-dire qu’il y a une
relation reconnue avec le Dieu révélé d’lsraél. Mais dans I’'Ecclésiaste, on ne trouve jamais le nom de Jéhovah. C’est
toujours Elohim, le nom abstrait de Dieu sans aucune idée de relation; c’est Dieu comme tel en contraste avec
’lhomme et chaque créature, et 'hnomme y est vu ayant découvert expérimentalement sa vraie place et son bonheur
comme tel, sans la révélation d’aucune relation spéciale avec Dieu. Dans le livre de Job, I'éditeur, si je puis dire ainsi,
ou I'historien qui donne les dialogues, se sert toujours du mot Jéhovah, mais dans le corps du livre, Job, sauf une fois
en parlant du gouvernement de Dieu (chap. 12, 9), et Elihu constamment, se servent du nom de Tout-puissant, le nom
révélé a Abraham, ou simplement du mot Dieu. Les amis de Job, en général, emploient ordinairement le mot Dieu,
Eliphaz, en particulier, parle du Tout-puissant; parfois c’est simplement i.. Tsophar, & ma connaissance, ne se sert
d’aucun nom. Le dialogue est caractérisé par les mots Dieu et Tout-puissant.



