La grace de Dieu

(lire Tite 2, 11 a 14)

(Traduit de l'anglais)

C.H. Mackintosh

[Courts articles 67]

Ce beau passage familier de I'Ecriture sainte se trouve au milieu d’un certain nombre d’exhortations
adaptées a diverses classes de personnes, en ce qui concerne leur conduite et leur caractere. Vieillards,
femmes &agées, jeunes hommes, jeunes femmes et esclaves doivent étre exhortés quant a leur conduite
appropriée dans leurs conditions respectives.

Mais de peur que nous ne soyons tentés de placer ces exhortations sur une base légale, I'apbtre inspiré
livre une des déclarations de I'évangile les plus magnifiques et les plus complétes, parmi celles qui se trouvent
dans le Volume sacré. « La grace de Dieu », et elle seule, doit étre le fondement de toute la conduite et de tout le
caractére chrétiens. Le Iégalisme dans toutes ses formes et ses ceuvres est des plus haissables, pour I'Esprit
de Dieu. Le manteau de la propre justice, avec lequel ’lhomme tente de couvrir ses péchés, est plus hideux aux
yeux de Dieu que le péché le plus noir qui puisse étre commis. Rien ne peut étre agréable a Dieu, hormis ce qui
découle de Sa propre grace dans nos coeurs.

Maintenant, dans le passage qui est devant nous, le lecteur trouvera trois points distincts : le salut que la
grace apporte, les legcons que la grace enseigne, et I'espérance que la grace présente. Premiérement,
concernant :

Le salut que la grace apporte

C’est un grand point cardinal. Etre incertain ou dans I'obscurité a ce sujet, doit entrainer de l'incertitude et
de I'obscurité en toutes choses. « La grace de Dieu qui apporte le salut est apparue a tous les hommes » (voyez
la lecture en note). C’est suffisamment clair et concluant. La toute premiére chose que fait la grace pour le
pécheur perdu, c’est de le sauver inconditionnellement, parfaitement et éternellement. Elle ne lui demande pas
d’étre quelque chose, mais ce qu'il est. Elle ne lui demande pas de donner quelque chose. Elle lui apporte le
salut sur la base de ce qu’il est perdu. C’est seulement comme étant perdu que j’ai besoin de salut, et plus je
me sens moi-méme perdu, plus je vois clairement mon droit a ce salut complet et gratuit qu’apporte la grace de
Dieu. Le salut est destiné a ceux qui sont perdus. Si donc je suis perdu, le salut s’applique a moi, tout aussi
clairement que si j'étais le seul pécheur perdu dans le monde entier.

Observez I'immense portée de ce mot, «perdu». Il englobe tout le monde. Grands et petits, riches et
pauvres, instruits et ignorants, sauvages et civilisés, moraux et immoraux, religieux et profanes — tous sont
compris sous cet unique titre, « perdus ». Il est bon de voir clairement cela. Les hommes font des distinctions, et
cela est nécessaire. La vie sociale a ses distinctions. La loi et I'équité maintiennent leurs distinctions, qui



doivent étre justement reconnues par tout esprit bien réglé. La société accorde le respect a celui qui est pur,
sobre et moral, qu’elle refuse a juste titre a celui qui est méchant, ivrogne et sans scrupules. Mais dés que nous
entrons en présence de la grace de Dieu, toutes ces distinctions sont balayées, et tous sont considérés sur un
méme terrain, comme perdus. Le membre le plus respectable de la société et le proscrit le plus vil sont tous
deux dans la méme condition, en ce qui les regarde : ils sont tous deux perdus; ils ont tous deux besoin de
salut; et la grace de Dieu apporte le salut a I'un aussi bien qu’a I'autre.

Souvenez-vous bien que le pauvre proscrit au cceur brisé est plus proche du salut que la grace apporte, que
le moraliste au cceur froid qui se suffit a lui-méme. Voyez Matthieu 21, 31. Si la loi de Dieu pouvait apporter le
salut, alors ce serait tout I'inverse. Mais la loi n’a jamais apporté le salut a quiconque, parce que nul ne pouvait
la garder. Mais la grace apporte le salut a tous parce que tous en ont besoin. Elle n’est plus limitée aux Juifs. Le
soleil s’est levé bien au-dessus de I'horizon juif, et a déversé ses rayons bienfaisants sur «le monde entier », de
sorte que «toute créature sous le ciel » puisse jouir de sa lumiere. Tel est le caractére large de «la grace de
Dieu », qui ne touche en rien a la grande question des conseils éternels de Dieu et de Son gouvernement moral.
Dieu a Ses conseils, et Dieu manifeste Sa sagesse mystérieuse en gouvernement. Il ne faut jamais I'oublier,
mais cela n’interfere en rien avec la précieuse vérité que «la grace de Dieu apporte le salut a tous » et que «la
justice de Dieu est pour tous ». L’apbtre inspiré parle du caractere large de ces choses, non de leur résultat final
— distinction immense et importante.

Il doit étre clair pour mon lecteur que le terme «tous» l'inclut nécessairement. Il ne pourrait pas en étre
autrement. S’il ne devait pas étre inclus, alors il s’ensuit qu’il y a quelqu’un a qui la grace de Dieu n’a pas
apporté le salut; mais le Saint Esprit déclare expressément qu’elle apporte le salut a tous. Cela doit satisfaire
'ame la plus anxieuse quant a la question si souvent posée : « Comment puis-je savoir que le salut m’est
destiné ?». Quelqu’un est-il exclu? Le salut n'est-il pas apporté a tous? Ce terme n’englobe-t-il pas tout
chercheur inquiet? Sans aucun doute! La déclaration de I'écrivain inspiré est que «la grace de Dieu qui
apporte le salut est apparue a tous les hommes ». C’est aussi clair qu’un rayon de soleil.

Les hommes peuvent rejeter ce salut. Malheureusement, ils le font, mais cela ne peut jamais toucher a la
question du large caractere de cette grace qui brille avec un vif éclat dans I'évangile et qui apporte a tous un
salut complet et gratuit. Leur culpabilité en la rejetant découle du fait qu’elle est offerte gratuitement. S’ils ne
pouvaient pas I'obtenir, ou serait leur culpabilité de ne pas I'avoir ? Ou serait le juste jugement, en punissant les
hommes pour n’avoir pas recu ce qui ne leur avait jamais été destiné (2 Thess. 1, 6-10) ? |l est vrai que Dieu
est souverain, mais il est également vrai que ’homme est responsable. Sommes-nous appelés a réconcilier ces
deux choses ? Non, elles sont déja réconciliées dans la mesure ou toutes deux sont enseignées dans la
Parole. Tout ce que nous avons a faire est de les croire.

Mais nous demandons-nous ce qui est compris dans le salut qu’apporte la grace de Dieu ? La réponse est :
Tout. Le salut est un coffret précieux qui contient tout ce dont j’ai besoin pour le temps et I'éternité. Il comprend
le salut de la conséquence & venir du péché et de sa puissance actuelle. Etre une personne divinement sauvée
— une personne sauvée par la grace de Dieu, sauvée par le sang de Christ, comme I'est tout croyant —
implique une entiére délivrance de la colere, de I'enfer, de Satan, de tout ce qui pourrait jamais étre contre moi.
Un homme que Dieu a sauvé est certainement en s(reté a tous égards. Il n’y a rien d’incertain, au sujet du salut
de Dieu; il est entierement établi. Il n’y a pas de délai; tout est achevé. Nous n’avons ni a l'attendre, ni a 'y
ajouter, mais a le recevoir maintenant et a en jouir pour toujours. La puissante marée de la grace coule depuis
le trone méme de Dieu et porte en son sein un plein salut pour moi. Je le regcois comme un libre don; j'incline
ma téte et j'adore, et je poursuis mon chemin en me réjouissant.



Nous poursuivrons maintenant en considérant

Les lecons que la grace enseighe

La grace est un enseignant aussi bien qu’un sauveur, mais elle ne commence jamais a m’enseigner avant
gu’elle ne m’ait sauvé. Il est bon de voir cela. Avant méme qu’elle me demande de préter I'oreille a ses pures et
saintes lecons, elle m’apporte un salut aussi gratuit que l'air que nous respirons. C’est comme une personne
divinement sauvée que j'entre dans I'enceinte de I'école de la grace. La grace n’enseigne que ceux qui sont
sauvés. Tous ses éléves sont sauves. La gradce comme sauveur ne cherche que ceux qui sont perdus. La grace
comme enseignant n’instruit que ceux qui sont sauvés. Cela met tout au clair et place toutes choses a leur juste
place. Nous ne devons jamais placer des personnes non sauvées a I’école de la grace. Ceux qui sont tels n’ont
aucune capacité pour apprendre ses saintes lecons. Il doit y avoir un matériau approprié, une capacité
appropriée. Cette capacité est comprise dans le salut que la grace m’apporte. Je suis un débiteur de la gréace,
et pour la lecon que j'apprends, et pour la capacité de I'apprendre. Je dois tout a la grace. La grace me cherche
et me trouve dans mon état de perdition; elle me sauve d’un salut éternel, et m’introduit comme une personne
sauvée dans la sphere dans laquelle sont communiquées ses instructions saintes. La grace n’enseigne pas
ceux qui sont morts; elle les vivifie. Elle n’enseigne pas ceux qui sont coupables ; elle les purifie. Elle n’enseigne
pas ceux qui sont condamnés; elle les justifie. C’est comme vivifié, purifié et justifié que je deviens I'éléve de la
grace. La toute premiére chose que fait la grace pour le pécheur perdu, c’est de lui apporter le salut; et quand il
a recu ce salut, elle lui enseigne a «renier I'impiété et les convoitises mondaines, et a vivre dans le présent
siécle sobrement, et justement, et pieusement ».

Je désire que mon lecteur soit au clair a cet égard. S’il est encore dans un état non sauvé, qu’il comprenne
que la grace de Dieu lui apporte le salut comme une chose présente. De plus, jusqu’a ce qu’il ait accepté ce
libre don, il est totalement incapable de comprendre ou de saisir les lecons qu’enseigne la grace. Si la grace
doit étre son enseignant, il doit étre sauvé pour étre un éléve. Ce simple fait porte le coup de mort a tout
légalisme, a toute justice humaine, a toute prétention de ’homme. Si nul ne peut comprendre les lecons
gu’enseigne la grace, sinon ceux qui ont accepté le salut que la grace apporte, alors, assurément, notre

langage doit toujours étre : « Non point & nous, 6 Eternel | non point & nous, mais & ton nom donne gloire » [Ps.
115, 1]

Considérons particulierement les lecons que la grace enseigne. Elle nous enseigne a renier tout ce qui est
contraire a Dieu et tout désir de ce monde actuel. Elle nous enseigne comment nous devons vivre. La loi ne
pouvait jamais faire cela. La loi nous dit comment nous devrions vivre, mais elle ne nous I'enseigne pas. Elle ne
nous donne ni la lecon a apprendre, ni la capacité pour I'apprendre. Elle ne nous apporte pas le salut. La loi ne
pouvait jamais avoir d’éleves sauvés, parce qu’elle ne sauve pas ceux qui sont perdus, mais les condamne a
étre perdus. Sans doute, les hommes devraient garder la loi, et s’ils étaient justes, ils le feraient, mais ils ne
sont pas justes. Tout au contraire, ils sont mauvais, totalement et irrémédiablement mauvais, perdus sans
espoir, et dans cette condition, la grace leur apporte le salut. Christ le Sauveur est Celui qui nous enseigne, non
pas Moise le législateur. Que nous apprenions Ses lecons! Que nous soyons assis a Ses pieds en toute
tranquillité, et que nous buvions Ses instructions saintes !

Ces instructions se rangent sous trois titres distincts, comme cela est suggéré par les mots « sobrement,
justement et pieusement ».



Sobrement se rapporte au cercle intérieur du propre cceur. Il signifie simplement avec un gouvernement
intérieur de soi — une expression trés claire. La gridce qui me sauve m’enseigne a exercer un saint
gouvernement sur le moi. Je dois gouverner mes pensées, gouverner ma langue, gouverner mon tempérament
— les gouverner, non pas afin d’étre sauvé, mais parce que je suis sauvé. Celui qui m’enseigne a exercer ce
gouvernement m’a sauvé avant méme d’avoir démarré le cours de Son instruction. C’est comme une personne
sauvée que je soumet tout mon étre moral au contréle complet de mon Maitre céleste. La loi ne pouvait pas
m’enseigner a gouverner ma nature. Elle me condamne, racines et branches, me jette par-dessus bord et me
laisse la. La grace me suit, me sauve et me dote d’'une nouvelle nature, et me scelle du Saint Esprit, de sorte
que je peux m’exercer au gouvernement de moi-méme.

Et que I'on observe que ce gouvernement de soi est totalement différent de quoi que ce soit que la
philosophie humaine ou I’énergie d’'une volonté indomptée pourrait jamais produire. Ces choses peuvent me
permettre de soumettre certains des accessoires du «moi», tandis que la tige principale est laissée
complétement intacte. Mais «la grace de Dieu qui apporte le salut» me donne la victoire sur le moi dans toute
la portée et I'étendue de ce terme général. Une pleine victoire sur tout le mal qui habite en moi fait tout autant
partie du «salut» que la délivrance de I'’enfer. Malheureusement, nous manquons a faire usage de cette
victoire. Par indifférence spirituelle et par incrédulité, nous ne réussissons pas a posseder nous-mémes
pratiquement ce plein salut que la grace nous a apporté, mais cela n’altére en rien la vérité de la chose. Si je
suis un homme sauvé, je dois vivre comme un homme sauvé a tous égards. Et comment cela doit-il se faire ?
Par la foi. «Le juste vivra de foi» (Hab. 2, 4; Gal. 3, 11; Héb. 10, 38). Je ne peux exercer le gouvernement
intérieur du moi que par la foi.

La deuxieme grande lecon que la grace m’enseigne quant a ma vie pratique, c’est de vivre « justement».
Cela ne me considére pas simplement dans le cercle intérieur de mon propre étre moral, mais au milieu des
circonstances et des relations de la scéne qui m’entoure — ce monde extérieur dans lequel je suis appelé a
vivre et a me mouvoir de jour en jour. Mon divin Enseignant m’instruit non seulement quant au gouvernement
du moi, mais aussi quant au gouvernement de toutes mes affaires avec mon prochain. La aussi, je dois me
souvenir que mon enseignant est la grace qui m’a sauvé. Je ne dois jamais 'oublier. Si les ressources de la
philosophie ou I'énergie d’une volonté forte peuvent me permettre d’exercer une sorte de gouvernement
intérieur du moi, de méme aussi les principes d’une moralité élevée ou de cet orgueil qui rejette une mauvaise
action, peuvent me conduire a chercher le maintien d’une réputation sans tache dans toutes mes affaires avec
mes semblables. Mais tout cela me laisse sans étre sauvé. La philosophie ne peut pas me sauver, et c’est
pourquoi elle ne peut pas m’enseigner. La moralité ne peut pas me sauver, et c’est pourquoi elle ne peut pas
m’enseigner.

C’est «la grace de Dieu » seule qui peut me sauver, et c’est cette méme grace qui peut seule m’enseigner.
C’est pourquoi, si je vois une personne qui professe étre sauvée, cédant a un mauvais tempérament, se livrant
a ses passions, ou assujettie a une habitude, j'en déduis que cette personne n’a pas appris pratiguement la
premiere grande lecon de son divin Enseignant. Et si je vois une personne qui professe étre sauvée, mais qui
ne conduit pourtant pas ses affaires avec réserve, mais entre dans des dettes et se permet des extravagances,
j'en déduis qu’elle n’a pas appris la deuxiéme grande lecon de son divin Enseignant. Ne soyons pas trompés
par de vaines paroles. Si le |égaliste est réduit au silence par la gratuité du salut que la gréce apporte,
I'antinomien!" est réduit au silence par la pureté des lecons qu’enseigne la grace. « Ces choses sont bonnes et
utiles aux hommes » [Tite 3, 8]. ’évangile répond a tout. Il répond au pécheur perdu avec un salut complet, et il



répond au pécheur sauvé avec les lecons les plus pures et les plus parfaites — des lecons de saint
gouvernement de soi et de justice pratique.

Mais il y a une troisieme lecon que la grace enseigne a ses éléves sauvés. Elle leur enseigne a vivre
« pieusement». Cela s’ouvre a nos relations avec le monde d’en haut. Il y a une grande force, une grande
beauté et une exhaustivité dans ces mots employés par I'apétre inspiré. lls nous présentent trois cercles dans
lesquels nous sommes appelés a agir : le monde intérieur, le monde extérieur, et le monde d’au-dessus. lls
doivent étre pris tous ensemble, pour saisir leur beauté divine. En vérité, rien n’est laissé en dehors. Tout ce
gue nous pourrions vouloir apprendre est enseigné a I’école de la grace, si nous voulons seulement en accepter
les lecons. Gardons a I'esprit que la preuve la plus sdre de ce que nous avons recu le salut qu’apporte la gréce,
est notre apprentissage des lecons qu’enseigne la grdce — ces saintes lecons de gouvernement intérieur du
moi, de justice pratique et de vraie piété. Que Dieu le Saint Esprit nous fasse comprendre la plénitude et la
gratuité du salut, et la pureté et I'élévation des legcons, de maniére a ce que nous puissions saisir plus
clairement, en troisiéme et dernier lieu,

L’espérance que la grace présente

L’apétre en parle comme d’«une bienheureuse espérance », et assurément, rien ne peut étre plus béni que
«|'apparition de la gloire de notre grand Dieu et Sauveur Jésus Christ ». C’est 'espérance propre du croyant. Et
il est enseigné a la rechercher par la méme grace qui lui a apporté le salut et qui lui enseigne comment se tenir
vis-a-vis du monde intérieur, du monde extérieur et du monde au-dessus. «L’Eternel donnera la grace et la
gloire; il ne refusera aucun bien a ceux qui marchent dans l'intégrité » (Ps. 84).

Or il y a trois choses en lien avec cette «bienheureuse espérance», que je désire que mon lecteur
comprenne clairement — le titre, la capacité et la condition morale. Notre titre est fourni par le sang de la croix;;
la capacité est fournie par le Saint Esprit; et la condition morale est basée sur notre apprentissage et notre
manifestation des saintes legcons enseignées a I'école de la grace.

Lecteur, permettez-moi de vous demander si, quand le sujet de I'apparition de Christ est introduit, vous
sentez toujours une sorte de difficulté ou de réserve dans votre esprit? Auriez-vous peur de voir Jésus ?
Préféreriez-vous différer le moment de Sa venue ? Ne vous sentez-vous pas tout a fait prét ? Si c’est le cas, il
se peut que vous ne soyez pas encore capable de «lire clairement votre titre », ou que vous ne cultivez pas une
capacité spirituelle, ou que votre condition morale n’est pas telle qu’elle vous introduirait naturellement dans
cette scéne de gloire que nous avons chaque jour le privilege de considérer. Ce sont des points d’une
importance immense — des points auxquels mon lecteur devrait donner une attention profonde avec priéres.
S’il y a du trouble quant a mon titre ; si j’ai des doutes quant au salut qu’apporte la grace, ou si je suis en arriere
pour apprendre les lecons qu’enseigne la grace; s'il y a déficience dans la capacité spirituelle, ou si mon ton et
mon caractere moraux en général ne sont pas formés par les saintes lecons de la gréce, je ne serai pas dans
une attitude d’attendre la gloire qui est devant nous. Il est bon de voir cela dans toute sa clarté, sa pertinence et
sa puissance. Si nous sommes les bénéficiaires de la grace et ceux qui attendent la gloire, nos vies ne
devraient-elles pas manifester la puissance morale de ces choses? Ne devraient-elles pas avoir leur effet
propre dans la formation de notre caractere ? Sans aucun doute. « Quiconque a cette espérance en lui se
purifie, comme lui est pur »[1 Jean 3, 3] Sj je m’attends a étre bient6t avec Jésus et comme Jésus, je chercherai
a étre avec Lui et comme Lui autant que possible.



Que le Seigneur opére en nous ce qui est Son bon plaisir, et manifeste dans toutes nos voies une
expression plus fidéle de la vie divine ! Le langage avec lequel se termine notre passage est tout spécialement
prévu pour éveiller dans nos dmes le désir le plus intense pour ces choses. De fait, je ne peux pas conclure cet
article sans citer ce noble passage dans son entier, priant le Saint Esprit de I'appliquer avec une grande
puissance au coeur et a la conscience, et de I'auteur, et du lecteur.

«Car la grace de Dieu qui apporte le salut est apparue a tous les hommes, nous enseignant que, reniant
limpiété et les convoitises mondaines, nous vivions dans le présent siécle sobrement, et justement, et
pieusement, attendant la bienheureuse espérance et I'apparition de la gloire de notre grand Dieu et Sauveur
Jésus Christ, qui s’est donné lui-méme pour nous [quel prix! quels objets!], afin qu’il nous rachetat de toute
iniquité et qu’il purifiat pour lui-méme un peuple acquis, zélé pour les bonnes ceuvres ».

1. T Quelqu’un qui affirme que sous la dispensation de I’évangile, la loi morale n’est pas obligatoire parce que la foi
seule est nécessaire pour le salut; quelqu’un qui rejette une moralité établie (Webster).



