Psaumes

Etudes sur la Parole destinées a aider le chrétien dans la lecture du saint Livre

J.N. Darby

Table des matieres

Livre 1

Le livre des Psaumes a évidemment un caractére particulier. Il ne nous raconte pas I'histoire du peuple de
Dieu; il ne nous expose pas les voies de Dieu a I'égard de ce peuple; il n’a pas davantage pour but de nous
enseigner certaines doctrines ou devoirs positifs, pas plus qu’il n’est la proclamation prophétique et formelle
d’événements a venir. Sans doute, on y trouve des allusions a des événements importants, et les Psaumes sont
étroitement liés avec diverses révélations prophétiques, de méme gqu’avec I'ensemble des enseignements de la
Parole de Dieu, mais le but du livre n’est pas de s’occuper directement de ces sujets.

Les Psaumes sont, presque tous, I'expression des sentiments produits dans les coeurs du peuple de Dieu
par les événements par lesquels ce peuple passe, ou, pour parler plus exactement, I'expression des sentiments
préparée pour eux, par I'Esprit de Dieu, dans ces événements; et par le fait ils expriment les sentiments, non
seulement du peuple de Dieu, mais encore souvent ceux du Seigneur Lui-méme. Les Psaumes sont
I'expression de la part que I'Esprit de Dieu, en tant qu’opérant dans les coeurs des saints, prend a leurs
souffrances et aux exercices de leurs @mes : I'opération de I'Esprit s’y lie a toutes les épreuves par lesquelles ils
passent et a l'infirmité humaine qui apparait dans ces épreuves, au milieu desquelles I'Esprit leur fournit ainsi
des pensées de foi et de vérité comme ressource pour eux au milieu de toutes leurs vicissitudes. Nous trouvons
par conséquent, dans les Psaumes, les espérances, les craintes, les afflictions, la confiance en Dieu qui
respectivement remplissent 'ame des saints; — parfois la part que prend a ces sentiments le Seigneur Lui-
méme — occasionnellement a I'exclusion de tout autre que Lui — et la position qu’ll a occupée afin qu'll
sympathisat ainsi avec eux.

De tout cela il résulte que, pour juger sainement de la vraie portée et de I'application des Psaumes, il faut un
jugement spirituel plus mir qu’a I'’égard de toute autre partie des Saintes Ecritures : il est nécessaire en effet
gu’on soit capable de comprendre, dans cette lecture, ce qui dispensationnellement a donné naissance aux
Psaumes, comme aussi de juger de la vraie position devant Dieu de ceux dont ils expriment les besoins ; — et
ceci est d’autant plus difficile que les circonstances, I'état, et la relation avec Dieu du peuple dont ils traduisent
les sentiments, ne sont pas ceux dans lesquels nous nous trouvons nous-mémes. La piété que respirent les
Psaumes est édifiante pour tous les temps; la confiance en Dieu qu’ils expriment souvent au milieu de
I’épreuve, a consolé et réjoui le coeur de plus d’un enfant de Dieu dans sa propre épreuve ; et ce sentiment doit



étre nourri et entretenu soigneusement. Mais plus cela est important, plus il est nécessaire que notre jugement
spirituel sache discerner la position a laquelle se rapportent les sentiments exprimés dans les Psaumes,
position qui donne son caractere propre a la piété qu’ils respirent. Faute de cette intelligence, la vraie et entiere
puissance de la rédemption, ainsi que la portée de I'évangile de la grace de Dieu, sont perdues, et un grand
nombre d’expressions, qui choquent I'esprit chrétien inattentif a leur véritable portée, restent obscures et méme
tout a fait incompréhensibles. L’ame qui se place, aujourd’hui, dans la position décrite dans les Psaumes,
retourne en arriére vers des expériences qui appartiennent a un état lIégal, et qui sont la part de quelqu’un qui,
pour le péché, se trouve sous le chatiment et dans I'épreuve ; dans cet état, elle retourne en arriére vers des
expériences qui se rattachent aux espérances d’un peuple terrestre. On en vient ainsi a se servir de la Parole
de Dieu pour sanctionner un état Iégal qui, pour le chrétien, est un état d’incrédulité ; on vit satisfait dans un état
spirituel, auguel manque la connaissance de la rédemption, dans la crainte de se voir ravir les Psaumes; et en
voulant les conserver pour soi, comme on se I'imagine, on maintient son &me dans un état dans lequel on se
trouve privé de lintelligence de la vraie portée de cette portion des Ecritures; on perd de vue ses propres
privileges, on devient incapable de comprendre le sens véritable des Psaumes et d’en jouir; enfin, ce qui est
pis encore, on se prive de I'intelligence, si bénie et si profondément instructive, des tendres et miséricordieuses
sympathies de Christ dans leur vraie et divine application. L’intelligence égoiste n’apprend pas Christ, tel qu’ll
est, tel qu’ll est révélé — et la perte est grande.

Sans doute, il y a dans les Psaumes des consolations et des secours de grace pour une ame sous la loi,
parce que les Psaumes s’appliquent a ceux qui sont sous la loi — et des ames, qui se sont trouvées dans cet
état, ont été ainsi réconfortées par eux — : mais, je le répete, c’est faire une fausse application des Psaumes,
c’est perdre la puissance de ce que Dieu nous a donné dans ce livre, et c’est nous dépouiller de la vraie
position spirituelle dans laquelle I'’évangile nous place, que d’user des Psaumes pour demeurer dans un état
légal et pour en faire I'application, particulierement et avant tout, & nous-mémes. La raison en est que la relation
d’enfant, vis-a-vis du Pére, n’est pas et ne peut pas étre introduite dans les Psaumes, et c’est vivre hors de
cette relation que de rester dans I'esprit des Psaumes, quoique I'obéissance et la dépendance confiante qu’on
y respire soient toujours ce qui convient a notre sentier chrétien.

Dans la présente étude, je me propose d’examiner le livre des Psaumes dans son ensemble, puis chacun
des Psaumes en particulier, afin d’avoir, autant que possible, un apercu complet de tout le livre. La maniére la
plus profitable de faire cette étude sera d’envisager les Psaumes au méme point de vue que les autres portions
de la Parole que nous avons déja parcourues, bien que le caractere méme des Psaumes rende ici cette tache
plus difficile : nous rechercherons donc l'intention et le but du Saint Esprit dans les Psaumes, laissant
I'appréciation de la piété précieuse qu’ils renferment, au cceur seul capable de I'estimer, c’est-a-dire au coeur
qui se nourrit de Jésus par la grace de I’'Esprit de Dieu.

Les Psaumes, et les mouvements du cceur sous I'action de I'Esprit de Dieu, qui y sont reproduits, ont pour
base les espérances et les craintes d’lsraél et se rapportent, dans leur application et leur vraie portée, aux
circonstances qui sont le propre de Juda et d’lsraél; — et ces circonstances, il faut I'ajouter, sont celles de
Juda et d’Israél aux derniers jours, bien que, quant a I'état moral des choses, ces derniers jours aient, en
réalité, commencé a la réjection de Christ. La piété et la confiance en Dieu, dont ce précieux livre est plein,
trouvent sans doute un écho dans tout cceur croyant, mais les exercices de I'adme, tels qu’ils sont exprimés ici,
s’accomplissent au milieu d’Israél. L’appréciation que nous faisons ainsi des Psaumes, appréciation dont la
vérité est démontrée par la lecture des Psaumes eux-mémes, est sanctionnée par I'apbtre Paul dans I'épitre



aux Romains, ou, apres avoir cité plusieurs Psaumes, il dit : « Or nous savons que tout ce que la loi dit, elle le
dit & ceux qui sont sous la loi» (Rom. 3, 19).

Les Psaumes donc concernent Juda et Israél, et la position dans laquelle se trouvent ceux qui
appartiennent a Juda et a Israél : ils sont essentiellement I'expression de I'opération de I’'Esprit de Christ, quant
au résidu, ou dans le résidu des Juifs (ou d’lsraél) aux derniers jours. L’Esprit de Christ entre dans toutes les
afflictions des fideles Israélites de ces jours-la, exprimant leurs confessions, leur confiance de foi, leurs
espérances, leurs craintes, leur reconnaissance pour les délivrances obtenues, en un mot tous les exercices de
leurs d&mes dans les circonstances au milieu desquelles ils se trouvent aux derniers jours, offrant ainsi a ces
fideles les directions, I'approbation et la sympathie de I'Esprit de Christ, et 'expression de I'opération de cet
Esprit en eux et méme en Christ Lui-méme. A cété de cela, les Psaumes nous présentent la place que Christ
Lui-méme prit au milieu de ces fideles, lorsqu’ll était sur la terre, pour qu’ils eussent part a Ses sympathies, et
pour que leur délivrance f(t rendue possible, et que leur confiance en Dieu ft juste, quoigu’ils eussent péché
contre Lui. Les Psaumes ne raisonnent pas, comme les épitres, sur I'efficacité de I'ceuvre de la croix, mais,
dans ceux qui s’appliquent a Christ, ils nous présentent les sentiments qui remplissaient Son ame, alors qu’ll
accomplissait I'ceuvre. lls nous font comprendre aussi la place qu’ll prit dans le ciel a la suite de Sa réjection, et
celle gu’ll prendra finalement sur le trbne du royaume; mais a part Sa présente exaltation dans le ciel,
mentionnée seulement comme fait nécessaire pour introduire la délivrance finale d’lsraél et donner a cette
délivrance son caractére complet, tout ce qui est révélé a I'égard du Seigneur, dans Sa relation avec Israél,
nous est communiqué, non dans une narration, mais dans I'expression de Ses propres sentiments en rapport
avec la place qu’ll a prise, comme cela aura lieu pour le résidu lui-méme. C’est ce trait qui donne aux Psaumes
le caractére et I'intérét qui leur sont particuliers.

Les Psaumes nous enseignent que Christ entra dans toute la profondeur des souffrances qui firent de Lui le
vase de cette grace, compatissant a ceux qui avaient a traverser ces souffrances : — Il entra dans cette voie
comme s’intéressant a ces fideles, comme se chargeant de leur cause et la soutenant devant Dieu. Dans le
chemin de Son humiliation, Il apprit la langue des savants, afin de savoir soutenir par une parole celui qui est
las (Es. 50, 4). lls étaient des pécheurs, ils ne pouvaient ni réclamer aucune exemption de la peine, ni compter
sur aucune faveur qui pat délivrer et restaurer. Si Lui n'avait pas souffert pour eux, il leur elt fallu porter les
souffrances présentes qu’ils avaient a endurer, en rapport avec la culpabilité qui les y laissait plongés, en
dehors de la faveur de Dieu. Mais telle n’était pas la pensée de Dieu; Il voulait les délivrer, et Christ entre au
milieu d’eux, en grace. Il prend sur Lui la culpabilité de ceux qui devaient étre délivrés. C’étaient la pour Christ
des souffrances vicariales, c’était souffrir comme substitut — et dans la voie de I'obéissance et de I'amour
parfaits, |l entra dans les souffrances au travers desquelles avaient a passer ceux qu’ll venait délivrer. En
obéissant, Il entra dans ces souffrances de maniére a attirer, par I'expiation, I'efficace de la grace salutaire de
Dieu sur ceux qui auraient d0 se trouver eux-mémes dans ces souffrances, et a devenir ainsi, en vertu de tout
cela, comme leur représentant et leur répondant, le garant de leur délivrance, et le soutien de leur espérance,
dans ces souffrances, en sorte qu’ils n’'y succombassent pas.

Néanmoins il faut, selon les justes voies de Dieu, que les fideles du résidu passent par la souffrance a cause
de leur folie et de leur méchanceté, et afin qu’ils en soient purifiés intérieurement. Christ entra dans toutes ces
souffrances, afin d’y étre pour eux une source de vie et un soutien pour leur foi, lorsque la main de I'oppresseur
péserait lourdement sur eux au-dehors et que le sentiment de leur culpabilité accablerait leur &me au-dedans,
ne leur laissant ainsi d’autre sentiment de la faveur divine que la conscience que Celui qui leur avait assuré
cette faveur et qui pouvait en étre le canal, avait entrepris leur cause devant Dieu et passé, pour eux, par les
mémes circonstances. Sans doute, toute I'efficace de Son ceuvre dans leur délivrance, par la mort de ce seul



homme pour la nation, ne sera pas connue jusqu’a ce qu’ils regardent vers Celui qu’ils ont percé[4ach. 12,10] | e
peuple, et tout spécialement les fidéles du résidu, a cause de leur intégrité (car la masse de la nation se joindra
aux Gentils idolatres afin de jouir de la paix), sont laissés au plus profond de I'épreuve qui, comme voie
gouvernementale de Dieu, les améne par la grace au sentiment de leur culpabilité pour avoir violé la loi, puis
rejeté et crucifié le Messie, afin qu’ils connaissent véritablement ce que chacun d’eux est, et qu’en intégrité de
ceeur, ils courbent la téte devant un Seigneur offensé, et disent : «Béni soit Celui qui vient au nom du
Seigneur ! » [118, 26] Mais quoique la délivrance et un salut meilleur ne doivent pas se réaliser avant ce moment-
la, cependant, en vertu de I'ceuvre accomplie pour les effectuer, Christ peut nourrir les ames des fideles du
résidu et les conduire a cette délivrance, et c’est la précisément ce qu’ll fait dans les Psaumes qui sont
I'expression de Ses pensées envers eux ou plutdt en eux, lorsqu’ils sont dans la détresse, et qui parfois aussi
rappellent de quelle maniére Il a appris cette «langue des savants » [Es- 50, 4], De 13 vient aussi que des ames,
qui sont encore sous la loi, trouvent dans les Psaumes une si grande consolation pour elles-mémes.

Que personne ne suppose, je le dis ici en passant, que ce profond intérét du cceur dans ces souffrances de
Christ se perde lorsqu’on laisse la loi pour étre sous la grace ; au contraire, il en résulte un gain immense.

En effet, au lieu d’'user des Psaumes égoistement, en vue de mes propres besoins et de mes propres
douleurs, quelque juste que puisse étre cette application, la jouissance de la grace me permet de contempler,
dans I'adoration et dans I'amour, toutes les souffrances de Christ avec une aptitude plus profonde pour le faire,
donnée par Son Esprit qui habite en moi. Je puis revenir en arriere, en paix, Lui étant en haut, et, avec un
intérét et une intelligence donnés par Dieu (quelle que soit d’ailleurs ma mesure) envisager les souffrances qu’ll
a endurées ici-bas. Je puis Le suivre de cceur lorsque, pour la gloire de Dieu et en amour pour nous, Il tracait ce
«chemin de la vie »[16, 11] au travers d’'un monde de péché et de misére, au travers de la mort méme, jusqu’a la
gloire justement acquise dans laquelle Il est maintenant.

C’est ainsi que, dans Jean 14, 'amour pour Sa personne et non I'esprit [égal, est a la base des consolations
et des encouragements qu’ll donne a Ses disciples quand Il leur dit, au verset 28 : « Si vous m’aviez aimé, vous
vous seriez réjouis de ce que je m’en vais au Pére ». Sous la loi, les Psaumes peuvent nous apporter de la
consolation et du secours, dans une détresse profitable ; — sous la grace, nous en jouissons comme aimant
Christ et avec une intelligence divine.

Mais revenons a notre sujet. Le grand fondement qui devait étre posé pour rendre possible la sympathie,
c’est que Christ n’a pas été épargné la ou le résidu sera épargné, parce gu’il faut que Christ souffre tout entiere
la peine du crime et de l'iniquité, autrement |l ne pourrait pas délivrer le résidu, justement et pour la gloire de
Dieu'l. Ainsi il a fallu que Christ passat personnellement au travers de la souffrance, comme Il I'a fait, en esprit ;
et de plus, qu’ll fit expiation pour le coupable. Il a passé au travers de la souffrance dans la communion avec
Dieu, sauf dans I'ceuvre expiatoire; et, par I'expiation, toute la grace et la faveur de Dieu envers Lui, tout ce
qgu’ll a trouvé que Dieu était pour Lui dans I'affliction, Il le rend valable pour ceux qui doivent y passer comme
Lui, afin gu’ils aient ainsi la connaissance de toute la pensée de Dieu a leur égard, en grace, quand ils se
trouveront eux-mémes dans I'affliction, et lors méme qu’ils seront dans les ténebres. Si I'on demande comment
cela est possible, alors gu’ils n‘ont pas encore appris que Dieu est pour eux dans I'expiation — on peut
répondre que ce sont précisément ces Psaumes qui, entrant dans tous les détails des sentiments de Christ et
de la propre position des fidéles, sont le moyen par lequel Dieu les introduira dans cette voie, selon Esaie 50,
que jai déja cité. A dire vrai, un grand nombre de chrétiens sont dans un état analogue : ils s’attachent a la
promesse, ils sentent leurs péchés, ils sont encouragés par I'espérance, ils voient la bonté de Dieu — ils usent
des Psaumes comme se rapportant a eux — et ils ne connaissent ni la rédemption, ni la paix.



Les Psaumes donc se rapportent proprement & Israél®, et en Israél, au résidu fidéle. C’est 1a le premier
principe général que la Parole elle-méme établit pour nous, comme nous I'avons déja fait remarquer, de sorte
que nous pouvons dire avec Paul que ce que les Psaumes disent, ils le disent «a ceux qui sont sous la
loi » [Rom. 3, 19], | ’examen méme des Psaumes nous fournira d’autres éléments trés clairs et positifs a 'appui de
ce principe. Les Psaumes distinguent (Ps. 73), et commencent par distinguer (Ps. 1) 'homme qui est juste et
pieux, selon la loi, du reste de la nation. « Il n’en est pas ainsi des méchants » (v. 4), et «les pécheurs» ne
subsisteront pas dans I'assemblée des justes (v. 5). Esaie nous enseigne la méme chose, doctrinalement, avec
non moins de force (Es. 48, 22; 57, 21). Le sujet propre des Psaumes, c’est le vrai résidu fidéle, le juste en
Israél (voyez Ps. 16, 3 et beaucoup d’autres); ce qu’on y trouve, ce sont, par conséquent, la part et les
espérances d’lsraél : — le psaume 1 I'établit clairement et distinctement; — mais ce sont les espérances d’un
résidu, dont la part est, dés le commencement, distinguée de celle des méchants de la maniére la plus positive.

De plus, et c’est ici un second principe général a noter, c’est I'Esprit de Christ, I'Esprit de prophétie qui parle
dans les Psaumes : I'Esprit de Christ, s’intéressant Lui-méme a la condition du résidu fidele d’Israél et parlant
des choses a venir, comme si elles étaient présentes, ainsi que font toujours les prophétes. Mais si I’'Esprit de
Christ s’intéresse au résidu d’lsraél, il faut que les souffrances propres de Christ soient annoncées, ces
souffrances qui étaient la preuve parfaite et assurée de I'intérét que Christ porte au résidu, et sans lesquelles
cet intérét elt été inutile. En effet, nous trouvons dans les Psaumes les plus touchantes expressions des
souffrances de Christ, non pas comme récit, mais exactement telles qu’ll les a senties — exprimées comme de
Sa propre bouche au moment ou Il les endurait®®. C’est toujours I’ Esprit de Christ qui parle (comp. 1 Pier. 1, 11),
Christ prenant part Lui-méme a I'affliction et a la douleur de Son peuple, soit par Son Esprit en eux, ou Lui-
méme pour eux comme 'unigue moyen, en présence du juste jugement de Dieu, pour la délivrance d’un peuple
bien-aimé quoique coupable. Ceci nous fait comprendre I'admirable convenance du langage des Psaumes en
un point que je mentionnerai plus loin. Dans les psaumes qui parlent proprement d’expiation, Christ est seul, et
ainsi Son ceuvre est sauvegardée; dans les psaumes qui parlent de souffrances non expiatoires dans leur
nature, alors méme qu’elles vont jusqu’a la mort, certaines parties s’appliquent a Christ personnellement, parce
que, en personne et individuellement, Il traversa ces souffrances ; mais dans d’autres parties de ces mémes
psaumes, les saints entrent en scene parce qu’ils auront leur part de ces souffrances-la ; et ainsi les souffrances
personnelles de Christ nous sont présentées, mais Ses sympathies aussi ne sont pas perdues.

Un autre principe se lie a celui que nous venons de signaler, et forme le troisieme grand principe
caractéristique des Psaumes. Les péchés du peuple empécheraient moralement que le résidu se confie en
Dieu dans sa détresse ; cependant Dieu seul peut le délivrer, et il faut qu’il regarde vers Dieu avec un cceur
integre. Ces deux choses se retrouvent dans les Psaumes : les détresses sont présentées a Dieu en
recherchant la délivrance, puis l'intégrité est invoquée en méme temps que les péchés sont confessés. Christ
étant entré, comme nous I'avons vu, dans les afflictions du résidu, et ayant fait I'expiation, peut conduire les
fideles, malgré leurs péchés et au sujet de leurs péchés, vers Dieu. Sans doute ils ne connaissent pas d’abord
réellement la pleine rémission, mais I'Esprit de Christ les conduit en avant, et, dans le sentiment de la gréace,
par les expressions qu’ll leur fournit dans ces psaumes mémes, |l les fait marcher (et que d’ames il y a qui sont
pratiquement dans cet état!) vers le Dieu des délivrances, en confessant aussi leurs péchés. lls prennent avec
eux des paroles, et reviennent a I'Eternel (Os. 14, 2). La rémission aussi leur est présentée. L’Esprit de Christ
étant vivant en eux, comme principe de vie, et fixant le propos de leur ceoeur, ils peuvent, par la confession de
leurs péchés, invoquer sincérement leur intégrité et leur fidélité a Dieu, mais la pensée de la miséricorde
précede toujours celle de la justice comme base de leur espérance. En principe, tout ceci est vrai de toute ame
renouvelée qui n’a pas trouvé encore la liberté, la liberté que donne une rédemption connue. C’est I'état d’ame



du fils prodigue avant qu'’il rencontre son pérelLuc 15, 18-19] et c’est aussi I'état de toute A&me qui a le sentiment
que le Dieu de lumiére et d’amour a été révélé en Christ, mais qui ne connait pas encore la plénitude de la
rédemption et sa pleine acceptation en Christ. Dans un tel état, il peut y avoir de la confiance, mais pas encore
la paix, ni la liberté avec Dieu. Les Psaumes, hormis certaines louanges a la fin du livre et a la fin de certains
psaumes placés ailleurs, ne sont jamais I'expression de cette liberté : et alors méme qu’elle s’y trouve, elle a
trait a une délivrance et a une rémission terrestres.

En résumé donc, les Psaumes sont I'expression de I'Esprit de Christ, soit dans le résidu juif (ou dans le
résidu de tout Israél), soit dans la propre personne de Christ comme souffrant pour ces fidéles, en vue des
conseils de Dieu a I'égard de Son peuple; — et, puisque ces conseils doivent étre accomplis plus
particulierement dans les derniers jours, les Psaumes sont I'expression de I'Esprit de Christ dans ce résidu au
milieu des événements qui s’accompliront dans ces jours-la, alors que Dieu commencera a s’occuper de
nouveau de Son peuple terrestre. Les souffrances morales qui se lient a ces événements, ont été plus ou moins
réalisées dans I'histoire de Christ sur la terre, soit dans Sa vie, soit, plus encore, dans Sa mort, Christ étant lié
aux intéréts et au sort de ce résidu. Au temps de Son baptéme par Jean, Christ s’identifia déja avec ceux qui
composaient le résidu; non pas avec la multitude sans repentance d’Israél, mais avec le premier mouvement
de I'Esprit dans ces «excellents de la terre »[16, 3], par lequel ils étaient amenés a reconnaitre la vérité de Dieu
dans la bouche de Jean-Baptiste, et a s’y soumettre. Or c’est dans ce résidu que les promesses faites a Israél
seront accomplies ; en sorte que, bien que ce ne soit qu’un résidu seulement, les affections de ces saints et
leurs espérances sont celles de la nation. Sur la croix, Jésus est demeuré le seul vrai fidéle devant Dieu en
Israél — le représentant personnel de tout le résidu qui devait étre délivré, aussi bien que Celui qui a accompli
I'ceuvre sur laquelle la délivrance des fidéles pouvait étre fondée.

Il'y a, de plus, quelques observations générales a faire sur un point dont j'ai déja dit quelques mots; je veux
parler des souffrances de Christ : ces observations, tirées en grande partie des Psaumes eux-mémes, nous
aideront par la lumiére que nous fournissent a cet égard les évangiles, a saisir I'esprit de tout ce livre et a entrer
plus exactement dans la pensée d’un grand nombre des psaumes. Nous avons déja vu, en général, que les
Psaumes placent le résidu devant nous, avec ses souffrances, ses espérances, sa délivrance et 'association
de Christ avec lui dans toutes ces choses. Christ est entré dans les afflictions des fidéles; Il sera leur libérateur,
et a accompli I'expiation qui pose le fondement de leur délivrance, comme elle est le fondement de la délivrance
de toute &me vivante — mais Christ mourut pour la nation juive (Jean 11, 51). Sans doute, Sa propre perfection
se manifeste dans toute Son ceuvre, mais ici nous avons a considérer la relation dans laquelle cette ceuvre se
trouve avec Israél et la terre, bien qu’il soit question aussi de la glorification personnelle de Christ dans les cieux
— d’ou découlera la délivrance finale d’Israél. Quoi qu’il en soit d’ailleurs, nous n’avons pas a chercher ici le
mystére de I'Eglise, qui, & cette époque, était « caché en Dieu » [Eph. 3, 91 ni Christ non plus au point de vue de
Ses rapports avec I'Eglise. Les Psaumes nous fournissent d’une maniére parfaite toutes les expériences
terrestres de Christ et de Son peuple, que I'Esprit de Christ a voulu nous présenter; mais pour trouver les
expériences célestes de ceux qu’ll a rachetés, il faut recourir au Nouveau Testament, a I'épitre aux Philippiens,
par exemple.

Or Christ a passé au travers de toutes les souffrances morales que peut traverser un coceur d’homme; Il fut
tenté en toutes choses comme nous, a part le péché[Heb. 4, 15] et rien, en son lieu et place, ne peut porter plus
de fruits”! que d’avoir le coeur occupé des souffrances du Sauveur : personne jamais ne souffrit comme Lui. Les
Psaumes placeront ces souffrances devant nous, mais je ne veux pas me laisser aller a en parler ici en détail ;
dans ces remarques préliminaires, je ne puis que brievement faire allusion aux causes de ces souffrances et
aux diverses positions dans lesquelles Christ les endura.



Les positions dont je parle sont, je pense, au nombre de trois : Christ souffrit de la part des hommes pour la
justice et 'amour, pour le témoignage qu’ll a rendu dans ce qui était bon — rendant témoignage a Dieu et
révélant Dieu. Ensuite, Christ a souffert de la part de Dieu, pour le péché. Ces deux caractéres différents des
souffrances de Christ sont bien clairs et simples pour tous ceux qui croient. Mais il y a un troisieme genre de
souffrances, pour I'intelligence duquel il faut préter aux Ecritures une attention plus particuliére. Il est dit des
voies de Jéhovah a I'égard d’Israél : « Dans toutes leurs détresses, il a été en détresse, et ’Ange de sa face les
a sauvés » (Es. 63, 9). Ceci a été (et, quant & la derniére partie, le sera) spécialement accompli en Christ, qui
est Jéhovah venu comme homme au milieu d’Israél. Mais les souffrances d’Israél, du résidu d’Israél, au moins,
prennent a la fin un caractére particulier ; les fidéles sont sous I'oppression des Gentils, au milieu d’'une entiere
iniquité en lIsraél, mais ils sont caractérisés pourtant par l'intégrité de coeur (et c’est la ce qui fait d’eux
réellement le résidu), conscients en méme temps cependant, a cause de cette intégrité méme, des
conséquences générales actuelles du péché sous le gouvernement de Dieu et la puissance de Satan et de la
mort, et souffrant sous le poids de ce sentiment. La délivrance qui les tire de cette situation n’étant pas encore
arrivée, leurs ames sont comme accablées sous ce fardeau. Eh bien! Christ est entré dans cette affliction-la,
aussi.

Pendant tout le cours de Sa vie, méme jusque dans la mort, Il a souffert de la part des hommes pour la
justice (voyez en rapport avec ceci, le psaume 11 et d’autres). En outre, sur la croix, Il a souffert pour le péché,
Il a bu la coupe de la colére pour le péché, la coupe que Son Pére Lui avait donnée a boire. Mais a c6té de ces
deux genres de souffrances, Il porta dans Son ame, a la fin de Sa vie, nous pouvons dire apres le repas pascal,
toute la détresse et I'affliction que le gouvernement de Dieu fera venir sur Israél — non pas la condamnation,
mais cependant la conséquence du péché. Nul doute qu’ll n’ait anticipé toute cette affliction et que, dans ce
sens, Il ne I'ait sentie, comme Il I'a fait au chapitre 12 de I'’évangile de Jean, a I'’égard de la croix qui L’attendait.
C’était alors, comme |l dit, I'heure d’lsraél apostat et de la puissance des ténebres, «votre heure et le pouvoir
des ténébres » [Luc 22, 53] mais Il s’attendait toujours a Son Pére, dans le sentiment de Sa fidélité, et Il n’était
pas non plus encore abandonné de Dieu. Il pouvait encore s’adresser a I'nomme pour qu’il veillat avec Lui[Matt.
26, 38] tandis qu'’il n’y avait que faire de veiller lorsque la colére divine était sur Lui.

Pour celui qui est enseigné de Dieu, le caractére distinctif de ces différents genres de souffrances ressort
clairement de I'examen attentif des Psaumes qui nous en parlent. Ainsi, nous verrons que, lorsque Christ
souffre de la part des hommes, Il demande, comme parlant par Son Esprit en Israél et pour Israél, que la
vengeance vienne sur ’lhomme; et alors souvent d’autres personnes souffrent avec Lui. Mais lorsque Christ
souffre de la part de Dieu, Il est absolument seul, et les conséquences ne sont que bénédiction et que gréce,
sans mélange. Pour ce qui est des souffrances de la part de ’homme, nous pouvons avoir le privilege de
souffrir ainsi, ayant communion avec Ses souffrances ; mais, dans ce qu’ll a souffert de la part de Dieu, comme
placé sous la coléere de Dieu, Il a souffert ainsi, afin que nous, nous n’eussions jamais a boire une seule goutte
de cette coupe qui et été pour nous la perdition éternelle. Dans les souffrances qu’ll endura sous le pouvoir de
Satan, des ténebres et de la mort, lorsqu’ll ne buvait pas encore, de fait, la coupe de la colere — a cété de ce
gu’exigeait sous ce rapport la majesté de Dieu (voyez Héb. 2, 10) — Il souffrait pour sympathiser avec Israél,
participant aux afflictions dans lesquelles les fidéles entrent par leur intégrité, tout en étant cependant encore
dans leurs péchés. Toute ame réveillée, mais encore sous la loi, trouvera ici de la consolation. L’Esprit de
Christ dans les Psaumes entre par avance dans toutes ces souffrances, quant a Christ et quant a Israél. Il faut
seulement remarquer que c’est le rejet du Messie qui a entrainé la ruine totale des Juifs et la perte de toutes
leurs promesses (toute réserve faite quant a la grace souveraine), de méme que les souffrances et la douleur
du résidu aux derniers jours.



Il faut aussi se souvenir que, quoique les trois genres de souffrances dont nous venons de parler soient
essentiellement différents, et qu’ils soient chacun en particulier, dans leur caractére, bien clairs et importants,
ils se sont tous unis et se trouvent tous ensemble au terme de la vie de Christ, dans les souffrances de Ses
dernieres heures — sauf que je ne doute pas qu’en quittant Gethsémané, Christ n’e(it déja traversé et laissé
derriére Lui les efforts de la puissance de Satan contre Son &me — mais, sur la croix, Il souffrit en méme temps
de la part des hommes pour la justice, et de la part de Dieu pour le péché. Cette souffrance pour le péché, de la
part de Dieu, lorsqu’elle étreignait Son dme, était trop profonde, je n’en doute pas, pour qu’ll sentit beaucoup
celle qui venait des hommes ou qu’ll f(it sensible a quoi que ce soit en dehors d’elle.

Ayant présenté les observations générales qui précédent et qui m’ont paru nécessaires a I'intelligence du
livre, je me propose d’examiner maintenant, avec le secours du Seigneur, le contenu méme des Psaumes. Que
le Seigneur veuille nous guider tous deux, et moi, et vous, mon lecteur ! Si Dieu nous dépeint les souffrances de
Christ et I'intérét gu’ll prend a Son peuple sur la terre, il nous convient de sonder ces choses avec révérence, et
une confiance enfantine en méme temps, et il nous faut compter, comme nous devons toujours le faire, sur Son
enseignement pour étre conduits et instruits dans I'étude que nous entreprenons. Ce qui nous parle des choses
que Christ a senties, mérite que nous nous en occupions avec un amour confiant, mais avec une sainte
révérence.

On sait que les Psaumes sont divisés en cinq livres, le premier comprenant les psaumes 1 a 41 ; le second
les psaumes 42 a 72; le troisiéme les psaumes 73 a 89; le quatrieme les psaumes 90 a 106 ; et le dernier les
psaumes 107 a 150. Chacun de ces livres a son sujet particulier, et 'examen détaillé que nous allons en faire
nous permettra, j'espére, de discerner clairement leur caractéere spécial.

Le premier livre s’occupe de I'état du résidu juif avant qu’il soit chassé de Jérusalem, et, par conséquent, de
Christ Lui-méme en rapport avec ce résidu. De fait, ce livre nous donne plus de détails que tous les autres sur
I'histoire personnelle de Christ, et on en comprend facilement le motif : Christ entrait et sortait avec le résidu juif
tandis qu’il était encore associé a Jérusalem; et je dis résidu juif par opposition avec Israél ou la nation tout
entiére.

Dans le second livre, le résidu est envisagé comme chassé de Jérusalem, Christ se plagant au milieu des
fideles et leur donnant dans cette détresse leur vraie position d’espérance. L’entrée de Christ au milieu d’eux,
quand ils sont ainsi chassés de Jérusalem, les rétablit cependant, au point de vue prophétique, dans leur
position en relation avec I'Eternel (Jéhovah) comme un peuple devant Dieu (Ps. 45 et 46). Avant ce moment,
chassés de Jérusalem, ils parlent de Dieu (Elohim) plutét que de I'Eternel, car ils ont perdu les bénédictions de
I'alliance ; mais ils sont amenés ainsi a connaitre Dieu beaucoup mieux. Les circonstances historiques de Sa
vie ont offert a Jésus I'occasion d’entrer pratiquement et personnellement dans le sentiment de cette condition
du peuple, a cause de I'inimitié dont Il a été I'objet. Au psaume 51 le résidu reconnait la culpabilité de la nation
et plus particuliérement des Juifs, dans le rejet de Christ®.

Le troisieme livre nous présente la délivrance et la restauration d’/sraél comme nation, et les voies de Dieu
envers la nation comme telle, Jérusalem, a la fin, étant le centre de la bénédiction et du gouvernement de Dieu.
Les effets terribles du fait que les fidéles se trouvent sous le régime de la loi, et la réunion de toutes les gratuités
en Christ, sont développés dans les psaumes 88 et 89, finissant par des supplications pour 'accomplissement
de ces gratuités. La suprématie de la royauté établie en grace et en délivrance, quand tout était perdu, nous est
présentée au psaume 78.

Dans le quatrieme livre, nous trouvons le Seigneur Lui-méme, en tout temps le refuge et la demeure d’Israél.
Israél est délivré par la venue du Seigneur; — lintroduction du Fils unique dans le monde caractérise en



général tout le livre. L’Eternel ayant été toujours le refuge d’Israél, celui-ci regarde vers Lui pour étre délivré[Ps.
91], C’est pourquoi les noms abrahamiques et millénaires de Dieu : «le Tout-puissant », «le Trés-haut », sont
introduits. Alors le jugement vient sur les méchants(Ps- 101] et les justes sont délivrés. La nature divine du
Messie est introduite comme fondement de la participation du peuple aux bénédictions des derniers jours, bien
qu’ll ait été une fois retranché[Ps- 102]_ || est le vivant et immuable Jéhovah, le Créateur[Ps. 102]_ Ensuite vient la
bénédiction sur Israél[Ps. 103] et sur la création[Ps- 1041 puis le jugement des paiens, afin qu’lsraél jouisse des
promesses [Ps- 105]: mais c¢’est la méme grace qui I'a si souvent épargné.

Le cinquiéme et dernier livre a un caractere plus général, plus spécialement moral; il se termine par des
chants de triomphe et des actions de grace. Apres les détails sur la restauration d’lsraél au travers de toutes les
difficultés et de tous les dangers[Ps. 107] apres avoir montré le droit que Dieu a sur le pays tout entier [Ps. 108],
I'iniquité de I'instrument anti-chrétien de I'Ennemi, I’élévation du Messie a la droite de Jéhovah jusqu’a ce que
Ses ennemis soient mis pour le marchepied de Ses pieds[110. 1], et le peuple terrestre, devenu un peuple de
franche volonté au jour de sa puissance[110. 3] — ce livre nous offre un apercu rétrospectif des voies de Dieu,
un exposé de toute la condition d’lsraél, de tout ce par quoi le peuple a passé et des principes selon lesquels
les fideles sont placés devant Dieu, «la loi étant écrite dans leurs coeurs »[Jér. 31, 33], — Puis viennent les
louanges de la fin.

D’aprés I'exposé rapide que nous venons de faire et, plus encore, par I'examen détaillé auquel nous allons
nous livrer, il sera facile de se convaincre qu’il y a beaucoup plus d’ordre dans les Psaumes que ne le
supposent généralement ceux qui considérent chacun d’eux a part comme un chant isolé, destiné a servir
d’expression a la piété individuelle. Les Psaumes, il est vrai, ne sont pas liés par un fil historique ininterrompu
comme d’autres parties des Ecritures, mais ils sont cependant I'expression réguliére et méthodique de
différentes parties distinctes d’'un méme sujet, c’est-a-dire de I'état du résidu des Juifs ou d’Israél aux derniers
jours, des sentiments de ce résidu et de I'association du Messie avec lui. L’Esprit de Dieu qui a dirigé
I'arrangement, aussi bien qu’ll a inspiré le contenu de I'Ecriture sainte tout entiére, a imprimé aussi Son sceau
sur cette partie-ci, en caractéres non équivoques. Je n’ai pas la prétention de dire qui réunit ensemble ces
cantiques divins, ouvrage de divers auteurs et d’époques différentes ; ceux qui s’occupent de ce genre d’étude
peuvent en faire la matiére de leurs investigations et de leurs discussions ; mais 'autorité qui les a rassemblés
ne demeurera I'objet d’'un doute pour aucun de ceux qui seront entrés dans la pensée qui les remplit.

La distinction que j’ai faite entre les différents sujets qui sont traités dans les Psaumes, m’avait porté a les
diviser en cinq livres, avant que mon attention et été attirée sur le fait, bien connu d’ailleurs, qu’ils sont divisés
exactement ainsi dans la bible hébraique. Le méme principe d’ordre se retrouve dans chacun des livres,
considérée isolément.

Livre 1

Nous avons a nous occuper maintenant de I'ordre du premier livre et du contenu de chacun des psaumes
qui le composent. Ce premier livre, par I'apercu général et caractéristique qu’il nous donne des sujets qui sont
traités dans les Psaumes, est peut-étre de tous le plus complet et le plus intéressant; les autres livres
s’occupent davantage des détails qui servent a mettre en relief I'idée générale qui a été donnée dans le
premier. En général on peut remarquer que dans ce premier livre, et plus ou moins dans les autres, il arrive
souvent que quelgque grande vérité ou quelque fait historique important relatifs a Christ, au résidu ou a tous les



deux a la fois, sont mis en avant, et qu’ensuite vient une série de psaumes exprimant les pensées et les
sentiments du résidu en rapport avec cette vérité ou ce fait.

Conformément a ce principe, nous diviserons le premier livre en plusieurs parties distinctes. Les huit
premiers psaumes forment un tout, qui sert d’introduction a 'ensemble des Psaumes, les deux premiers posent
la base de ce qui est enseigné ou exprimé dans les psaumes 3 a 7, tandis que le psaume 8 se présente comme
une conclusion.

Aprés cette premiéere division, nous trouvons les psaumes 9 et 10 qui forment la base des psaumes suivants
jusgu’a la fin du psaume 15 : cette seconde série ne s’occupe pas tant des grands principes fondamentaux de
I'histoire d’lsraél aux derniers jours, que de la condition historique du résidu a cette époque. Les psaumes 11 a
15 développent les pensées et les divers sentiments auxquels donnent naissance cette condition du résidu
fidéle et les circonstances au milieu desquelles ce résidu se trouve place.

Une troisieme série, comprenant les psaumes 16 a 24, nous montre le Messie entrant formellement dans les
circonstances du résidu pieux, les témoignages de Dieu, les souffrances du Messie et la manifestation finale de
Sa gloire, lorsqu’ll est reconnu comme Jéhovah, a Son retour. On y trouve également le résidu (Ps. 17; 20 et
23); mais le sujet principal de toute cette série, avec la seule exception du psaume 19, qui nous présente le
témoignage de la création et de la loi, c’est le Messie.

Une quatrieme série, formée des psaumes 25 a 39, nous expose les divers sentiments du résidu au milieu
de ces circonstances. Puis le livre se termine et se complete, dans les psaumes 40 et 41, par la présentation
des motifs supérieurs de l'intervention du Messie, puisés dans les conseils et les desseins de Dieu — de la
position qu’ll a prise dans I'humiliation, comme affigé et pauvre, et de la bénédiction qui en résulte pour celui
qui, avec une intelligence divine, a su discerner la nécessité de cette humiliation dans laquelle Christ est entré,
en communion avec le résidu juste qu’ll associait a Lui-méme. C’est ce dernier aspect de la vérité que les
Psaumes sont particulierement destinés a mettre en évidence.

S’il est extrémement important que certains psaumes nous présentent la personne du Messie Lui-méme, il
ne I'est pas moins que nous apprenions a connaitre les traits moraux qui forment la beauté et I'excellence de
Son caractere devant Dieu et qui attirent sur Lui les bénédictions que Dieu se plait a Lui prodiguer, afin que,
d’'un cbété, nous puissions en jouir, et que de l'autre, I'indissoluble union morale entre Christ et le résidu soit
mise en lumiére. Ce rapport moral dont nous parlons et sa manifestation en Christ, nous sont présentés d’une
maniere bien claire au commencement du discours sur la montagne (Matt. 5) ; le Seigneur déclare bienheureux
ceux qui manifestent certains traits ou qualités morales : ces traits caractérisent le résidu, et d’'un autre c6té, si
on les considére attentivement, on verra qu’ils nous présentent le caractére de Christ Lui-méme.

On comprend ainsi comment il se fait que Christ et le résidu se trouvent si intimement confondus dans un
grand nombre de psaumes, tandis que d’autres, comme nous I'avons déja fait remarquer, nous présentent le
grand fondement de bénédiction en Lui-méme. On saisira aussi, de cette maniére, la différence qui existe entre
I'association de Christ avec le résidu d’lsraél et I'union de I'Eglise avec Lui. Celle-ci commence aprés que la
rédemption est accomplie et que Christ est déja élevé dans la gloire : par I'Esprit envoyé du ciel les saints sont
unis a Lui dans cette gloire, et leurs expériences comme chrétiens découlent de leur union avec Christ en
conséquence d’une rédemption accomplie, et ils se trouvent au milieu de I'opposition du monde, en tant que
jouissant déja de cette rédemption. Avant qu’ils aient éprouvé la puissance de la rédemption, et pour cette
raison méme, les saints peuvent passer aujourd’hui par des expériences analogues et qui en principe sont les
mémes que celles que nous rencontrons dans les Psaumes, et trouver, par conséquent, une grande



consolation dans la lecture de ce livre, mais leur vraie et propre position comme chrétiens est dans leur union
avec Christ®®, union bien différente des relations du Seigneur avec le résidu. Les expériences de ces saints du
résidu ne seront pas le fruit de leur union'” avec Christ; si Christ a parcouru le méme chemin qu’eux — en
grace envers eux — ce n’est pas qu’ils fussent unis a Lui, car Il a été seul; mais Il a été affligé dans toute leur
affliction et dans toute I'oppression dont le monde les accablera jusqu’a la mort. Comme nous I'avons déja dit, Il
est entré, en grace, dans les souffrances résultant pour eux des conséquences pénales du gouvernement de
Dieu a leur égard, a cause de I'état dans lequel se trouvait alors Israél. Souffrant sous la main d’Israél incrédule
et pervers et sous I'oppression des Gentils, comme devront souffrir en ce jour-la les fidéles du résidu, Christ
s’associe ainsi a eux prophétiguement par Son Esprit, dans toutes leurs afflictions, et, par la voix de Son Esprit
en eux, les fait avancer dans le chemin qui les conduit a la découverte de la rédemption.

Ce qui précéde rend le langage et le but des Psaumes clairs et intelligibles. Sur la croix, accomplissant
I'ceuvre d’expiation — fruit de la grace — Christ dit : « Pére, pardonne-leur, car ils ne savent ce qu’ils font » (Luc
23, 34). Le jugement d’Israél était ainsi suspendu, et le Saint Esprit relevant ces paroles par la bouche de
Pierre, au chapitre 3 des Actes, engage les Juifs a se repentir afin que Jésus revienne au milieu d’eux, fils des
prophétes, peuple en qui les nations devaient étre bénies (Act. 3, 17). Cette grace fut vaine alors; mais aux
derniers jours, tous les fruits de la croix et de cette intercession de Jésus sur la terre, seront accomplis sur la
terre, lorsqu’ils se seront repentis et qu’ils auront regardé vers Celui qu’ils ont percé[Zach. 12, 10], |’intercession
de Christ elle-méme et I'accomplissement final de ce qu’ll a demandé, sont fondés sur I'expiation accomplie
avec Dieu seul, sur cette ceuvre qui a sa source dans la grace et apportera la grace; ils ne sont pas liés a ce
que le Sauveur a souffert de la part des hommes, ce qui amenera le jugement sur Ses adversaires. Les
Psaumes, d’'un bout a I'autre, nous présentent ce jugement comme une conséquence de la méchanceté des
hommes contre Christ et comme I'objet des voeux du résidu : mais, dans I’évangile, jamais Christ n’exprime un
désir de ce genre; Il prononce de prophétiques malédictions contre ceux qui empéchaient les &mes de venir a
Luilluc 11, 52] mais c’est I'amour pour ces ames qui est la source de ces paroles et il ne s’y joint aucune
demande de jugement. D’un autre cété, on ne trouve nulle part, dans les Psaumes, de passage semblable a
ce : «Pere, pardonne-leur...» bien que le fruit de la grace, aprés la propre délivrance du Christ d’entre les
cornes des buffles 22, 21], y soit développé d’'une maniére trés frappante. L’évangile était la bonne nouvelle de la
visitation du monde et d’Israél, en amour, par le Fils de Dieu. L’incarnation était I'entrée solitaire de Christ dans
ce chemin de I'amour envers tous : Dieu était en Christ réconciliant le monde avec Lui-méme (2 Cor. 5, 19], Rien
d’autre, ni rien de plus, n’était ni ne pouvait étre alors révélé et développé; — il s’agissait de ce qu’ll était
personnellement dans le monde. Mais le résidu du peuple de Dieu devait passer par ces afflictions; le seul
moyen possible de la délivrance des fidéles, était la destruction de leurs ennemis. Nous, chrétiens, du milieu de
nos afflictions, nous irons a la rencontre du Seigneur en l'air (1 Thess. 4); nous ne nous trouvons pas dans la
nécessité de désirer la destruction de nos ennemis pour étre délivrés nous-mémes; dans I’évangile, nous
avons a faire avec la grace et la gloire, avec un Christ céleste, qui ne passe pas maintenant par les souffrances.

On comprend maintenant pourquoi le résidu d’lsraél demande I'exécution du jugement contre ses ennemis;
il N’a pas affaire comme nous avec cette grace céleste, souveraine et abondante qui nous place «nets » avec
Christ en dehors du monde, n’étant pas du monde comme Il n’est pas du monde[Jean 17, 16] | ui qui a été aimé
avant la fondation du monde[Jean 17, 24]; |es fidéles du résidu ont affaire avec le gouvernement de ce monde.
Sans doute ils sont eux-mémes des objets de la grace, de la parfaite grace, car ils ont rejeté les promesses en
Christ qui leur ont été présentées selon la vérité de Dieu (Rom. 15, 8) et ont été renfermés dans I'incrédulité
pour étre des objets de miséricorde (Rom. 11, 31), mais néanmoins ils sont la nation dans laquelle le
gouvernement de ce monde a son centre et a 'égard de laquelle ce gouvernement est manifesté. lls attendent



donc le jugement et la manifestation du juste exercice de ce gouvernement, le retranchement de |I'oppresseur et
des méchants. Ainsi Christ aussi, qui est entré et entrera en esprit dans leurs afflictions, mais a été retranché
Lui-méme, au lieu de voir Ses ennemis retranchés, car |l accomplissait une ceuvre plus excellente et plus
glorieuse, n’a pas fait alors de demandes pour le monde, mais pour les siens[Jean 17, 9] et a demandé pour eux
gu’ils fussent avec Lui la ou Il était[Jean 17, 24] | e chapitre 17 de I'évangile de Jean fait ressortir le contraste
formel gqu’il y a entre les deux systemes, contraste que nous désirons mettre ici en lumiére. |l ne voulait pas faire
descendre le feu du ciel[Luc 9, 54-55] ni exécuter le juste jugement. Le sermon sur la montagne, il est vrai, nous
fait comprendre que Christ était « en chemin » avec IsraélMatt. 5, 25] comme Jean nous apprend que «le monde
ne I'a pas connu »[Jean 1, 10] || n’en est pas moins vrai que la voie du chrétien, c’est de faire le bien, de souffrir
pour I'avoir faitl! Pier. 3, 17] et de souffrir patiemment comme Lui. Ainsi donc, en passant par les souffrances,
Christ n’a pu étre associé que prophétiguement a ces désirs et a ces aspirations du résidu a I'égard du
jugement; ils seront Iégitimement a leur place, quand le temps du gouvernement public de Dieu dans ce monde
et du jugement sera venu. C’est pourquoi, déja au psaume 2, nous trouvons le Christ dans cette position ; et ce
point de vue se retrouve au travers de tous les psaumes. Ainsi le résidu, en souffrant et en demandant le
jugement, retourne en arriere jusqu’a Celui qui, quoique n’ayant jamais recherché le jugement pour Lui-méme,
a souffert, et qui pour le résidu, recherchera et exécutera le jugement, étant Lui-méme le centre de ce cercle du
gouvernement terrestre de Dieu. L’Esprit prophétique Le voit dans les mémes circonstances que le résidu, et la
demande du jugement est exaucée : mais on remarquera que, comme nous 'avons dit, toutes les fois que ceci
a lieu, le résidu, c’est-a-dire d’autres personnes, se trouvent associées avec le Seigneur Lui-méme.

En principe, tout Juif souffrant peut s’exprimer ainsi; seulement, comme Christ a souffert plus que tous, les
expressions que nous rencontrons dans les psaumes ou se trouve la demande de la vengeance, s’élévent
quelquefois jusqu’aux circonstances qui ont été littéralement vraies pour Lui, dans Ses souffrances sur la terre.
Mais le point de départ du sentiment exprimé et de tout ce qui 'accompagne, c’est I'état d’ame d’un Juif pieux,
quel qu’il soit, aux derniers jours. — C’est dans cette position que Christ s’est placé ; mais on ne peut Lui faire,
a Lui-méme, I'application directe et exclusive d’'un passage, que lorsque le passage dont il est question, soit
dans les circonstances qu’il rapporte, soit dans les expressions dont il se sert, en fournit la preuve. Le point de
départ moral, c’est toujours le résidu et sa situation. Christ est seulement associé avec lui dans la pensée de
I'Esprit prophétique, bien que, quant aux faits, Christ soit descendu dans une plus profonde souffrance
gu’aucun des fideles. De |a, I'importance immense qu’il y a de saisir avant tout la position et les pensées qui
sont le propre du résidu dans les Psaumes. Christ est seulement associé en grace a la position du résidu,
quoiqu’ll doive toujours et partout ou Il se place, former le centre et occuper la premiére place. En dehors de
cela, il est impossible de comprendre les Psaumes en aucune fagon. Toute interprétation qui n’a pas son point
de départ dans ce principe ou cette vérité, péche par la base et ne peut étre qu’erronée. Quand nous entrons
sur le terrain de la prophétie et de I'ordre gouvernemental de Dieu, méme dans le Nouveau Testament, nous
retrouvons immédiatement ces mémes demandes de vengeance dont nous parlons : il s’agit de jugement et
non de grace. Ainsi les &mes qui sont sous l'autel (Apoc. 6, 9, 10) demandent que leur sang soit vengé, et les
saints apétres et prophetes sont invités a se réjouir de la destruction de Babylone (Apoc. 18, 20).

Etablissons donc ce principe important, que tout psaume auquel le résidu pieux peut avoir une part, c’est-a-
dire tout psaume dont la personne de Christ n’est pas le sujet direct (car nous avons vu que certains psaumes,
tels que les psaumes 2, 102, et d’autres, parlent de Christ personnellement), ne doit pas étre, en général,
appliqué entierement et directement a Christ, mais bien a la condition du résidu : c’est de celle-ci qu’il s’occupe,
et la maniére d’agir de Dieu a I'égard du résidu, par Christ, est souvent présentée comme le grand exemple de
Ses voies envers I'homme pieux souffrant. C’est pourquoi aussi telle partie d’'un psaume, dans les



circonstances auxquelles il se rapporte, peut s’élever jusqu’aux circonstances mémes que Christ a traversées,
montrant ainsi de quelle maniéere Christ s’est associé aux circonstances des fideles, et alors cette partie du
psaume pourra évidemment en constituer la part la plus importante, mais le principe exposé plus haut, n’en est
pas altéré. |l peut se trouver aussi des psaumes qui introduisent le résidu collatéralement sur la scéne comme
sujet final de bénédiction, mais dont une partie spéciale peut étre évidemment applicable a Christ qui, seul,
peut amener cette bénédiction. Le psaume 22 a un caractere tout particulier en ce que, dans ce psaume,
Christ, en exprimant des souffrances qui, par leur caractére, sinon par leur degré, sont communes a Lui et au
résidu comme s’y trouvant déja, passe de ces souffrances-la a une situation dans laquelle Il a été absolument
seul. On peut méme dire que ce psaume a pour but de faire ressortir ces deux genres de souffrances en les
placant en contraste I'un avec l'autre. Les justes ont été dans la détresse, le résidu y sera; les justes ont été
délivrés quand ils ont crié a Luilv- 4], et le résidu, lui aussi, sera délivré ; mais Christ, parfait dans la souffrance la
plus profonde et la plus compléte, n’a pas été délivré, en sorte qu’ll est réellement tout seul ici, bien que, pour
mettre en relief le contraste entre ce qu’ll souffre ici et ce que d’autres saints ont pu souffrir et ont réellement
souffert, il soit fait mention de souffrances qui ne sont pas la part de Christ seul. Nous avons déja signalé, et il
est important de le répéter pour former notre jugement en cette matiére, que, dans les psaumes qui sont
I'expression des souffrances de I’'homme pieux de la part des hommes, celui qui parle implore toujours la
vengeance, tandis que Christ, dans Sa vie, comme Il nous est présenté dans les évangiles, c’est-a-dire comme
la vérité venue personnellement dans le monde, et étant placé seul comme témoin dans le monde, ne fait
jamais ainsi. Non seulement Christ n’a pas imploré la vengeance, mais Il a fait tout le contraire sur la croix[Luc
23, 34]; et durant Sa vie, quand Ses disciples Lui demandent la vengeance, Il la leur défend expressément et
leur reproche de ne pas savoir de quel esprit ils sont animés [Luc 9, 54-55] : ce fait nous montre jusqu’a quel point
et en quelle maniére nous trouvons dans les Psaumes le Christ vivant et historique comme objet direct des
paroles de I'auteur inspiré.

Passons maintenant aux détails.

Un lecteur attentif reconnaitra facilement qu’un principe, auquel jai fait allusion, ressort clairement de
I'ordre des psaumes du premier livre, savoir que la Parole met en téte des psaumes types, présentant quelque
grand principe ou quelque fait important, et qu’elle fait suivre ensuite ces psaumes d’une série d’autres,
exprimant les pensées et les sentiments produits par les premiers dans I'ame des fideles du résidu. C’est ainsi
gu’aux psaumes 1 et 2 succédent les psaumes 3 a 7, qui expriment I'état de choses tel qu’il se présentait au
psalmiste en connexion avec les psaumes 1 et 2, Christ étant rejeté — et puis le psaume 8 qui est le résultat'®.
Les psaumes 9 et 10 nous présentent I'ordre des faits des derniers jours; les psaumes 11 a 15, les sentiments
divers du résidu, qui s’y rattachent. Puis, dans les psaumes 16 a 24, Christ et tout le témoignage de Dieu, puis
Christ sur la croix, c’est-a-dire I'expiation, ayant été placés devant nous, les sentiments qui en découlent sont
décrits dans les psaumes 25 a 39. La premiere mention des péchés est faite au psaume 25. Il a bien été
question auparavant d’épreuves et de délivrances, mais les péchés ne peuvent pas étre confessés, si ce n’est
en vue et sur le fondement de I'expiation, lorsque Dieu Lui-méme est Celui qui enseigne; il en sera de méme
d’Israél aux derniers jours, historiquement, quoique ce point ne soit pas touché ici.

J’ai déja fait remarquer que les deux premiers psaumes forment une sorte d’introduction, base de tout le
livre des Psaumes. lls montrent le caractére moral et la position du résidu, puis les conseils de Dieu a I'égard de
Christ, roi en Sion. La loi et Christ sont les deux grandes bases des voies de Dieu envers Israél.



Le psaume 1 place sous nos yeux le résidu pieux et la bénédiction qui accompagne sa piété, selon le
gouvernement de Dieu. Cette bénédiction, sauf pour ce qui touche a la consolation et a la paix du coeur integre,
n’a jamais été accomplie, mais elle est introduite ici de la méme maniére que la part des débonnaires, lorsque
Christ présente le royaume au chapitre 5 de I'évangile de Matthieu : «lls hériteront de la terre » ; — cependant
le royaume n’était pas, et n'a pas encore été établi en puissance (ce qui est le sujet du psaume 2)®; c’est
pourquoi le Seigneur, en Matthieu 5, parle de souffrir pour la justice. Le royaume des cieux est la part de ceux
qui font ainsi; et s’ils souffrent pour Son nom, le ciel aussi est introduit, et la récompense sera grande, la, pour

eux[v- 12]. Nous trouvons la méme chose en 1 Pierre 3, 14 et 4, 14.

Le psaume 1, toutefois, nous présente simplement le résidu pieux sur la terre; et je dis « résidu» parce que
le sujet du psaume est caractérisé par la fidélité individuelle : les méchants, les pécheurs, les moqueurs
environnent le juste; la loi est son plaisir; il est un Juif pieux, se tenant loin des méchants; il est béni et
prospére. Tel est le principe de ce psaume; mais pour son accomplissement le jugement de la terre doit
intervenir, et dans ce jugement les méchants ne subsisteront pas, ni les pécheurs dans I'assemblée des justes
alors délivrés de I'oppression de ceux qui ne se souciaient pas de Dieu. Le psaume 1 nous donne le caractére
général de ’lhomme pieux, et le résultat de sa piété sous le gouvernement judiciaire de Dieu.

Un autre élément est alors introduit : I'Eternel connait la voie des justes, mais la voie des méchants périra.
D’un c6té, il y a un jugement; de l'autre, une approbation morale avant ce jugement, approbation liée a la
relation d’alliance de I'Eternel avec Israél. Nous avons vu que Christ a été, sur la terre, cet homme pieux, et
gu’ll s’est placé au milieu du résidu fidele, des « excellents de la terre » selon le psaume 16 ; |l a été parfait dans
cette position. C’est en cela que ce psaume s’applique a Christ, quoique ce ne soit pas encore d’'une maniere
directe. Le sujet propre du psaume, c’est, je le répéte, le caractere de ’homme pieux, et le résultat de sa piété
sous le gouvernement de Dieu, de I'Eternel, au milieu de Son peuple. Il ne s’agit pas encore de souffrir pour la
justice : ceci viendra en son temps ; mais il s’agit du caractére de ’homme pieux en présence des méchants, et
du résultat, mesuré par les principes immuables du gouvernement de Dieu. L’Eternel connait les justes; — les
autres périront certainement.

Le psaume 1 nous donne donc le caractére moral du résidu, sa position au milieu des méchants, le
gouvernement général de Dieu, et le lien entre I'Eternel et le juste. A coté de cela on peut remarquer que le
psaume 1 place le juste et le méchant en présence d’un jugement prochain, par lequel les méchants sont
chassés au loin, comme la balle, tandis que les justes constituent une assemblée, ce qui indique bien
explicitement qu’il s’agit du résidu dans les derniers jours. Les principes de ce psaume, le caractere des
personnes dont il y est question, et la position de ces personnes sont sufisamment clairs; ils sont en méme
temps d’une haute importance, en ce gu’ils forment une des parties essentielles de la base de tout I'édifice des
Psaumes, savoir le gouvernement de Dieu et les afflictions du résidu qui sembleraient démentir ce
gouvernement, car ce dernier ne trouvera son accomplissement que dans le jugement, aprés que le mystere de
Dieu aura été accompli. Nous sommes placés ici en face d’Israél et du gouvernement de Dieu selon la loi, mais
les justes sont distingués des méchants, et la bénédiction n’est pas la part de tout Israél comme tel, mais la part
des justes qui formeront 'assemblée quand le jugement sera exécuté. La bénédiction est sur les justes, mais
ce sont eux qui formeront le peuple quand les méchants seront chassés au loin comme la balle : c’est
exactement la doctrine de la fin d’Esaie (voyez Es. 48, 22; 57, 20; 65; 66). Seulement, dans ce dernier
chapitre, le jugement atteint aussi les nations.

Telles sont les premiéres vérités que nous rencontrons : un résidu pieux du peuple prenant son plaisir en la
loi, puis le jugement de Dieu, manifestant I'assemblée des justes selon le vrai caractére de Jéhovah, et les



meéchants chassés au loin; c’est le gouvernement moral de Dieu sur la terre, accompli par le jugement en
Israéll'”. C’est pourquoi les derniers jours sont clairement en vue.

Psaume 2. Nous avons dit que le Messie, les conseils de Dieu touchant Son QOint, constituent le second
élément essentiel de la condition d’Israél et du gouvernement de Dieu. Ici, les Gentils sont introduits et forment
le sujet principal du psaume. Comme au psaume 1, nous nous retrouvons aux derniers jours, alors que les
droits de Christ seront revendiqués et établis contre les rois de la terre et tous les opposants ; mais Israél est,
encore ici, le centre et la sphére de I'accomplissement de ces conseils de Dieu : I'Oint sera roi en Sion. Les
adversaires sont les puissants d’entre les nations, le mal, hélas! s’étendant jusqu’aux chefs d’Israél, qui,
comme nous le verrons, «mourront comme un homme, et tomberont comme un des princes »... «une nation
sans piété » (Ps. 82, 7; 43, 1). Nous en trouvons déja I'application faite par Pierre en Actes 4, 25 et 26.

J’ai dit que les conseils de Dieu a I'égard du Messie sont I’élément des voies de Dieu formant le sujet des
Psaumes, qui est introduit ici; mais le psaume 2 s’ouvre par le soulevement des nations qui veulent se
soustraire & l'autorité de ce Messie et & celle de I'Eternel qui L’a établie; les Juifs apostats, comme nous
'avons vu, étant engagés dans cette grande lutte contre Dieu. Les nations s’agitent; les peuples méditent la
vanité; les rois et les princes de la terre veulent rompre les liens de I'Eternel et de Son Oint; mais ce
soulevement ne fait qu’amener la colere et le courroux, contre lesquels toute résistance est vaine. Celui qui est
assis dans les cieux se rira d’eux, Adonai'! s’en moquera ; en dépit de tous, I'Eternel a oint Son Roi sur Sion, la
montagne de Sa sainteté : tel est le propos assuré de Dieu, accompli par Sa puissance. La présomption de
I’'homme qui résiste ne fait qu’amener sa ruine.

Il'y a plus encore : Ce roi, qui est-il ? L’Eternel Lui a dit : « Tu es mon Fils ; aujourd’hui, je t'ai engendré ». Ce
Roi, c’est quelgu’un qui étant engendré dans ce qui peut étre appelé « aujourd’hui», c’est-a-dire dans le temps,
en contraste avec I'éternité, est reconnu Fils par I'Eternel. Il n’est donc pas question ici de la précieuse vérité de
la filialité éternelle du Fils avec le Pere, bien gu’il ne faille pas I'en séparer (ce qui ne saurait se faire), mais la
Parole nous présente Celui qui, étant ’'homme oint, la « sainte chose » née dans le monde, avec le titre de Fils
de Dieu aussi (Luc 1, 35), est reconnu tel par I'Eternel. C’est pourquoi Paul nous dit que cet acte, par lequel
Jésus a été suscité (non pas ressuscité), est 'accomplissement de la promesse faite aux péres, citant le
psaume 2 comme confirmation de son dire; il rapporte ensuite un autre passage a I'’égard de Sa résurrection et
de Son incorruptibilité (voyez Act. 13, 33-35).

Christ donc, né sur la terre, est reconnu Fils de Dieu par I'Eternel, et de vastes conséquences découlent de
ce titre. Christ n’a qu’a demander & I'Eternel et les nations Lui seront données pour héritage et les bouts de la
terre pour possession. Il les gouvernera avec un sceptre de fer et les mettra en pieces comme un vase de
potier ; avec une puissance irrésistible Il dominera en jugement sur toute I'impiété et 'impuissance qui se sont
élevées contre Son tréne. Ce jugement toutefois n’est pas accompli encore, et le psaume invite les rois et les
juges de la terre a se soumettre en reconnaissant le Fils, de peur qu’ils ne périssent si Sa colére s’embrase tant
soit peu. On peut et on doit se confier en Lui, et qui peut réclamer cette confiance, sinon I'Eternel ? Cet appel
aux rois de la terre est fondé, il faut le remarquer, sur la revendication du titre de Christ au jugement royal et au
pouvoir sur la terre. Mais Christ est-Il établi roi sur Sion ? Il a été jeté hors de Sion, pendu au bois, en vue de
choses meilleures et d’une gloire plus excellente que celle qu’ll avait auprés du Pére avant que le monde
fat[Jean 17, 5] toutefois Il a été rejeté de Sion a laquelle Il s’est présenté comme Roi; et pour ce qui concerne les
nations et I’héritage terrestre, Il ne les a pas encore demandés : quand Il le fera, «au temps déterminé par le
Pére », ils Lui seront certainement donnés et Ses ennemis seront mis pour marchepied de Ses pieds[110. 11 1|



déclare Lui-méme (Jean 17) qu’ll n’a pas fait de demande a ce sujet, mais seulement pour ceux qui Lui ont été
donnés du monde. Les rois de la terre continuent a régner, plusieurs se réclament de Son nom, pour étre
cependant trouvés rebelles quand Il prendra en main Sa grande puissance, et que les nations s’irriteront, et
que Sa colére sera venue. Nul sceptre de fer ne les a encore frappées ; — le vase de potier mis en pieces n’est
pas leur image maintenant; le Seigneur ne s’est pas encore réveillé pour les mépriser; elles réegnent par
I'autorité de Dieu ; mais il n’y a point de roi en Sion : Christ a été rejeté. Cependant nous savons qu’ll est Adonai
dans les cieux.

Nous avons eu devant nous, dans ces deux premiers psaumes, les grands événements des derniers jours :
un résidu juif attendant le jugement, les méchants étant toujours sur la scene, les nations se mutinant contre
I'Eternel et Son Qint; Celui qui est assis dans les cieux se riant de leur vaine rage, I'Eternel établissant Christ
roi sur Sion et, a Sa demande, Lui donnant toutes les nations pour Son héritage : la soumission étant imposée a
tous par un jugement auquel rien ne peut résister. Point de souffrances dans tout cela, pas méme quant au
résidu du psaume 1, mais simplement les conseils et les décrets de Dieu et une puissance a laquelle nul ne
peut résister. De fait, les rois de la terre se sont levés et les princes ont consulté ensemble, et, pour ce qui est
de la puissance et de la scene terrestre, ont réussi. Christ a été rejeté et n’a pas résisté. Et maintenant, si nous
cherchons ou est le résidu et quelle est sa condition au milieu de la scéne juive de I'histoire de ce monde, nous
verrons que les grands principes caractéristiques de sa position nous sont présentés dans les psaumes 3 a 7.

On comprendra maintenant facilement comment les deux premiers psaumes forment la base de tout le livre,
bien que les psaumes suivants soient I'expression des exercices produits dans I'dme par le non-
accomplissement, pour un temps, des conseils révélés dans les deux premiers; et sous ce rapport on peut dire
que l'ordre du livre tout entier ressemble a celui d’un grand nombre des psaumes eux-mémes. La thése est
établie dans le premier ou les premiers versets; puis viennent les circonstances, souvent entierement
contraires, au travers desquelles le fidele passe, et qui 'aménent a ce gu’exprimait le commencement du
psaume.

Conformément a cette regle, les psaumes 3 a 7 nous présentent en général, et quant au principe, la
condition du résidu et les pensées et les sentiments produits dans les fidéles par I’'Esprit de Christ, au milieu de
I'état de choses qui est la conséquence, en Israél, du rejet personnel du Christ. On ne rencontre pas d’allusion
aux circonstances au milieu desquelles les fideles se trouvent historiguement eux-mémes, avant les psaumes 9
et 10; c’est pourquoi ces cing psaumes nous exposent I'opération de I'Esprit de Christ dans les fidéles,
produisant les fruits moraux convenables, de maniére a nous initier ainsi a la condition du résidu pieux, la sainte
semence qui est en Juda, quand tout est en ruine. Les principes caractéristiques de la position de ces fidéles,
les divers sentiments qui s’y déploient, sont placés devant nous. Il n’y a pas la cette puissante expression qui
s’échappe du coeur sous la pression des circonstances au milieu desquelles il se trouve ; mais chaque phase
morale met au jour les sentiments divers que I'Esprit de Christ doit produire en relation avec Dieu.

Le psaume 3 place, le premier, devant nous, la condition du résidu en général, en contraste avec le psaume
2, ainsi que I'appui et la confiance de la foi dans cette condition. Les persécuteurs de 'lhomme pieux sont
multipliés ; ils s’élévent et triomphent sur lui comme si Dieu lui faisait défaut : mais I'Eternel est son bouclier. I
se couche en paix, et, par la foi, il voit ses ennemis frappés et leur puissance renversée. Le salut est de
I'Eternel et Sa bénédiction est sur Son peuple. Ici de nouveau, remarquons-le, nous nous retrouvons aux
derniers jours; I’homme pieux, bien qu’environné par ses ennemis, repose en paix et, prophétiquement, voit



leur destruction, et la bénédiction sur Israél. Ce psaume est I'expression de la confiance en Dieu au milieu
d’ennemis multipliés et dans une position sans ressource. Sans doute Christ est entré pleinement dans cette
position, mais le psaume nous reporte aux derniers jours, aprés qu’a été établie la preuve du non-
accomplissement du psaume 2, lors de la premiére présentation de Christ comme Messie a Israél.

Le psaume 4 differe, sous ce rapport, du psaume 3; comme d’autres que nous rencontrerons plus tard, il
n’est pas seulement I'expression de la confiance en Dieu, mais il demande aussi la justice contre les fils des
hommes qui diffament toute la gloire qui appartient au peuple de I'Eternel et particuliérement & son Roi; mais
Dieu a choisi ’lhomme pieux, et la lumiére de la face de I'Eternel est sa ressource. Le psaume 3, 4 et le psaume
4, 1 font tous deux mention de la grace de I'Eternel comme étant connue par expérience.

Le psaume 5 nous présente la requéte de 'homme pieux; il fait appel au caractere de Dieu, comme
correspondant nécessairement a celui du juste et comme exigeant qu’ll I'’écoute et juge le méchant. Si le juste
aime la piété, assurément I'Eternel I'aime aussi; si le juste hait la méchanceté, assurément I'Eternel la hait.
Celui que le fidele invoque dans ce psaume, répond a ce qu’est le « Pére juste » dans la bouche du Seigneur,
au chapitre 17 de I'’évangile de Jean, avec cette différence seulement que, 1a, la réponse a été le ciel ; — ici, la
terre ; — conséquence nécessaire de la différence de position de Christ sur la terre et du résidu.

Au psaume 6, le résidu se place sur un autre terrain. Les fidéles sont opprimés, leur ame est troublée, la
grandeur de leur détresse et 'absence d’une conscience purifiée, font naitre dans leur esprit accablé la crainte
que I'Eternel ne se tourne contre eux dans Sa colére, et ils demandent que Celui-ci ne les reprenne point en Sa
colére et ne les chatie point en Sa fureur, qu’ils ont bien méritées comme nation, mais au sujet desquelles le
coeur des rachetés implore la miséricorde. lls s’attendent a étre délivrés par miséricorde et a étre sauvés de la
mort, et invitent le méchant & se retirer, car I'Eternel a entendu leur cri.

Le psaume 7 est un appel a I'Eternel, fondé sur la juste et plus que juste conduite du fidéle envers ses
ennemis, afin que I'Eternel se l&ve et se réveille pour le jugement qu’ll a ordonné, et qu’ainsi, par la délivrance
du résidu au moyen du jugement, 'assemblée des diverses nations de la terre I’environne (v. 6, 7). Alors
I'Eternel jugera les peuples; cela introduit distinctement le jugement & venir. Mais nous trouvons ici une autre
vérité : le Seigneur juge 'homme juste; si un homme ne retourne pas en arriere, mais va en avant dans sa
méchanceté, Sa colére le suivra.

Dans tout ceci nous voyons I'Esprit de Christ s’associant au résidu juif, et, sous certains rapports, nous
entrevoyons Christ Lui-méme, comme passant au travers des circonstances qui L’ont mis a méme de prendre
part a celles du résidu avec vérité, car nous avons vu que I'effet sur Sa propre ame n’a jamais été ce que cet
effet est dans le résidu. Il ne s’agit pas de I'histoire de Christ, mais de Ses sympathies pour les fideles du
résidu; et sous ce rapport, nous pouvons reconnaitre deux principes qui lient ensemble Christ et le résidu aux
derniers jours : en premier lieu, Christ introduit les fidéles, en grace, dans Sa propre position sur la terre, et, en
second lieu, Il s’associe a leur position a eux. C’est ce que nous montre Matthieu 17, 24 a 27 ou Il associe les
siens a Sa position, sans doute par anticipation, seulement Il leur révélait déja le nom du Pere. Quant a la
nature et aux principes de leur vie, les justes ont moralement les sentiments produits par I'Esprit de Christ :
leurs cris et leurs supplications sont I'expression de ce fait. Dieu reconnait les droits des justes, bien gu’ils n’en
aient pas eux-mémes clairement 'intelligence, et Il leur en fournit I'expression dans les Psaumes. C’est a la fois



un besoin et un désir, que la vie qui est en eux légitime, devant le cceur de Celui qui peut tenir compte du
fondement que Christ a posé pour la bénédiction : Il est donc juste dans Son support, quoique la justice, quant
aux Juifs, ne soit pas encore manifestée. La connaissance qu’a le résidu de ce qu’est I'Eternel — de ce qu’ll a
toujours été — pour ce qui concerne l'intégrité et 'oppression, lui donne d’attendre une délivrance qui semble
impossible!'?.

Nous trouvons ici (Ps. 4, 2; 6, 3 et ailleurs) une expression qu’il faut remarquer : « Jusques a quand ?». Ce
cri est I'expression de I'attente de la foi : Dieu ne peut pas rejeter Son peuple a toujours([lam. 3, 31]; — jusques a
quand agira-t-1l envers eux comme |l I'a fait et ne tiendra-t-1l aucun compte de I'oppression ? C’est pourquoi il
est dit quelque part : « Il n’y a personne... qui sache jusques a quand» (Ps. 74, 9).

Les psaumes dont nous venons de parler, en les considérant comme un seul tout, sont donc une exposition
générale de I'état du résidu des Juifs devant Dieu aux derniers jours, et des principes selon lesquels les fidéles
sont reconnus comme étant integres : jusqu’ici nous n’avons pas encore trouvé la puissante effusion des
sentiments des fidéles sous le poids de I'affliction. Christ est-Il donc loin d’eux tous ? Certainement non;
autrement nous n’aurions pas les Psaumes. Christ entre par Ses sympathies dans leur condition, Il forme la foi
de leurs coeurs dans cet état par Son Esprit, et entre ainsi pleinement et de la maniére la plus touchante dans
leur condition d’abaissement. Ces psaumes ne sont pas I'expression!'® de Ses propres sentiments lorsqu’ll
était sur la terre, bien que (précieuse vérité!) Il ait appris par Ses propres souffrances dans des circonstances
semblables, & soutenir par une parole celui qui est las et accablé (comp. Es. 50).

Nous sommes arrivés maintenant au psaume 8, qui clot I'exposition de la condition du résidu et des conseils
de Dieu concernant I'Oint de I'Eternel, rejeté. Ce qui est dit ici, I'est encore par la bouche du résidu, considéré
comme délivré. « Eternel, notre Seigneur ! ». C’est en vain que les nations se sont élevées contre toi | « Que ton
nom est magnifique par toute la terre ; tu as mis ta majesté au-dessus des cieux ! ». |l ne s’agit pas ici du Roi en
Sion — bien que, certainement, Il régnera comme tel ; — mais d’une gloire qui est établie au-dessus des cieux.
Ce n’est pas seulement le peuple du grand Roi, qui est ainsi béni; mais nous avons devant nous la gloire du
nom de I'Eternel, le Seigneur d’Israél, en quelque lieu qu’habitent les enfants des hommes ; non pas comme s'il
était question, dans ce psaume, de I'établissement de Christ sur la sainte montagne de Sion; mais la Parole
nous présente ici cette gloire en relation avec I'élévation du Fils de ’homme, non seulement au-dessus des fils
des hommes, mais au-dessus de toutes les ceuvres de Ses mains dans tous les lieux de Sa domination, sans
gu’aucune soit exceptée.

Et qui est ce Fils de ’lhomme ? Il a été fait un peu moindre que les anges, a cause de la passion de la mort,
couronné maintenant de gloire et d’honneur, et établi (I'épitre aux Hébreux nous montre que ceci n’est pas
encore accomplil2: 8]) sur toutes les ceuvres des mains de Dieu™. Il n’a pas pu étre rejeté comme Christ (lors
méme que ce titre doive étre aussi réalisé plus tard en Lui, par Celui qui, du haut des cieux, se rit de la rage
impuissante des rois de la terre) sans que les conseils de Dieu Lui eussent préparé une position encore plus
glorieuse, savoir d’étre couronné de gloire dans les cieux et établi dominateur sur toutes choses. Les titres de
Fils de Dieu et de Fils de David, Roi en Sion, sont Ses titres sur la terre (comparez Jean 1, 49-51); mais Sa
premiére réjection comme tel, Lui ouvre cette gloire plus étendue qu’ll a également justement acquise — ce qui
appartient au Fils de I'homme selon les conseils de Dieu. C’est pour ce motif que nous voyons le Seigneur
défendre a Ses disciples de dire plus longtemps qu’ll ft le Christ (Matt. 16, 20, 21; 17, 12; Luc 9, 20-22), car I
était alors virtuellement rejeté par Israél, parce que le Fils de 'homme devait souffrir et étre rejeté, livré aux



nations, mourir et ressusciter. Sans doute, il y avait la grace envers Israél — mais c’était la grace envers
I’homme, envers I'homme en Christ : — et le Seigneur d’Israél, I'Eternel, avait ainsi un nom magnifique par
toute la terre.

Ce résultat glorieux de la fin de notre psaume est proclamé par la bouche du résidu, bien que ce résultat soit
amené par une gloire bien plus excellente et soit dépendant d’elle. En présence de la fureur et de la
méchanceté de Ses ennemis, et pour confondre les oppresseurs et les infatigables et impitoyables
persécuteurs de Ses saints et de Son peuple, Dieu a choisi ce qu’il y a de plus faible sur la terre pour en tirer Sa
parfaite louange. La réception du Christ, entrant a Jérusalem sur le poulain d’'une anesse, nous en présente
comme une image anticipée, mais le plein accomplissement est pour les derniers jours. Christ avait recu
témoignage comme Fils de Dieu en ce qu’ll avait ressuscité Lazare[Jean 11]; comme Fils de David, dans Son
entrée a Jérusaleml[Jean 12, 12-19]; comme Fils de ’homme, lorsque les Grecs étaient montés[Jean 12, 20-23],
mais Il devait mourir pour avoir cette derniere gloire (Jean 12, 24). Aux derniers jours tout ne faillira pas ainsi
sur la terre, mais sera accompli en puissance : en attendant Il est couronné de gloire et d’honneur dans un lieu
plus excellent.

Tout le psaume dont nous nous occupons a un caractére d’élévation et d’énergie en rapport avec la grande
délivrance qu’il célebre. L’homme est si peu de chose devant la création : qu’est-ce que ’homme quand nous
considérons I'étendue et la gloire de l'univers ? Mais regardez a Christ, et toute cette magnificence paélira
devant la gloire excellente de Celui sous les pieds duquel sont placées toutes choses. Ces choses mémes en
recevront un nouvel éclat. L’homme est, en effet, grand et élevé au-dessus de toutes choses en Lui, le Fils de
I’'homme, établi sur toutes choses.

Ce n’est pas ici le lieu de faire remarquer I'emploi que le Nouveau Testament fait de ce psaume 8, mais
I'emploi qui en est fait rend évidents et son sens et son importance. Le chapitre 15 de la premiére épitre aux
Corinthiens nous montre qu’il est accompli en résurrection; par le chapitre 2 de I'épitre aux Hébreux, nous
apprenons que l'assujettissement de toutes choses sous les pieds du Fils de I’'homme aura lieu dans le monde
a venir, et que ces choses ne sont pas encore actuellement placées sous les pieds de Christ, mais qu’ll est déja
maintenant couronné de gloire et d’honneur ; par le chapitre 1 de I'épitre aux Ephésiens, nous voyons de plus
que I’Assemblée est unie a Lui dans cette position de gloire, mais ce point n’entre en aucune maniére dans le
but et la portée du psaume, car il fait partie du mystere caché dés les siécles et les générations (Col. 1, 26).

Avant d’entrer dans I'examen des psaumes suivants, je voudrais passer brievement en revue le champ que
nous venons de parcourir, en nous occupant des psaumes qui forment comme l'introduction de tout le livre.
Nous avons vu d’abord le résidu des derniers jours, ensuite les conseils de Dieu touchant le Messie. Mais les
rois et les princes de la terre s’élévent contre I'Eternel et contre Son Oint : cependant Il sera établi Roi dans
Sion. Nous avons trouvé ensuite, dans les psaumes 3 a 7, les grands principes de la marche du résidu au
milieu des circonstances dans lesquelles il se trouvera lui-méme : on n’y rencontre pas ces expressions
profondes des sentiments que produit ailleurs la grandeur de la détresse, mais celles-la seulement qui se
rapportent aux sentiments de confiance et de foi que la grace fait naitre dans la position ou le résidu se trouve.
Au psaume 3, nous trouvons la confiance; au psaume 4, I'imploration adressée au Dieu de la justice, et le
sentier du juste; au psaume 5, le juste crie a I'Eternel, parce que I'Eternel distingue le mal du bien, et ainsi il
faut que le méchant soit 6té et que Jéhovah bénisse le juste qui se confie en Lui. Le psaume 6 fait appel a la
compassion : le juste, troublé dans son ame, supplie I'Eternel de ne pas le reprendre dans Sa colére, et Celui-Ci
I'a entendu dans sa détresse, afin de le sauver de la mort; au psaume 7, le juste demande l'intervention de



I'Eternel contre ses persécuteurs, placant en contraste leur conduite, et la sienne envers eux ; mais I'Eternel
juge Son peuple.

Tels sont les principaux éléments des relations de I'Eternel et du résidu de Son peuple en ce jour-la.
Combien il sera précieux pour les fideles de trouver ainsi pour leur foi un soutien et une expression, élevés au-
dessus de leurs craintes, par le moyen de ces témoignages de grace de I'Esprit de Christ, afin d’étre conduits
par eux, justifiés dans leurs meilleures espérances et calmés au milieu de leurs plus justes craintes! |l me
semble qu’il est facile de comprendre pourquoi Christ n’a pas pu avoir personnellement les sentiments et les
désirs qui sont exprimés ici, et comment il se fait qu’ll a pu produire cependant par Son Esprit,
prophétiquement, ces mémes désirs dans le résidu et entrer par Ses sympathies dans toutes les circonstances
qui entourent celui-ci. Il descendit du ciel et ne perdit jamais I'esprit qu’on y respire, bien qu’ll se trouvat dans
les circonstances que Sa présence sur la terre a amenées sur Lui; mais cet esprit, ¢’est I'amour. Christ était au-
dessus du mal dans la puissance de I'amour et dans la conscience des sentiments divers que devait
nécessairement avoir le Fils de 'homme «qui est dans le ciel»[Jean 3, 13| quoiqu’ll passat par toutes les
afflictions auxquelles pouvait étre assujetti le Fils de I’'homme sur la terre. Il passa au travers de toute la
détresse que le péché et l'inimitié infatigable de 'homme, aussi bien que I'insensibilité de Ses disciples!'®,
pouvaient attirer sur Lui; — mais d’autant plus sensible Lui-méme a cette détresse et la ressentant d’autant
plus profondément, qu’ll était parfait, Il était élevé au-dessus de tout le mal, en amour, dans la perfection
personnelle du bien. Le résidu ne sera pas ainsi : il sera soutenu par Dieu, non pas seulement au milieu du mal,
mais sous le mal, quand il sera oppressé par lui, par le sentiment de la culpabilité, par la crainte de la coléere ; et
non seulement par un sentiment profond de la colére, mais, plus que cela, par une frayeur de cette colere,
agissant sur I'ame pour la cribler. Il n’y a point de délivrance pour les fidéles, si ce n’est par la destruction de
leurs ennemis; et ils soupirent apres cette destruction : ces ennemis sont aussi ceux du Seigneur, et le désir
des fideles est juste (voyez Ps. 6, 5, 7, 10). Christ, nous I'avons fait remarquer, n’a pas fait ainsi : Il était élevé
au-dessus de toute cette haine, en amour céleste et en vraie et consciente communion avec Son Pére, dont Il
avait a accomplir en paix la volonté, sachant qu’ll était approuvé de Lui, jusqu’a ce que, a la fin, Il entrat dans
cette sombre vallée, ou, pour I'amour de nous et d’Israél, Il dut rencontrer la colére ; mais la tout se passe entre
Dieu et Lui. Quant a Ses ennemis humains, |l dit seulement : Si c’est moi que vous cherchez, laissez aller ceux-
ci (Jean 18), et tous tombent a la renverse devant Lui; c’est a Lui de leur dire en paix : « C’est ici votre heure, et
la puissance des ténebres ! » [Luc 22, 53], C’est pourquoi Lui-méme, I'amour divin, traversant toutes les afflictions
gu’lsraél, ou bien nous-mémes, pouvons avoir a traverser, |l passa au travers de tout personnellement, en
amour : tout a été senti par Lui, mais Il était élevé au-dessus du mal, en amour envers les hommes, étant en
parfaite communion avec le ciel, son amour et sa faveur. En cela Christ est un modéle pour nous chrétiens, non
pas pour Israél. Mais Il traversa réellement tout ce par quoi le résidu ne pourra jamais passer, étant toutefois
assez libre a I'’égard de toute la puissance que pouvaient exercer sur Lui ces circonstances, pour sentir pour les
autres, dans ce chemin qu’ll traversait. Parfait dans ce sentier, Il inspire prophétiquement les expressions de la
foi a ceux qui ne connaissent pas encore I'amour céleste et la délivrance, a ceux qui sont oppressés au milieu
de leurs afflictions; et Il exprime par I'esprit prophétique, devant Dieu (comme ferait I'Esprit en de telles gens),
les sentiments de leurs coeurs oppresseés, sentiments auxquels les circonstances donnent naissance, la ou la
faveur divine et la délivrance ne sont pas connues. Nul ne peut entrer aussi bien dans les afflictions d’autrui
sous cette détresse, que Celui qui en connait les causes et I'effet, quant aux relations avec Dieu, mais qui ne
s’y trouve pas Lui-méme. Christ a été dans toute leur affliction; Il I'a sentie, mais Il n’a pas senti, comme a
'égard d’autres afflictions, ce que ceux-la sentent qui s’y sont plongés, et qui, a cause de leurs fautes,
nécessairement et justement, sont occupés d’eux-mémes. Il était rempli d’amour divin pour Ses oppresseurs.



Ses sympathies étant parfaites, elles L’ont fait entrer dans toutes les circonstances et les sentiments du résidu,
et en ont fourni I'expression divine.

On dira peut-étre qu'il a été facile pour Lui de fournir cette expression par I'Esprit prophétique, si Lui-méme
n’‘est pas réellement entré dans ces circonstances. Mais a cela je réponds que dans chaque partie des
afflictions, Il est entré pleinement; et infiniment plus complétement que ne le fera jamais le résidu, ayant
souffert, en outre, ce que celui-ci ne souffrira jamais, précisément parce que Lui I'a souffert a leur place. Or,
cette souffrance plus profonde dans laquelle Il est entré, loin de L’empécher de sympathiser parfaitement, L'a
rendu capable d’avoir cette sympathie en rapport avec toute la détresse qui venait de Satan et de Dieu sur Sa
propre ame, tandis qu’il n’était pas question chez ceux qui avaient causé la détresse de sentir cela. Il traversa
tout de la méme maniere qu’eux, bien plus profondément toutefois, et Sa part a été la plus lourde, en ce qu’ll a
pris sur Lui ce qu'aucun d’eux n’aura jamais a porter.

Lorsque les fidéles du résidu seront dans les mémes afflictions, sans connaissance de la faveur divine, |l
leur apportera, par ces psaumes, tous les sentiments auxquels Dieu peut donner Son approbation et préter Son
oreille. Il conduira leurs ames au travers de ces afflictions. Que de fois, lorsque nous-mémes nous osions a
peine exprimer ce que nous sentions, par crainte d’offenser Dieu, au milieu des incertitudes d’une foi
environnée de nuages, n'avons-nous pas été calmés par un texte qui exprimait nos afflictions d’une maniere
qui, étant de Dieu, doit étre juste, et n’avons-nous pas été ainsi fortifiés dans la foi en regardant a Dieu : il en
sera de méme pour le résidu.

Les psaumes 9 et 10 nous introduisent historiquement au milieu des circonstances dans lesquelles se
trouve le résidu aux derniers jours, dans la terre d’lsraél. Les grands principes ont été posés : le résidu; — le
Messie ; — I'affliction au milieu d’Israél en suite de Son rejet; — un sentier gqu’ll a personnellement appris a
connaitre ; — la gloire dans le Fils de ’'homme ; et nous trouvons maintenant, dans ces deux psaumes 9 et 10,
une sorte de préface qui, nous initiant a ces circonstances, nous fait connaitre la scéne des exercices d’ame
des fideles, I'état de choses qui donne naissance a ces exercices, et la délivrance opérée par le jugement de
Dieu.

Nous pouvons remarquer ici, comme confirmation de ce que nous avons avancé précédemment, que
’homme juste, le Messie selon les conseils de Dieu — mais rejeté (avec les afflictions du résidu qui en
découlent et dans lesquelles Il entre), et en résultat glorifié¢ comme Fils de 'homme et établi sur toutes les
ceuvres des mains de Dieul8 6] — ayant été placé devant nous dans les huit premiers psaumes, nous nous
trouvons d’abord aux derniers jours, alors que le résidu juste sera sous I'oppression des méchants et des
nations. Les psaumes 9 et 10 nous font entrer d’'une maniere plus détaillée dans les circonstances de ces
derniers jours. Le Messie, en esprit, dans le résidu opprimé, reconnait la justice du Dieu qui est assis sur le
tréne, jugeant justement.

Remarqguons également en passant, la grande différence qu’il y a entre la célébration de la justice de Dieu,
assis sur le tréne, jugeant justement, et vengeant 'homme juste de I'oppresseur — et cette autre scéne, ou
nous voyons Christ sur la croix qui n’a pas été vengé sur la terre, mais qui se déclare Lui-méme abandonné de
Dieu[Matt. 27, 46] . Ses ennemis, en apparence, accomplissant tout leur méchant conseil contre Lui; mais alors,
la justice étant établie par des voies célestes, la justice de Dieu Le fait asseoir a Sa droite dans les lieux
célestes : «De justice, parce que je m’en vais a mon Pere et que vous ne me voyez plus » (Jean 16, 10). Pour
ce qui concerne cette justice, Il a été entiérement retiré de ce monde, de maniere que les disciples, comme
étant dans la chair, et c’était le cas des Juifs, ne L'ont plus vu. Il avait glorifié Dieu, et était glorifié en Dieu



comme Dieu avait été glorifié en Lui. La justice qui jugeait I'oppresseur, quoique exercée par Dieu qui seul est
réellement juste et a la puissance, avait sa sphére et sa mesure dans le gouvernement terrestre et dans la
distinction qu’elle faisait entre le juste et le méchant au milieu des hommes, entre 'opprimé et 'oppresseur : elle
se liait au juste gouvernement de Dieu. L’intelligence de cette différence est une clef pour la compréhension de
toute la structure des Psaumes.

Un autre point qu’il ne faut pas passer sous silence est celui-ci : Dans nos traductions, divers mots hébreux
sont rendus par peuple. Ainsi : Ham, Hammi (au singulier), «peuple », «mon peuple » (Israél) Ps. 3, 6, 8;
Gojim, «les nations ou les paiens », Ps. 2, 8, c’est-a-dire ceux du dehors, en contraste avec Israél, peuple de
Dieu (Israél est une fois désigné par ce mot pour signaler sa culpabilité, Ps. 43, 1) ; lummim, «les peuplades »
Ps. 7,7, en général, sur la terre, les diverses races de ’humanité ; Hammim, pluriel, «les peuples » Ps. 7, 8, je
pense les nations envisagées en connexion avec Israél rétabli et placées en relation avec Jéhovah.

Nous pouvons aborder maintenant 'examen des deux psaumes que nous avons devant nous.

Le psaume 9 nous présente ['Eternel, le Trés-haut (noms que Dieu prend en relation avec les Juifs d’une
part et avec I'accomplissement millénaire des promesses faites a Abraham d’autre part), délivrant le peuple de
I'oppression des nations et mettant fin a la puissance du méchant par le jugement. Le Juif délivré célebre cette
bonté qui a revendiqué les droits du juste et maintenu sa cause. C’est réellement I'Esprit de Christ qui parle ici,
comme ayant pris en main la cause du juste : c’est le droit de Christ; si le Juif a quelque droit, c’est par Lui, et
si les fidéles invoquent ce droit, c’est Lui qui a mis les paroles dans leur bouche. En effet, si Christ n’était pas
entré dans leur affliction, et s’ll ne leur avait pas donné ces paroles, ils n’eussent pu parler de « mon droit ».

Pénétrons maintenant un peu plus avant dans le détail des circonstances auxquelles ce psaume nous initie.
L’homme humble et opprimé célébre Dieu de tout son cceur, sous le double nom de I'Eternel et du Trés-haut
(comparez Ps. 91 et Gen. 14, 19-20). La défaite de ses ennemis n’est pas seulement une victoire humaine; ils
tombent et périssent devant la face de I'Eternel qui est intervenu pour revendiquer le droit du juste et maintenir
sa cause, proprement le droit et la cause de Christ qui s’était placé Lui-méme au milieu des fideles dans Ses
sympathies miséricordieuses.

Au verset 6 nous trouvons un principe important pour la foi dans tous les temps, alors réalisé de fait : les
efforts de I’ennemi ici-bas sont pour un temps; il peut, si Dieu le permet, détruire la prospérité présente; — le
Seigneur demeure a jamais; nous n’avons qu’a faire Sa volonté sur le chemin qui est devant nos pieds; Sa
volonté s’accomplira toujours a la fin. Cette volonté que nous accomplissons dans notre course, peut-étre dans
I'affliction et la souffrance maintenant, dominera certainement au terme de la route. Le moment était venu ou les
destructions devaient prendre fin pour toujours — les villes et leur mémoire avaient été détruites : I'Eternel
demeure a toujours. Nous avons oui parler de la patience de Job[Jaca. 5, 11] — ¢’était pendant le cours de son
épreuve ; mais nous avons vu la fin du Seigneur — ceci devient un fondement de la foi. La foi marche avec
Celui qui tient certainement la fin entre Ses mains : Il est assis a toujours; Il a préparé Son tréne pour le
jugement. Il jugera en justice le monde universel et exercera le jugement sur les peuples avec droiture.

Tel est le caractére public de I'Eternel ; mais il y a un c6té particulier de Son caractére personnel, si I'on peut
parler ainsi, dont la manifestation, publique aussi, est le sujet principal du psaume 9; avec le premier caractere
public dont nous venons de parler, elle forme réellement le grand sujet de tous les Psaumes; ces deux
caracteres sont connus seulement de la foi et ils sont célébrés par anticipation. Ce second caractére est que
I'Eternel est un refuge pour I'opprimé, un refuge au temps de la détresse. C’est pourquoi ceux qui connaissent



Son nom, se confient en I'Eternel en tout temps. Son intervention en faveur de ceux qui Le cherchent dans ce
jour-la, rendra Son nom glorieux en tout lieu.

Un autre point nous est encore présenté ici : I'Eternel, se révélant ainsi, habite en Sion. Ses exploits (c’est-
a-dire ce qu’ll fait pour la gloire de Son nom, par le jugement en faveur du résidu) seront publiés parmi les
peuples, afin que les fidéles du résidu soient ainsi rendus capables de se confier en Lui. Le mot hébreu que
nous trouvons ici n’est pas celui qui est employé souvent pour désigner les peuples; et ce mot particulier doit
s’appliquer, je pense, aux nations que Dieu reconnait. L’Eternel est ainsi retourné dans Sion a la fin. Aux
versets 13 et 14 les fidéles du résidu implorent I'Eternel, faisant appel a8 Sa miséricorde, afin que leurs coeurs
Le célebrent en Sion aussi bien que Ses jugements. Le verset 15 célebre le jugement, dont le cété moral nous
est donné au verset 16 : I'Eternel se fait connaitre par le jugement qu’ll exécute.

La maniere dont ce psaume 9 sert ainsi de préface au livre des Psaumes tout entier, et nous fait connaitre,
et sa portée, et son application aux derniers jours, est évidente ; et une fois bien saisie, elle sert grandement a
la compréhension de la structure générale du livre.

Aux derniers versets, les méchants (ici c’est au pluriel et cela a son importance, car il y a aussi «le
méchant »[2 Thess. 3, 3] comme Paul I'appelle), quels qu’ils soient d’ailleurs, Juifs ou Gentils, mais plus
particulierement le Juif et puis toutes les nations qui oublient Dieu, c’est-a-dire qui n’avaient pas voulu se
souvenir de Dieu, sont présentés comme devant étre rejetés et jugés, placés dans le hadés par le jugement.
C’est en ceci que Dieu se souvient des opprimés, car la destruction des méchants est leur délivrance, et c’est
pourquoi le résidu s’écrie : « Léve-toi, 6 Eternel | ». Ce trait nous fournit I’explication de certaines expressions
des Psaumes auxquelles jai fait allusion plus haut — l'imploration du jugement. Comparez les caractéres de
ceux qui sont jugés, dans les chapitres 1 et 2 de I'épitre aux Romains; remarquez seulement que la coleére,
dans ces chapitres, est la colére révélée du ciel[Rom. 1, 18] et non pas la colére gouvernementale sur la terre,
colere qui vient de Sion; remarquez encore que, comme on pouvait s’y attendre, on trouve, dans I'épitre aux
Romains, un développement moral plus grand et non pas le jugement extérieur des nations. En Apocalypse 4,
nous avons, dans les quatre animaux, les caractéres des chérubins aussi bien que des séraphins, pour
annoncer, je crois, que les jugements qui vont s’exécuter sont a la fois conformes a la sainte nature de Dieu et a
Ses voies gouvernementales. Il est vrai que le cas d’Esaie 6, ot nous ne trouvons que les séraphins, s’applique
a un jugement gouvernemental, alors que la grace épargne un résidu, mais I'incompatibilité entre I'Eternel et la
souillure est placée devant le prophéte.

Le psaume 10, dans son ensemble, dépeint I'état des choses aux derniers jours, jusqu’au moment ou
I'Eternel se léve pour le jugement, et plus particuliérement le caractére du méchant, car on reconnait le
méchant & son caractére, et c’est dans le Juif spécialement que ce caractére se retrouve (comp. Es. 40 & 48
qui s’occupe particulierement de l'idolatrie et de Babylone ; et 49 a 58 qui traite du rejet du Messie, ces deux
péchés capitaux qui aménent les Juifs sous le jugement, le péché contre I'Eternel et celui contre Son Oint). Le
méchant, dans son orgueil, agit d’aprés ce qui se voit, tandis que le juste agit en se confiant au caractere de
I'Eternel, par la foi en Lui. Le méchant se glorifie du désir de son &me et bénit I'avare que I'Eternel abhorre; il
poursuit ses plans, sans conscience, cherchant a détruire I'affligé par ses artifices, et estimant que Dieu I'a
oublié. De quel secours Christ ne peut-ll pas étre ici pour le résidu ? Les débonnaires élévent leur voix sous
I'oppression ; pourquoi I'Eternel se tient-Il loin et se cache-t-1l au temps de la détresse ?

Les débonnaires sont loin en effet d’étre la ou Christ a été; toutefois 'ombre, si je puis dire ainsi, de ces
souffrances que Christ a traversées, passe sur eux, mais ils peuvent espérer en Dieu. Ainsi au verset 12, ils



implorent Dieu afin qu’ll éleve Sa main, qu’ll n’oublie pas les affligés ; pourquoi le méchant méprise-t-il Dieu ? —
L’Eternel I'a vu, et recherchera : — le malheureux s’abandonne & Lui.

Les versets 16 et suivants célébrent I'entrée de I'Eternel sur la scéne en réponse aux supplications des
débonnaires, et les résultats qui découlent de cette intervention. L’Eternel est Roi & toujours — les nations ont
péri de dessus Sa terre. Voila le jugement public; puis le secret de Jéhovah : Jéhovah a exaucé le désir des
débonnaires; Il a préparé leur cceur; ensuite Il a entendu leur cri; et Sa réponse sera le jugement; Il sera juge
en faveur de I'orphelin et de celui qui est opprimé, en sorte que ’'homme de la terre, celui qui a sa force et son
espérance sur la terre, n’effraye plus désormais.

Quelques observations supplémentaires sur les deux psaumes que nous venons de parcourir ne seront pas
hors de propos.

A c6té du résidu pauvre et débonnaire qui s’attend a Dieu, il y a deux autres, et méme dans un certain sens,
trois autres classes de personnes : il y a les nations, gojim, étrangéres a Israél, qui I'oppriment, des ennemis de
Dieu; puis les méchants, qui seront alors plus spécialement au milieu des Juifs, comme nous 'avons vu. Mais
ces méchants sont mentionnés a un double point de vue, et c’est pourquoi j'ai parlé de trois classes de
personnes : en général — dans le psaume 10 partout, et dans le psaume 9 partout, excepté au verset 17 — |l
est parlé du méchant au singulier; au verset 17, il est parlé des méchants au pluriel, afin de montrer gu’ils
seront tous précipités dans le shéol. L’expression de méchant, au singulier, définit le caractére, bien que je ne
doute pas qu'il y aura un méchant particulier, harashah, o anomos I'antichrist; il est mentionné ici certainement
par son caractére, non pas par une prophétie distincte touchant sa personne. L’anomia est manifestée — mais
non pas I’'anomos — et elle n’est pas restreinte a un seul. L’analogie de tout ce qui concerne le Christ dans Ses
circonstances de réjection sur la terre est claire; il en est ainsi de toutes les formes de la méchanceté : la trinité
méme est imitée, en mal, dans I’Apocalypse; on y trouve la cité de la corruption, comme aussi I'épouse de
Christ, et ainsi de suite. Jusqu’ici, sauf pour ce qui est du Messie des conseils de Dieu, présenté au psaume 2,
’homme juste a été placé devant nous caractéristiquement; ici, comme cela est nécessaire, la Parole
caractérise toute la classe des personnes opposées a I'Eternel et a Son Christ, bien qu’'un seul homme puisse
étre I'expression concentrée, pour ainsi dire, de ce caractére. Le résidu était appelé a juger d’aprés ce
caractere, moralement.

De plus, remarquez-le, les méchants sont jugés avec les nations; ils tombent tous ensemble sous le méme
jugement. Les méchants seront repoussés jusque dans le shéol, et avec eux toutes les nations qui oublient
Dieu : « Tu as tancé les nations, tu as fait périr le méchant» (9, 5). Ce psaume 9 nous présente, comme nous
I'avons vu, I'aspect général de lintervention de I'Eternel en jugement; au psaume 10 nous avons
particulierement la position du résidu affligé et tourmenté, au-dedans ; c’est pourquoi nous trouvons qu’il est fait
mention du méchant (un homme), non pas des nations, jusqu’a ce que, lors de I'exécution du jugement, ils se
trouvent tous également retranchés de la terre de I'Eternel, de maniére a identifier le jugement avec les
déclarations générales du psaume 9. Il est inutile d’ajouter combien tout ceci répond pleinement a I'histoire qui
nous est donnée des derniers jours.

Le psaume 11 nous montre ce que doit faire le résidu juste lorsque le pouvoir du mal est établi dans la terre
d’Emmanuel. Nous avons déja dit que les psaumes 11 a 15 nous donnent les pensées et les sentiments du
résidu dans ce temps-la, c’est-a-dire a la suite de I'état de choses dont il a été question dans les psaumes 9 et
10. En voici les traits généraux.



Le psaume 11 nous présente le juste rejetant loin de lui I'idée de faiblir, comme s’il était sans ressource
devant I'impie méchanceté de ceux qui ne craignent pas Dieu : il se confie en I'Eternel. Cependant le méchant,
de toute sa force, cherche la destruction de ceux qui sont droits de cceur. Si toute ressource humaine, tout
terrain sur lequel I'espérance aurait pu s’établir sur la terre, font défaut, que fera le juste ? L’Eternel demeure le
méme, immuable comme toujours : Il est au palais de Sa sainteté; Il a Son lieu sur la terre, lieu que la foi
reconnait, quelque ruiné qu’il soit; et Son tréne est dans les cieux. La, aucun mal n’a acces, et Son tréne
domine & jamais. Mais il y a plus que cela : si I'Eternel habite dans un repos que rien ne peut troubler, parce
gu’ll est le Tout-puissant et s’ll est élevé au-dessus de tout mal, dans les cieux, Il regarde vers la terre : Il la
gouverne, car c’est de la terre, et non pas de la part céleste de I'Eglise, qu'il est question, comme du reste dans
tout I’Ancien Testament. Ses yeux voient, Ses paupiéres sondent les fils des hommes. Quelle solennelle et
puissante consolation pour ceux qui sont dans I'épreuve. Les voies gouvernementales de Dieu nous sont
encore découvertes davantage. L'Eternel sonde le juste : I'histoire de Job, image de ce qui arrive & Israél, nous
'apprend. Aujourd’hui, I'état de choses qui nous entoure n’est en aucune maniére une révélation du
gouvernement de Dieu; la foi sait que Dieu a la haute main et que toutes choses concourent ensemble au bien
de ceux qui aiment Dieu[Rom. 8, 28]; mais Dieu ne gouverne pas immédiatement, en sorte que I'état de choses
présent puisse montrer le résultat de I'estimation que Dieu fait du bien et du mal ici-bas. S’il en était ainsi, nous
ne verrions aucun mal toléré; le juste fleurirait et prospérerait dans toutes ses voies : mais il en est tout
autrement. Pendant ce temps, I'Eglise a sa part en dehors du monde, elle a le lieu de son habitation la ou Christ
est allé lui préparer place; elle souffre avec Lui et régnera avec Luil2 Tim. 2, 12], Mais quant a tous Ses saints, |l
les éprouve ; quant au méchant qu’ll hait, Il fera pleuvoir sur lui le jugement, des pieges, du feu et du soufre ; car
I'Eternel juste aime |a justice et Sa face regarde I'hnomme droit.

Tel est donc, pour ce temps-la, le vrai fondement de la foi, alors que le résidu sera dans I'’épreuve. Dieu
regarde : Il éprouve le juste et exécutera Son jugement au temps convenable. Cela découle du fait que
«’Eternel juste aime la justice ». Mais si c’est 1a le fondement général de la confiance et de la marche de
I’'homme pieux, le juste, cependant, n’est pas insensible au mal, et il peut le présenter a Dieu, comme nous le
vVOyons au psaume suivant.

Psaume 12. « Sauve, Eternel | car ’homme pieux n’est plus » ; 'Eternel retranchera les |&vres flatteuses et la
langue orgueilleuse, car tel est le méchant. Le méchant ne connait ni résistance, ni frein a sa volonté; il dit :
« Qui est seigneur sur nous ? ». Mais, parce qu’il opprime les débonnaires, a cause de cela méme, I'Eternel se
leve. La parole de Dieu en laquelle les fideles avaient mis leur confiance, et qui leur promettait du secours,
comme témoignage nécessaire du caractére de I'Eternel vers lequel ils ont regardé, cette parole de Dieu est
pure, éprouvée par sept fois; elle portera infailliblement son fruit promis; il N’y a en elle rien de trompeur.
L’Eternel préservera Ses pauvres de la génération des méchants ; mais les méchants ont libre carriére quand
les gens vils sont élevés parmi les fils des hommes.

Au psaume 13, le juste est réduit a la derniere extrémité, en tant qu’il s’agit du mal qui vient des hommes :
on pourrait penser que Dieu I'a entierement et définitivement oublié. Son ennemi a été exalté par-dessus lui, et
lui, consultait dans son coeur ; mais alors il a crié, il a regardé vers I'Eternel pour étre entendu, de peur qu’il ne
périt, d’'un cbté, et de peur aussi que son ennemi ne pat dire qu’il a eu le dessus. Jéhovah I'entend ; le juste
peut se réjouir de sa délivrance et chanter la louange de Celui dans la miséricorde duquel il s’est confié et qui, a
la fin, agit envers lui dans Sa bienveillance.



Au psaume 14, le mal a atteint son apogée devant Dieu. Ce qui est toujours vrai de la chair est placé
maintenant sous le regard de Dieu, au temps ou |l va juger. Les hommes s’élévent orgueilleusement contre Lui :
oui, c’est 1a ce qui améne le jugement. L'Eternel regarde des cieux pour voir s'il y a, parmi les hommes,
quelgu’un qui ait de lintelligence ou qui cherche Dieu. Mais il n’y a personne. Il y a bien un résidu, en qui la
grace opére, que I'Eternel reconnait déja comme Son peuple (v. 4); et les méchants le dévorent comme ils
mangeraient du pain; ils n’invoquent point I'Eternel. L’orgueil et la méchanceté de ’nomme sont la dans leur
plein épanouissement; mais bientdt tout change : Dieu est au milieu de la génération juste. La frayeur tombe
sur l'orgueilleux qui, peu auparavant, jetait de I'opprobre & I'affligé parce qu’il se confiait en I'Eternel. Le verset 7
nous montre que tout ceci est présenté d’une maniére anticipée et prophétique et nous fait voir ou et comment
tout sera accompli : c’est le désir de ’lhomme pieux selon I'intelligence de la foi. Le juste attend la délivrance, il
I'attend de Sion, remarquons-le, n’étant pas satisfait jusqu’a ce que le Seigneur établisse la Sa louange. Le
peuple est envisagé comme étant captif.

Alors vient la question : Qui aura part aux bénédictions de cette sainte montagne lorsque le Seigneur aura
établi en Sion le siege de Son juste pouvoir ? Le psaume 15 répond a cette question : Ce sera celui qui marche
dans I'intégrité de son cceur dans le chemin de la loi. Remarquez ici que, tandis que les hommes pieux —
quand tout est obscurité autour d’eux, quand la méchanceté a complétement le dessus, que les fondements de
toute espérance terrestre de la part des hommes, méme dans les choses qui concernent Dieu sur la terre, sont
détruits, et que la méchanceté a pris la place de la justice — élévent leurs yeux en haut et voient le trone
immuable dans le ciel, et ainsi toutes choses dans le ciel et sur la terre mises en rapport ensemble ; cependant
le point qu’ils ont en vue, c’est I'Eternel dans le temple de Sa sainteté, et la délivrance venant de Sion. C’est, en
effet, ainsi que les choses s’accompliront (voyez Es. 66, 6). Le trone immuable dans le ciel établira en
puissance le trone longtemps vide sur la terre. L’Eternel sera dans Son temple, mais Il régnera, en la personne
de Christ, en Sion. C’est une délivrance juive dans son caractere, et selon les justes espérances des Juifs.

Nous devons faire ici une remarque générale et importante : c’est que le résidu jouit pleinement du
sentiment de sa relation avec I'Eternel. Quelle que soit I'épreuve, quelle que soit la condition du résidu, quelle
que soit la méchanceté du peuple ou I'oppression des nations dans le pays, la foi du résidu regarde a sa
relation avec I'Eternel. C’est pourquoi aussi I'Eternel est vu comme étant dans Son temple![11. 4], bien que, pour
le moment, il N’y ait encore aucune manifestation de Sa puissance. Le résidu, par conséquent, n’est pas
envisagé non plus comme encore entierement chassé hors du pays, ni la puissance de I’Antichrist comme
manifestée : quand I'Antichrist établira sa puissance, il y aura révolte ouverte et les fidéles seront obligés de
s’enfuir. Mais le méchant et les nations, comme telles, dans le pays, sont en vue, et nous apprenons clairement
par le psaume 11, que I'expression : «le méchant» désigne ici un caractére et non une personne; c’est
pourquoi nous avons le pluriel partout, excepté au verset 5, ou le méchant est mis en contraste avec le juste.

Les psaumes qui nous occupent dans ce moment, passent par-dessus I'expulsion du résidu hors de
Jérusalem, nous introduisent en espérance sur une autre scene, et nous montrent la délivrance opérée par
I'Eternel quand Il est réellement revenu & Jérusalem : non pas, comprenons-le bien, la destruction de
I’Antichrist par la venue du Seigneur descendant du ciel ; mais I'expulsion des oppresseurs gentils par I'Eternel
établi en Sion. C’est pourquoi tout Israél est introduit (Ps. 14, 7), et la délivrance vient de Sion. C’est pourquoi
aussi, ces psaumes, dans la mesure ou ils s’appliquent a Christ, ont en vue le temps durant lequel Christ
marchait sur la terre avant Sa réjection finale. En général ils ne s’appliquent pas directement a Lui, sauf les
psaumes 2 et 8, mais au résidu; cependant dans Sa marche sur la terre depuis Son baptéme par Jean-



Baptiste, Christ s’est associé publiquement au résidu, dans Sa grace, comme, a la fin de Sa carriéere, Il a goGté
en grace les souffrances finales des fidéles au terme de leur histoire.

Tous ces psaumes nous présentent I'état du résidu pendant qu’il a encore sa place au milieu des nations
qui n‘ont pas encore ouvertement rompu avec |'Eternel par 'apostasie, mais dont la méchanceté se montre de
fait et marit jusqu’a son plein développement : les fidéles devancent, par la foi, le temps ou I'Eternel, assis en
Sion, délivrera Son peuple, jetant hors de Son pays tous les Gentils, et ramenant tout Israél de la captivité.
Toute la scéne des derniers jours est devant nous, excepté la derniere demi-semaine du pouvoir de I'antichrist.
Jéhovah est encore dans Sa demeure, publiquement reconnu. Il en a été ainsi exactement aux jours du
Seigneur. Le psaume 14, 5 nous parle d’Elohim parce que ce n’est pas la relation qui est ici en question, mais
Dieu Lui-méme dans Sa nature et Son caractere. Ce n’était pas ’homme, ni rien qui fit de I’homme, ni méme la
puissance de Satan, qui était la, mais Dieu était avec la génération juste.

Avec le psaume 16, nous commengons une série importante de psaumes — ceux dans lesquels la relation
de Christ Lui-méme avec le résidu nous est présentée par I'Esprit divin. Dans le psaume 16, Christ prend
formellement place au milieu du résidu. Ce psaume est cité par 'ap6tre Pierre en Actes 2, et par Paul en Actes
13, 35, pour prouver la résurrection de Christ, et I'allusion qui y est faite en Hébreux 2, 13 : « Je me confierai en
lui », a pour but de montrer Sa participation a la nature humaine. Quant a la citation textuelle d’Hébreux 2, elle
est la traduction littérale d’Esaie 8, 18, d’aprés les Septante.

Au verset 2, Christ dit & 'Eternel : « Tu es le Seigneur, ma bonté, etc. » ; et au verset 3 Il dit aux saints : «En
eux sont toutes mes délices! ». Ce psaume prend ainsi une valeur toute particuliéere : Christ prend place en
grace au milieu du pauvre résidu d’lsraél ; Il prend la place de serviteur, pour parcourir ce sentier de la vie que
nul homme dans la chair n’avait trouvé dans ce monde, et qui conduisait par la mort au-dela de la mort, ouily a
abondance de joie. Christ prend une position de dépendance, de confiance, non pas d’égalité divine ; et Celui
qui dit qu’ll ne prend pas cette place, doit avoir un titre a faire ainsi, sans quoi il serait inutile de le dire. Il prend
une autre position; Il prend la place de serviteur et appelle I'Eternel Son Seigneur. Mais ce n’est pas tout :
quelque seul qu’ll puisse étre dans Sa perfection, quelque parfait qu’ll puisse étre en s’anéantissant ainsi, I
prend place au milieu des saints sur la terre; et Il ne prend pas cette place seulement de fait, mais avec la plus
compléte affection. Il prend Son plaisir en eux; Il se réjouit de les appeler «les excellents de la terre ».

Ajoutons que ce n’est pas aux saints célestes qu’ll s’associe, et que ceux dont Il parle ici, ne sont pas unis a
Lui dans le ciel; — mais Il sassocie a eux. Quelques-uns peuvent entrer dans le ciel par ce chemin de vie dont
Il a Lui-méme tracé I'empreinte, mais Il s’associe a eux et Il se les associe sous ce nom d’«excellents de la
terre ».

Remarquez de plus que le psaume tout entier respire cet esprit et porte ce caractere de dépendance si
précieux pour le pauvre résidu. Ce n’est pas ici : « Détruisez ce temple, et en trois jours je le reléverai » [Jean 2,
19]; — ce qui était prendre une place divine : Son corps était un temple — Il I'a relevé Lui-méme ! Mais ici, Il
s’appuie comme homme sur I'Eternel, parfait dans cette position comme dans la premiére. «Tu
n’abandonneras pas mon ame au shéol, tu ne permettras pas que ton saint voie la corruption ».

Considérons ce psaume plus en détail ; nous avons dit quelques mots déja sur les premiers versets ; mais
les principes qu’il renferme sont de la plus haute importance et méritent une attention toute spéciale a cause de
la place que Christ prend ici.

Le Messie, comme homme, s’attend a Dieu, afin que Dieu Le garde. Il prend la position d’homme, non pas
seulement comme un Juif invoquant I'Eternel, mais comme un homme devant Dieu : Il met Sa confiance en



Dieu, et ce principe de confiance est présenté en Hébreux 2, 13, comme un témoignage que le Messie est le
vrai homme. — Ensuite Il prend la position de serviteur, disant a Jéhovah : — car Il prend maintenant Sa
position devant Lui — « Tu es mon « Adon », mon Seigneur », et c’est la une position bien définie et distincte. —
De plus Il ne prend pas cette position en bonté divine envers d’autres personnes, mais Il se place devant Dieu
comme homme : «Ma bonté, dit-il, ne s’éléve pas jusqu’a toi», comme nous Le voyons répondre au jeune
homme qui s’approcha de Lui en L'appelant bon Maitre : — Pourquoi m’appelles-tu bon ? Nul n’est bon sinon
un seul, Dieu (Luc 18, 19). Mais, bien qu’en vérité Il soit réellement seul, si nous Le considérons dans Sa
relation avec ’homme, car tous étaient pécheurs, Il prend place avec le résidu, «les excellents de la terre ».
Historiquement Il a pris cette position lorsqu’ll vint au baptéme de Jean-Baptiste avec ceux que I'Esprit amenait
a Dieu par la sainte voie de la repentance. C’était leur premier pas, et Il s’associe a eux en grace. Néanmoins,
méme ici, nous sommes placés en face du résultat final aux derniers jours. Il ne veut gu’on Lui parle d’aucun
Dieu, sinon de I'Eternel : les miséres de ceux qui courent aprés un autre seront multipliées. L’Eternel Lui-méme
est Sa part, |l I'a gardée dans la paisible jouissance de ce dont Il était appelé a jouir dans le conseil de Dieu, et
les cordeaux Lui sont échus en des lieux agréables. L’héritage de I'Eternel sur la terre était Sa part, et cet
héritage est tout particulierement en Israél. — Voila Sa part! — mais le chemin a parcourir vient d’abord; et ici
encore, Il bénit I'Eternel ; c’est Lui qui toujours Le conduit par Son conseil ; le conseil de I'Eternel est avec Lui
pour Le diriger, et quand, loin des hommes, tout est amené au plus profond de Son cceur, Ses propres
sentiments les plus intimes ont été lumiére et direction. Il en est toujours ainsi quand nous sommes en
communion avec Dieu, car bien que de tels sentiments soient dans le coeur méme, ils sont toujours lumiere de
Dieu dans le cceur, le fruit, et le fruit moral de I'opération de Son Esprit. Il y avait la direction positive de
I'Eternel, et puis cette intelligence intérieure de I'ame, résultat de I'opération de Dieu en elle.

En Christ, sans doute, tout ceci a été parfait. En méme temps qu’on juge toutes choses par la Parole, il ne
faut pas négliger ce travail de 'ame poussée et enseignée par Dieu : on y trouve la pensée de I'Esprit en
discernement moral. A coté de cette direction, il y avait le propos positif du coeur : Il s’était toujours proposé
I'Eternel devant Lui ! Il n’avait pas d’autre guide, et parce que I'Eternel était toujours proche, et & Sa droite, Il ne
serait pas ébranlé. Ce n’était pas dépendre de soi-méme, mais c’était la confiance en I'Eternel, et véritablement
le chemin de la vie, quoique non encore manifesté en puissance visible (comparez Rom. 1, 4).

C’est pourquoi Il se réjouira au travers de tout et passera par la mort avec une foi sans nuage; Sa chair
reposera en assurance ; comme homme, Il n’a pas craint la mort. L'Eternel en qui Il s’est confié, ne laissera pas
Son @me au shéol, ni ne permettra que Son saint voie la corruption. L’ame et le corps, bien que s’en allant
respectivement la ou vont les esprits des trépasses et ou leurs corps sentent la corruption, ne seront, ni 'une
laissée au shéol, ni I'autre atteint par la corruption. Jéhovah Lui montrera le chemin de la vie au travers, mais
au-dela de la mort : et de quelle maniére bénie ne I'a-t-Il pas fait ? Ce chemin de la vie menait a des joies plus
glorieuses que la bénédiction d’'Israél au milieu duquel Il était venu habiter ; et 1a, sans doute, les excellents de
la terre ne pouvaient pas Le suivre (Jean 13, 33, 36 et 21, 19) : il faut auparavant qu’ll desséche les eaux du
Jourdain pour eux, et qu’ll en fasse le chemin pour eux aussi, apres y avoir Lui-méme passé. Car ce sentier,
depuis qu’il a conduit au travers de la mort, doit conduire (s’il est réellement le chemin de la vie) a ce qui est au-
dela de la mort — dans la présence de Celui dont la face est un rassasiement de joie, et la ou il y a des plaisirs
a Sa droite pour toujours.

Tels sont, et la bienheureuse issue et les résultats bénis du chemin du Seigneur au travers de ce monde, ou
Il est venu prendre place au milieu des saints, et ou, dans la confiance en I'Eternel, entre les mains duquel Il a
remis Son esprit[Luc 23, 46] || a suivi le chemin qui — s’ll s’est chargé de nous — devait conduire a travers la
mort, et qu’ll a retrouvé alors en résurrection pour entrer ainsi comme homme aupres de Celui devant quiily a



plénitude de joie. L’Esprit de sainteté caractérisa la vie du Fils de Dieu d’'un bout a I'autre : Il a été déclaré tel,
en puissance, par la résurrection[Rom. 1, 4] majs, étant homme, Il a été élevé et est entré dans la présence de
Dieu qu’ll s’était toujours proposé devant Lui. La vie de sainteté et de confiance trouve la sa parfaite joie. Il est
notre précurseur ; — Dieu en soit béni, et loué soit le précieux nom de Celui qui a parcouru ce chemin !1'®!

Arrétons-nous un moment ici pour considérer la relation de tout ceci avec d’autres écritures auxquelles nous
avons déja fait partiellement allusion ; nous arriverons ainsi a mieux comprendre la vraie position de Christ au
milieu d’Israél et la différence qu'il y a entre les relations d’Israél et celles de I'Eglise avec Lui. En méme temps
nous apprendrons a connaitre les sentiments divinement parfaits de Christ Lui-méme dans cette position.
Christ s’est associé aux saints en Israél; seulement cette position qu’ils sont appelés a prendre, en témoignage
de leur retour a Dieu, Il 'a prise volontairement. Nous apprenons (Héb. 2, 11) que cette association a lieu avec
«ceux qui sont sanctifies» : Christ forme, avec le résidu pieux, manifesté ainsi pour Dieu, une seule
compagnie; Il ne prend point a honte de les appeler freres, s’étant chargé de leur cause et étant en
conséquence devenu homme, devenu chair et sang, parce que les enfants que Dieu Lui avait donnés
participaient a la chair et au sang[Heb. 2, 14]. || est réellement devenu homme, mais pour s’identifier avec les
intéréts et assurer la bénédiction des saints!'”), du résidu des enfants que Dieu amenait a la gloire et qui sont
distingués de la masse d’lsraél pour laquelle ils devaient étre un signe (voyez Es. 8, 18). Ce passage du
prophéte envisage la condition de ce résidu et I'attente de meilleurs jours : laissant de c6té I'Eglise qui n’est pas
le sujet de la prophétie, la Parole passe ici, comme elle le fait souvent ailleurs, de la relation personnelle de
Christ avec les saints en Israél, & la position et & la part de ces saints aux derniers jours. Le passage d’Esaie
que nous venons de citer est particulierement clair sur ce point, et nous aide grandement a bien saisir la
maniere dont 'Esprit de Dieu passe de I'histoire précédente des saints en Israél, aux derniers jours, omettant
entiérement I'Eglise. Christ, en Esprit, n’a en vue que ces saints, c’est-a-dire Sa relation avec eux, le résidu
d’Israél, et dans cette mesure, avec la nation; Il passe ainsi par-dessus toute I'histoire de I'Eglise, afin de se
retrouver de nouveau dans la méme relation avec la nation aux derniers jours. «Lie le témoignage », dit-ll,
«scelle la loi parmi mes disciples. Et je m’attendrai & I'Eternel (comme en Héb. 2, 13), qui cache sa face de la
maison de Jacob, et je I'attendrai » (Es. 8, 16, 17) : ceci a été accompli quand Il est devenu le sanctuaire rejeté
et la pierre d’achoppement. Le passage va ensuite jusqu’a la gloire finale, alors qu’lsraél Le possédera, Lui,
comme «le Fils qui nous est né» (Es. 9, 6, 7). Si nous ne faisons pas abstraction de I'Eglise, il nous est
impossible de comprendre les prophéties de I’Ancien Testament : I'Eglise a une part céleste, mais Christ peut
considérer séparément Sa relation avec Son peuple terrestre.

Reprenons notre psaume 16. Le lecteur remarquera l'allusion qui y est faite, au verset 4, a 'idolatrie, ce
grand sujet de controverse entre Dieu et Israél. Nous apprenons, par Matthieu 12, 43 et 45, et Esaie 65, que
les Juifs tomberont dans I'idolatrie aux derniers jours. L’Esprit prophétique de Christ reconnait I'Eternel seul, et
ce n'est qu’apres que toute cette idolatrie aura été 6tée, que, aux jours qui sont a venir, Il se réjouira dans la
part que le Seigneur Lui a donnée avec les «excellents de la terre ». La certitude de cette espérance est liée a
la résurrection, qui est la condition nécessaire de son accomplissement, et que la faveur de I'Eternel assure a
Son Qint, en vertu de cette puissance qui ne souffrira pas que Son saint voie la corruption. C’est pourquoi
I'ap6tre fait allusion aux « graces assurées de David » (Act. 13, 34), c’est-a-dire a I'accomplissement de toutes
les promesses de Dieu a Israél, comme preuve que Christ devait ressusciter d’entre les morts pour ne plus voir
la corruption.

Rien, si ce n’est Sa mort, ne peut étre plus beau que I'expression des sentiments du Seigneur qui nous sont
donnés dans ce psaume, dans lequel Il exprime Lui-méme la position qu’ll a prise et qu’ll a prise avec les
saints. L’Eternel est Sa part! Combien cela a été vrai! Quel autre avait-ll que I'Eternel ? Cependant Il a pris



Son plaisir dans les saints. Ne voyons-nous pas qu’ll a pris plaisir en Ses disciples ? Des le premier pas de la
vie spirituelle dans les fidéles du résidu, manifestée dans leur soumission au baptéme de la repentance préché
par Jean, |l s’identifie avec eux, Lui qui certainement n’avait pas besoin de repentance; et ainsi, comme un
homme fidéle, un Israélite, Il se propose toujours I'Eternel devant Lui. Ainsi, méme dans la mort, Il se confie en
Lui pour la résurrection, chemin de la vie au travers et en dépit de la mort (chemin qu’ll a ouvert pour nous) ; et
la, Il le sait, 'Eternel, Dieu, la présence de Son Pére, est une plénitude de joie — «il y a des plaisirs a sa droite
pour toujours ». C’est la joie la plus élevée, la propre joie de I'ame et de I'Esprit de Christ : — non pas la gloire,
mais la présence de Dieu.

La clef du psaume 16 se trouve dans les mots : « Je me confie en toi» ; celle du psaume 17 dans ceux-ci :
« Ecoute, 6 Eternel, la justice ! ». Au psaume 16, nous avons trouvé le chemin bienheureux et I'opération de cet
esprit de confiance : et ce psaume, nous I'avons vu, est essentiellement applicable a Christ Lui-méme, en
personne, bien que le méme esprit opére aussi dans le résidu. Le psaume 17 s’applique également a Christ,
mais non pas aussi complétement : le point de vue en est un peu moins élevé, quoigqu’il soit également celui de
I’Esprit de Dieu : nous voyons clairement qu’au verset 11, il a en vue d’autres personnes que Christ Lui-méme,
bien que non pas sans Christ, comme le montre le verset 11 : «A chacun de nos pas, maintenant ils nous
environnent ». Cependant Christ est I&, car, sans Lui, nul ne peut dire avec raison : « Ecoute la justice ! ». Notre
psaume est un appel & I'Eternel pour qu’ll juge, Dieu se levant pour défendre la justice de celui qui L'invoque.
Le résidu fidéle sera finalement délivré de ses ennemis mortels ; I'Eternel se lévera pour confondre ceux-ci.
Toutefois quelques-uns, méme d’entre les sages, tomberont (Dan. 11) : Christ Lui-méme, parfait en toutes
choses, a succombé, quoique pour des raisons bien plus glorieuses, mais cependant dans Ses sympathies
pour Son peuple. C’est pourquoi la justice s’éléeve bien plus haut que la délivrance présente du résidu pieux sur
la terre par le gouvernement de Dieu — & un résultat vrai a I'égard de Christ et qui fait la consolation de la foi de
tous ceux qui tomberont sous I'oppression de I'ennemi : «Moi, je verrai ta face en justice; quand je serai
réveillé, je serai rassasié de ton image » (v. 15). Ceci est entierement vrai de Christ qui est devant Son Pére en
justice et qui est 'image méme du Dieu invisible[Col. 1, 15] Celui en qui Dieu est manifesté en gloire. Mais Christ
a tracé le chemin qu’ll a parcouru, comme le Juste sur la terre, au milieu du mal, et la ou Il fut exposé aux
tentations de I'ennemi. Avant tout il y avait en Lui, jusque dans Ses pensées les plus secretes, une parfaite
intégrité de cceur; il y avait en Lui, dans I'obéissance, le propos de ne pas transgresser; les paroles de la
bouche de Dieu Le dirigeaient dans I'obéissance; et ainsi Il ne mit jamais un seul instant le pied dans les
sentiers du destructeur; les paroles de la bouche de Dieu ne conduisent jamais la, comme le Seigneur nous le
montre dans Sa tentation au désert. Dans les sentiers de I'Eternel, Il regardait a I'Eternel afin qu’ll affermit Ses
pas : or c’est ici une partie de la justice dans ’'homme, savoir la dépendance. Il a imploré Dieu, avec la pleine
assurance que Dieu L’entendrait, et telle est la confiance que nous avons.

Tel a été le sentier de Christ : Christ en fait ensuite le fondement de Son attente en l'intervention de la
puissance de Dieu pour Sa protection, comme Dieu délivre ceux qui se confient en Lui, de I'oppression des
méchants : « Rends admirable ta bonté, toi qui, par ta droite, sauves de leurs adversaires ceux qui se confient
en toi» (v. 7). lls étaient dans la prospérité, ils s’enorgueillissaient ; mais I'Eternel était le refuge de Christ quand
Il n’intervenait pas encore, et Christ s’attendait a Son intervention ouverte en Sa faveur.

Remarquez que la perfection du caractére moral établit une proximité de confiance et donne le sentiment
qu’on a du prix aux yeux de I'Eternel : Dieu voudrait voir ce sentiment en nous aussi. Combien plus valons-nous
gue des passereaux ; les cheveux mémes de notre téte sont comptés[Matt. 10, 30-31] | |ci tout cela est parfait, et



le juste en appelle a I'Eternel pour étre gardé comme la prunelle de I'ceil, comme ce qui est le plus précieux a
celui qui le posséde.

Aprés tout, ces oppresseurs prospéres ne sont que les instruments de I'Eternel — des hommes de ce
monde, rassasiés de tout ce que leur coeur peut désirer, par la providence extérieure de Dieu : — mais quelle
lecon pour les Juifs dont la part, selon la loi, était d’étre bénis dans «leur corbeille, dans leur huche et dans le
fruit de leur ventre » [Deut. 28, 4-5] (comparez la parabole du riche et de Lazare[Luc 16, 19-31] et celle de I'’économe
infidele[Luc 16, 1-13]). La Parole nous présente ici clairement la rupture avec ce monde et une place dans la
gloire du monde a venir. « La face de I'Eternel en justice » et « Son image » aprés le réveil dans un autre monde,
valent bien la part des «hommes de ce monde». Mais, remarquez-le, la mort et un autre monde sont ici
pleinement en vue — bien que la délivrance aussi le soit, le résidu étant introduit ici d’'une maniere plus
distincte : il en est ici comme de Matthieu 5, ou nous trouvons ces deux mémes choses. — Nous trouvons ainsi,
dans ce premier livre, les Juifs a la fin des jours, mais au milieu de circonstances pareilles a celles de la vie de
Christ, c’est-a-dire vivant pieusement au milieu d’'un peuple méchant.

Le psaume 18 nous présente la relation de Christ avec toute I'histoire d’Israél, et en particulier Christ entrant
dans les souffrances de la mort (non pas cependant dans les souffrances expiatoires; celles-ci nous sont
présentées au psaume 22). Ce psaume fait ressortir la liaison de la délivrance d’lsraél et du jugement final
exécuté en sa faveur sur la terre, avec le droit que Christ avait a cette intervention. Sans doute I'expiation était
absolument nécessaire pour I'accomplissement de ces choses, mais ce n’est pas a ce point de vue que les
souffrances de Christ sont envisagées ici. Dieu prend Son plaisir en Lui; Il Lui répond selon l'intégrité de Son
ceeur, et délivre le résidu souffrant, aux souffrances duquel Il s’est associé. Christ, en un mot, est la base de
toutes les délivrances d’Israél, la cause de leur délivrance d’Egypte, et de leur compléte et finale rédemption en
puissance aux derniers jours, et leur libérateur personnel également. Il est dépendant de I'Eternel; I'Eternel
L’entend; Ses souffrances sont devant nous : mais a la fin Il accomplit avec la puissance de I'Eternel la
délivrance de Son peuple, et est alors le témoin fidele de la miséricorde de Dieu (khesed) envers David Son
oint, et envers sa semence a toujours. La miséricorde ici n’est pas seulement cette miséricorde dont nous
parlerions a des pécheurs, mais la faveur et la grace manifestées et goltées, devenant ainsi la source de la
piété dans ’homme. Cette miséricorde est célébrée particulierement dans le psaume 89, ou le terme « khasid »,
saint, est appliqué a Christ en qui se concentrent la bonté, la piété et la miséricorde. Il est le « khasid» (Ps. 89,
19). C’est pourquoi les graces accordées a Israél a la fin (et réellement a tous ceux qui en jouissent) sont
appelées «les graces assurées de David »[Es. 55, 3], confirmées par une alliance éternelle, et de fait, comme
I'apdtre nous le montre, assurées par la résurrection de Christl[Act. 13, 34] rendant ainsi bien claire leur liaison
avec les douleurs de la mort dont parle notre psaume.

Le psaume 18 place également sous nos yeux une preuve scripturaire directe et un exemple de I'application
d’un principe essentiellement important concernant la nature de tous les psaumes, et nous donne ainsi une clef
de leur caractére général et de leur forme. Nous apprenons par 2 Samuel 22 que 'occasion de ce psaume a
été la célébration par David de la délivrance qui lui a été accordée de la main de Salil et de tous ses ennemis.
Mais il est évident que les paroles du psaume ne s’arrétent en aucune maniére a quelqu’un des événements
particuliers de la vie de David, et que dans Son dessein général I'Esprit de Dieu n’a pas méme en vue ce qui
est arrivé a ce David souffrant, déja oint, qui a été I'occasion du psaume. L’Esprit de Dieu s’empare de la
circonstance qui a un intérét présent et personnel pour celui dont Il se sert uniguement comme prophéte,
comme d’une occasion pour dévoiler la scéne plus vaste dont Christ seul peut étre le centre et I'explication
compléte, et relativement a laquelle les circonstances de David ne forment qu’un des anneaux (peut-étre d’un



haut intérét) de cette chaine qui conduit jusqu’a la pleine manifestation de Dieu et de Ses voies dans leur grand
résultat.

Il en a été ainsi de tous les prophétes et, ici, d’'une maniére toute spéciale. L'invasion de Sankhérib, par
exemple, sert d’occasion pour introduire sur la scene I'’Assyrien des derniers jours. De cette fagon, les
prophéties avaient une application du plus haut intérét dans le temps ou elles étaient prononcées et révélaient
alors le gouvernement de Dieu, mais elles étaient en méme temps la révélation de ces événements de la fin, sur
la terre, au milieu de ces mémes peuples et nations dans lesquels le gouvernement de Dieu doit étre et sera
entierement et finalement manifesté. Les prophéties ne sont pas «d’une interprétation particuliére », « idias
epiluseds » (2 Pier. 1, 20), mais elles font partie du plan général du gouvernement de Dieu. Dans les Psaumes,
en particulier, I’écrivain et I'occasion immédiate disparaissent quelquefois presque entierement, et ne sont
jamais I'objet principal, bien qu’il faille toutefois en tenir compte, la ou les paroles du psaume sont I'expression
propre de sentiments personnels, au lieu d’étre la révélation de faits objectifs. Dans ce dernier cas, les
circonstances au milieu desquelles se trouvait I'écrivain, ont peu d’application. Les Psaumes, plus que d’autres
parties de la prophétie, introduisent I'écrivain sur la scéne, quoique le croyant reconnaisse que le Saint Esprit
s’est servi des sentiments de celui qui parle pour créer ainsi une ressource pour d’autres, I’'Esprit dominant
cependant et opérant en eux, et conduisant I'écrivain par Sa propre puissance bien au-dela de tout ce que les
circonstances auraient suggéré a son esprit. Le sentiment, produit par la circonstance qui pouvait donner lieu
au psaume, n’était que I'occasion pour le Saint Esprit de se servir de I’écrivain pour préparer un document divin
qui guidat les fidéles dans les ages futurs, ou révélat les sentiments de Christ Lui-méme comme prenant la
cause de Son peuple. Ces sentiments pouvaient étre ceux de I'écrivain également comme cela se présente
souvent quand il s’agit de piéte ; mais, dans tous les cas, les paroles qui nous sont rapportées étaient comme la
provision faite par I’'Esprit pour les jours a venir, ou bien une prophétie relative a Christ Lui-méme et a la part
gu’ll prend aux voies de Dieu envers Israél et s’étendant — si nous considérons le livre des Psaumes dans son
entier — jusqu’a la célébration compléte et manifeste des résultats de ces voies.

Le psaume 18, nous I'avons dit, introduit I'histoire d’lsraél tout entiere, et parle comme si déja la délivrance
de dessous I'oppression de la puissance hostile était accomplie ; mais il célébre particuliérement I'Eternel Lui-
méme, le libérateur, exprimant toujours la dépendance dans laquelle demeure a Son égard celui qui parle. Tel
est le sujet de ce psaume. Ensuite, selon I’habitude des Psaumes, il passe par toutes les circonstances qui ont
amené I'ame a ce qui est célébré dans le, ou les premiers versets. Christ nous est présenté : les douleurs de la
mort L’environnent, la foule des méchants Le presse; les souffrances du hades L’accablent et les cordeaux de
la mort entourent Son ame. Je ne doute pas que nous n’ayons ici I'expression littérale de ce que David a
éprouve, comme le montre d’ailleurs le verset 50; cependant, ainsi que je 'ai dit plus haut, ceci n’est que
I'occasion, et le fond du psaume s’applique a Christ : Christ passe dans Son ame, comme a Gethsémané, au
travers des douleurs de la mort. La est le fondement de tout le reste. — Viennent ensuite la dépendance et les
supplications : dans Sa détresse Il implore I'Eternel et crie & Son Dieu; I'Eternel L’entend comme habitant au
milieu d’Israél, et Son cri parvient jusqu’a Lui — puis les résultats suivent. Christ ici ne représente qu’lsraél, car
I'Eglise n’a rien & faire ici. Les versets 7 & 16 nous présentent la délivrance d’lsraél hors d’Egypte par
I'intervention puissante de I'Eternel ; mais Israél avait d’autres difficultés ; il fallait que la puissance des ennemis
qui étaient plus forts que lui, pour ce qui concerne la chair, fit annulée : ceci aussi a été accompli, et il a été
amené en un lieu prospere.

Un autre principe est ainsi introduit : — la justice dans laquelle Dieu prenait plaisir, et qui, bien qu’elle ne se
trouve parfaitement et absolument qu’en Christ, comme homme vivant, caractérise cependant les fidéles du
résidu d’lsraél, dans le coeur desquels est gravé I'amour de la loi de Dieu. Ce principe est développé depuis la



fin du verset 19 jusqu’au verset 26. Christ est le fondement de tout ceci, mais c’est comme entrant dans la
condition et les souffrances de Son peuple. Il est I'lsraél en esprit; et ¢c’est pourquoi, tandis que toute la valeur
de Sa perfection est devant Dieu pour les fideles — perfection de Celui dont toute la vie, dans son identification
avec eux, était agréable a Dieu — nous devons nous placer au point de vue du résidu, et de David lui-méme.
Car si Christ prit place au milieu des fidéles du résidu, dans Sa propre perfection, pour leur donner la valeur de
cette perfection devant Dieu comme Lui étant agréables, c’est cependant I'état de ceux a qui elle devait étre
comptée qui est réellement placé sous nos yeux dans notre psaume. De la vient cette expression importante
pour bien juger de I'usage littéral des Psaumes : « Je me suis gardé de mon iniquité » (v. 23). Christ e(t pu dire :
«Je me suis gardé de [l'iniquité », mais non pas «de mon iniquité ». Mais I’'Esprit de piété (de Christ) dans les
fideles du résidu les garde, en sorte qu’ils ne suivent pas la chair : ils reconnaissent qu’lsraél s’est égaré ; ils se
sont fous égarés. Mais, comme principe général, cette méchanceté était la leur propre — ce gu’ils étaient en
eux-mémes ; — seulement ils en étaient gardés, et c’est |a la vérité dans ’nomme intérieur ; exactement ce que
Dieu recherche[®1, €. C’est le gouvernement de Dieu qui nous est ici clairement présenté dans ses immuables
principes (v. 25, 26). Or Christ, ayant entrepris la cause du résidu, comme s’étant associé a lui, a ces
«excellents de la terre »[16. 3], toute la valeur de ce qui appelait sur Lui le bon plaisir de Dieu, et qui, par grace,
se reproduisait en eux, était le principe de leur acceptation devant Dieu, bien que finalement tout dit reposer
sur I'expiation. Mais, dans les fidéles, cette intégrité et cette nature divine intérieure se manifestaient en ce
qu’ils étaient préservés de leur voie naturelle. A coté de cela il y avait une autre partie de ce gouvernement,
savoir les tendres soins pour les affligés, par lesquels ceux-ci étaient sauvés, et tout I'orgueil de 'homme
abaissé (v. 27) : au milieu des ténebres la lampe pouvait luire et la lumiére se lever dans les ténebres pour le
juste.

Une autre sceéne se présente maintenant a nous : — la puissance qui délivre le résidu pieux; et comme
Christ avait pris part a I'affliction, au commencement, et qu’ensuite nous avons trouvé les fidéles dans leur
propre position a eux, Christ cependant n’étant pas séparé d’eux, pour ce qui est de 'intérét qu’ll leur porte, et
de Son association avec eux (car il ne s’agit pas ici d’union qui est la part de I'Eglise) ; — ainsi il faut ici que
Christ saisisse le pouvoir en personne (précisément comme dans Marc, nous Le voyons occupé des semalilles
et de la moisson, aussi tout le temps intermédiaire s’écoule sans que Son intervention personnelle ou Ses soins
apparaissent, quoique la récolte ft toujours a Lui). La parole de Dieu s’est montrée ferme au travers de tout, et
I'Eternel Lui-méme a été un bouclier pour ceux qui se confient en Lui; mais maintenant Il donne la force et la
victoire a Son Qint pour Israél, depuis le verset 29 jusqu’a la fin du psaume. Sans doute, le langage est celui de
David; mais c’est réellement 'introduction du royaume de Christ. Si I'on a bien saisi le caractére général de la
derniere partie de notre psaume, quelques observations suffiront pour en faire ressortir les détails : la victoire,
une victoire a laquelle rien ne peut résister, domine toute cette fin du psaume, mais au verset 43 il y a quelques
particularités a noter. Trois classes de personnes y sont mentionnées comme devant servir le Messie : le
peuple, aux séditions duquel Il a échappé; les nations dont Il a été établi chef; puis un peuple, jusque-la
inconnu, avec lequel Il n’avait pas encore été en relation. Le Messie est délivré des luttes et des débats des
Juifs impies — Il est établi chef des nations; enfin un peuple, jusque-la étranger, Le servira — devenu
maintenant un peuple qui Lui appartient. La soumission sera immeédiate, tant sont manifestes maintenant Sa
puissance et Sa gloire; méme la ou il N’y a pas de vraie sincérité, ou au moins de preuves de cette sincérité, |l
sera obéi sans coup férir, tout genou se ployant devant Lui. Il s’agit ici du millénium ; I'Eternel est de nouveau
reconnu.

Ayant traversé toutes les difficultés du chemin avec Israél, ou du moins avec les Juifs, nous nous retrouvons
en face du but originel du psaume. Je ne vois pas I’Antichrist ici : le seul mot qui pourrait sembler se rapporter a



lui, est I'expression du verset 48 : «I’homme violent » ; mais je pense que cet homme violent est un ennemi du
dehors : c’est pourquoi le psaume célébre I'Eternel parmi les nations, tandis que la destruction de I'Antichrist
serait célébrée parmi les Juifs.

Il faut le remarquer ici, Christ, quoique revétu de force de par Dieu, est envisagé comme I’homme
dépendant, et, sur la terre, soit souffrant, soit victorieux. Nous Le trouvons tel que nous avons pu apprendre a
Le connaitre par I'étude des versets 4 a 6, au commencement du psaume, dans Ses souffrances et Sa
détresse; et bien que David soit partiellement en scene, cependant c’est réellement le Messie qui nous est de
nouveau présenté depuis le verset 32. Dans l'intervalle, nous trouvons Israél, premierement délivré comme
nation, ensuite traversant les afflictions et la calamité. Alors les principes du gouvernement de Dieu sont établis,
et la délivrance est introduite. Il est du plus haut intérét de voir, apres que la personne du Messie a été
introduite et que Son association avec le résidu pieux a été établie, I'histoire publique d’Israél rattachée tout
entiére, depuis le commencement jusqu’a la fin, a Son intérét pour eux, et a Sa participation a leurs douleurs :
« Dans toutes leurs angoisses, il a été en angoisse » [Es. 63, 9],

Nous arrivons maintenant aux témoignages rendus dans le monde ou a Israél. Le psaume 19 nous fournit
deux de ces témoignages : d’abord /a création, et particulierement la création dans les cieux, qui se trouve au-
dessus de 'homme et n’a pas été corrompue par lui : c’est la un témoignage a Dieu, comme Dieu. Ensuite il y a
la loi (v. 7), la loi de I'Eternel. Devant ce double témoignage, le péché apparait sous un double aspect au Juif
pieux dans son humble condition : en premier lieu, il ne peut pas dire son péché, tant il le connait peu — et ici il
désire étre purifié. En second lieu, il entrevoit des actions commises par fierté; et de celles-ci, il désire étre
gardé. De cette maniére il sera préservé de se détourner de I'Eternel en quoi que ce soit.

Au psaume 20, au milieu des souffrances et du mal qui est entré dans le monde, en rapport avec les deux
témoignages précédents, la Parole place devant nous le témoin fidéle, le témoin vivant Lui-méme. On le voit au
jour de Sa détresse, car |l est descendu au milieu d’un peuple impie ; le résidu, prophétiguement désigné par le
fait qu'il prend part & la détresse du Messie, est assuré que I'Eternel exaucera Son Qint. |l y a de la conscience
dans les fideles; la vérité est dans leurs coeurs en présence de la loi, et de la loi comprise spirituellement; ils
s’intéressent de coeur au Messie lorsqu’ll est méprisé et rejeté des hommes ; toutefois nous sommes en Israél
et ils attendent le secours du Dieu d’lsraél et de ce Dieu comme demeurant au milieu d’eux et ayant la Son
sanctuaire. Au psaume 16, le Seigneur s’identifiait avec le résidu; ici les fidéles s’associent de cceur avec Lui
dans Ses souffrances et Son combat, bien qu’ils n’en voient peut-étre que le dehors, étant assurés toutefois de
Son acceptation devant I'Eternel. lls désirent que Ses oblations soient acceptées, que le désir de Son ceeur et
Ses conseils soient accomplis et que toutes Ses demandes Lui soient accordées. Leur joie est dans la pleine
délivrance de cet Oint béni, mais dépendant, et le verset 6 exprime la parfaite assurance de leur foi a cet
égard : 'Eternel a exaucé du ciel, les puissants sont tombés, les pauvres du troupeau sont relevés et soutenus
devant Lui. — Au verset 9, le Messie prend une autre position : I'Oint, dépendant de I'Eternel, avait été délivré
au jour de sa détresse ; maintenant les fideles du résidu attendent que le roi les exauce au jour qu'ils crient a lui.
C’est toujours a I'Eternel qu’on s’attend comme Sauveur, mais on invoque le Messie, le Roi; ils savent
maintenant que I'Oint est élevé sur le trone. Nulle autre partie des Ecritures ne dévoile la personne de Christ
comme les Psaumes, a I'exception toutefois des deux premiers chapitres de I'épitre aux Hébreux, qui s’y
rapportent et leur servent de clef. — Ici le Messie associé au résidu est ’'homme dépendant, mais élevé aussi
comme Roi pour étre invoqué par Israél; un peu plus loin nous trouverons qu’ll est I'Eternel Lui-méme.



Je ne vois pas de raison pour changer ici le texte conformément aux Septante, que d’autres, et parmi eux la
Vulgate, ont suivi. Les anciens, la version syriaque et toutes les interprétations juives lisent comme nous, au
lieu de lire, comme le veulent quelques-uns : « Eternel, sauve le roi! réponds-nous, etc. | ». Déja au psaume 21
I'Eternel et le Roi sont associés dans le jugement, comme nous les avons vus associés plus haut, au psaume
2; et Cc’est ici précisément le point capital de I'instruction des Psaumes — le mystére de la manifestation de
Christ dans la chair.

Le psaume 21 est la réponse a la requéte du psaume 20 : I'élévation de Christ y projette sa lumiére pour
mettre en relief le vrai caractére des demandes du psaume 20. Le roi se réjouit dans la force de I'Eternel et
s’égaie de la délivrance que cette force a introduite. Cette délivrance est ensuite manifestée : I'attente patiente
du résidu, comme nous 'avons vu au psaume précédent, était que I'Eternel accorderait au Messie souffrant le
désir de Son coeur et exaucerait toutes Ses demandes[V- 4-51. Maintenant, par I'élévation de Christ, ils peuvent
dire, et 'Esprit dit pour eux : « Tu lui as donné le désir de son cceur et tu ne lui as pas refusé la requéte de ses
lévres ». Bien plus, la bienveillance et I'amour de I'Eternel pour Lui, Le prévenaient par des bénédictions
excellentes et mettaient sur Sa téte une couronne d’or fin. Mais ce psaume nous révele avec plus de détails ce
qui s’était réellement passé et ce qui avait été accompli. Le Messie avait demandé la vie & I'Eternel (comp. Héb.
5) et Il la Lui avait donnée, méme une longueur de jours pour toujours et a perpétuité, c’est-a-dire la vie
éternelle de ’homme ressuscité et glorifié. Telle avait été la réponse de I'Eternel au cri du Messie souffrant,
quand la mort avait été devant Lui; cela est clairement manifesté dans ce qui suit. Sa gloire est grande par
cette délivrance, par la faveur de I'Eternel; Il a été ressuscité d’entre les morts par la gloire du Pére[Rom. 6, 4] ;
I'Eternel L’a revétu de majesté et de magnificence ; Il L’a mis pour bénédictions & toujours et L’a rempli de joie
par Sa face. Telle a été la délivrance du Messie souffrant, la réponse de Dieu a Son cri, la glorification de
I’'homme souffrant. Il n’est pas envisagé ici comme portant la colere de Dieu ; au contraire, lorsqu’ll est abattu, le
secours doit venir de I'Eternel, et le jugement de Ses ennemis en est, comme nous I'avons vu, la conséquence.
L’inimitié et les machinations de ’lhomme sont en vue, puis vient le jugement : la droite du Roi trouve tous ses
ennemis ; I'Eternel les engloutira. Je le répéte, ce ne sont pas les souffrances expiatoires du Christ qui nous
sont ici présentées, mais les machinations méchantes des hommes. C’est pourquoi les souffrances du Messie
n’aménent pas la paix, mais le jugement.

Nous trouvons donc ici Christ souffrant, et criant & I'Eternel ; Christ élevé comme homme, couronné de gloire
et d’honneur; Christ, enfin, exécutant le jugement sur Ses ennemis; et les trois psaumes qui viennent de nous
occuper, ont fait passer successivement devant nous le témoignage de la création, le témoignage de la loi, puis
les souffrances et I'élévation du Messie (le vrai et fidéle témoin), véritable et final témoignage des justes voies
de Dieu. Ce témoignage sera de la plus haute importance pour le résidu aux derniers jours, soit quant aux
souffrances, soit quant a I'assurance de la délivrance. Christ a souffert comme homme de la part des hommes
et pour Sa fidélité ; le jugement des hommes en sera la conséquence ; en attendant Il est élevé en haut. Mais I
a aussi souffert de la part de Dieu pour le péché, et les faits qui s’y rapportent sont développés au psaume 22,
de méme que les résultats de ces souffrances spéciales.

Au psaume 22, les souffrances de Christ ont un caractére différent et bien plus profond qu’au psaume 20.
Nous sommes placés en face de I'ceuvre glorieuse qui est le fondement de toute la bénédiction développée
dans les autres psaumes, ainsi que de toute la bénédiction et de la gloire éternelles. En méme temps, cette
ceuvre rend possible I'intérét que Christ prend a Ses saints, parce qu’elle rend cet intérét Iégitime et aboultit a la
gloire de Dieu. — Nous avons déja fait observer ailleurs, comme principe général, que souvent le sujet d’un
psaume nous est donné dans le premier ou les premiers versets : c’est encore ici le cas. Christ avait souffert de



la part des hommes, de la part d’hommes aussi violents gqu’insensibles; des chiens L’avaient environné, de
puissants taureaux de Basan L’avaient entouré. Mais si la mesure de ces souffrances dépasse toute
expression, si ce que Christ a souffert ainsi, Il I'a senti plus et autrement que des souffrances ordinaires de la
part des hommes, parce qu’ici, ces souffrances étaient entierement injustes, et supportées par amour pour
I'"Eternel pour le nom duquel Il souffrait la honte ; cependant d’autres que Lui avaient, dans une certaine mesure
et pour 'amour du Seigneur, enduré des souffrances de la part des hommes sans pitié ; si Lui, en grace, a été le
chef et le consommateur de la foilHeb. 12, 2] d’autres que Lui — et c’était, quant a eux, le privilége qui leur était
accordé, et quant a Dieu, la bonne volonté de Sa grace — avaient par grace fait quelques pas dans ce sentier
tracé par Dieu. lls s’étaient confiés en Dieu et ils avaient été délivrés ; selon qu’ll I'avait promis, I'Eternel ne les
avait jamais délaissés ou oubliés; ils savaient, dans leurs consciences, qu’ll ne manquait jamais a aucune de
Ses bonnes et miséricordieuses promesses. Mais ici, nous nous trouvons en face d’une souffrance qui était
hors de la portée de la promesse, et bien plus, qui devait poser le fondement de Son juste accomplissement;
nous sommes en présence d’'une scéne nouvelle, d’'une scéne sans pareille dans le passé et dans I'avenir de
I'histoire éternelle des cieux et de la terre, d’une scéne unique : — le juste abandonné de Dieu. Impossible
gu’elle se retrouve une seconde fois, car elle y perdrait son caractere et détruirait ou ruinerait son premier
témoignage, Dieu parfaitement glorifié, moralement glorifié a I'égard du péché (et Dieu ne I'aurait pas été, si la
scene avait di étre répétée). Elle s’accomplit une fois pour toutes, completement et parfaitement. La nature de
Dieu est établie moralement, en témoignage dans 'univers; et il N’y a plus aucune place pour la répétition d’une
telle ceuvre. Tout est accompli, la gloire de Dieu est parfaitement et éternellement établie.

Mais pour amener ce résultat, a I'égard du bien et du mal, afin que la justice, la grace et 'amour pussent
étre établis la ou sont la faiblesse et le péché, il a fallu que tout ce que Dieu était contre le mal fOt constaté et
réalisé. Mais contre qui ? — Qui est-ce qui pourra I'endurer ? — Si c’est contre le pécheur, ce sera pour lui le
malheur éternel, et 'amour, ce que Dieu est, ne sera pas manifesté. Mais le Seigneur se donne Lui-méme, Lui
qui était seul capable de porter le fardeau et qui, dans la plus profonde humiliation de ceux dont Il prit la cause,
était puissant pour accomplir I'ceuvre dans leur nature. Il porte dans Son ame le poids de tout ce que Dieu est
contre le mal. Heure terrible ! Elle seule peut nous faire comprendre ce que sont la justice et le jugement.

Voila ce qui nous est présenté ici, ce qui nous est présenté dans les paroles méme de Christ, manifestant le
grand fait et le sentiment qu’ll en avait : ce qui s’est passeé |a, nul coeur d’homme ne peut le sonder. C’est le fait
qui est placé devant nous ici, mais avec I'expression du sentiment qu’ll en a eu Lui-méme. Cependant nous
avons sous les yeux le juste, conscient de Sa justice, celui qui est parfaitement obéissant; Il a le sentiment de
Son néant quant & Sa position, mais aussi le sentiment de la perfection certaine et immuable de I'Eternel. Il est
juste, et Il peut dire : Pourquoi ? Il est soumis — «et toi, tu es saint ». Ici, nulle activité de la volonté mettant en
question les voies de Dieu, mais un état sdr et parfait qui voit, quoi qu’il en soit, la perfection de Dieu. Car le
seul juste qui edt glorifié Dieu dans toutes Ses voies, est seul exclu ici de toutes les voies de la juste faveur de
Dieu envers les justes : Il est abandonné; Il crie et I'Eternel ne L’entend pas;; Il est un ver et non pas un homme.
Mais cette position ne pouvait durer, pas plus qu’ll ne pouvait étre retenu par la mort, parce qu’ll avait glorifié
Dieu parfaitement en allant jusqu’au bout de I'’épreuve et en attendant le temps qui conviendrait a Dieu. Celui
qui faisait partout et toujours les délices de I'Eternel ne pouvait pas étre exaucé jusqu’a ce que tout flt
accompli, bien qu’ll fit I'objet de ce bon plaisir de I'Eternel plus glorieusement, et & plus juste titre, que dans
I'accomplissement d’une justice vivante, quelque parfaite qu’elle elt été. Dans Sa vie, Il avait glorifié Dieu a
I'égard du bien; Il avait été parfait dans Son obéissance comme homme et parfait en manifestant le nom de
grace de Son Pére, proclamant ce que Dieu était, quoi qu’il pat Lui en colter; les outrages de ceux qui
outrageaient Dieu, sont tombés sur Luil9. 9] : — mais maintenant, étant fait péché, Il glorifie Dieu a I’égard du



mal; et ceci a un caractére et une valeur absolument uniques dans son genre, comme nous I'avons vu : A
cause de cecile Pére m’aime, c’est que moi je laisse ma vie, afin que je la reprenne (Jean 10, 17).

La ou le péché est placé devant Dieu, c’est-a-dire ou Christ était fait péché, mais dans une position ou Son
obéissance était absolue et parfaite, dans un entier dévouement de Lui-méme pour Dieu; — ce qui est le
contraire du péché — la ou la justice de Dieu trouvait un motif d’amour : dans cette position méme Dieu devait
L’abandonner, pour poser a la fois le fondement de la justice éternelle et de la bénédiction éternelle. La, Dieu
était parfaitement glorifié et le fondement de 'accomplissement de tous Ses conseils en gloire était établi d’'une
maniere immuable.

Plus nous étudions la croix, plus nous y voyons la solution de toute la question du bien et du mal, ainsi que
I'établissement de la base immuable de la bénédiction parfaite que Dieu veut manifester en justice, en grace et
aussi en majesté, dans les nouveaux cieux et la nouvelle terre ol la justice habite[2 Pier- 3, 131, Pour nous, nous y
découvrons d’abord le témoignage béni que la croix fait face a tous nos besoins ; mais en la contemplant en
paix, nous y voyons I’homme dans tout son péché, haissant et rejetant Dieu manifesté en grace et en bonté;
puis, toute la puissance de Satan; les disciples s’enfuyant de peur et le monde tout entier exercant sa
puissance contre Christ; tandis qu’il y avait, d’autre part, dans la personne de Christ, ’lhomme, dans une bonté
et une obéissance absolues, aimant le Pere et glorifiant Dieu quant au péché méme et selon que ce péché
I'avait rendu nécessaire. En méme temps, nous voyons la, comme nulle part ailleurs, Dieu dans Sa justice
parfaite contre le péché et dans Son amour parfait envers le pécheur. L’innocence était une bénédiction
conditionnelle, mais la croix établit une bénédiction parfaite dont la valeur ne peut jamais changer. C’est une
justice éternelle. C’est pourquoi la bénédiction des nouveaux cieux et de la nouvelle terre est immuable. Nous
avons eu un Eden innocent, un monde pécheur ; nous aurons, outre le régne de la justice, de nouveaux cieux et
une nouvelle terre ol la justice habite [2 Pier- 3, 13] et nous le devrons a la croix.

Lorsque I'ceuvre, cette ceuvre morale de la glorification de Dieu, est compléte, alors Il est exaucé des cornes
des buffles. L’homme et tout ce qui s’y rattache est hors de vue, d’épaisses ténébres le couvrent, alors que tout
ce qui est de Dieu, comme ce qui est de la puissance et de I'impuissance du mal s’opposant a la souveraine
bonté et a la justice de Dieu, a été amené a ce résultat divin ou Dieu a été glorifié. Tout se passe entre I'ame de
Celui qui est une offrande pour le péché et le juste Jéhovah, et tout est accompli. Il est parfait; Il a établi la
gloire de Dieu; Il L’a glorifié lorsqu’ll ne pouvait pas étre exaucé; puis Il a été exaucé, et tout est accompli! I
descend, il est vrai, dans le tombeau, sir et irréfutable témoin du fait que tout ce qui tenait a cette grande cause
dont la mort était le témoin ordonné, était arrivé a son terme ; mais |l y descend seulement afin de ressusciter
sans que rien manque désormais a la perfection de I'ceuvre de propitiation et a la glorification de Dieu a I'égard
du péché; a la victoire compléte sur I'ennemi, quel qu’il soit, méme le dernier ennemi, la mort. Il est exaucé !
Qui pouvait le mettre en question parmi ceux qui ont su qu’ll était ressuscité ?

Que reste-t-il maintenant? — Le péché? En ce qui concerne les résultats de I'ceuvre accomplie, il était
entiérement et & jamais 6té de devant les yeux de Dieu pour ceux qui avaient une part avec Christ!'®, — La
colere ? Il en avait bu la coupe. — Le jugement contre le péché ou le jugement du croyant a cause du péché ? lI
l'avait porté. — La puissance de la mort sur 'ame ? Il en avait triomphé. — La puissance de Satan qui avait
I'empire de la mort ? — Il 'avait anéantie. Mais la lumiére de la face et de 'amour du Pere était Ia, le bon plaisir
du Pére en justice divine et en notre faveur. Jésus entre dans une nouvelle relation avec Son Dieu et Pére, en
tant qu’établie devant Lui en justice sur le fondement de ce qu’ll avait accompli pour Le glorifier et non pas
seulement comme objet personnel des éternelles délices du Pére : c’est pourquoi cette position est immuable
pour ceux qui y ont une part avec Lui, ainsi que pour la bénédiction éternelle des nouveaux cieux et de la



nouvelle terre. Cette position a été acquise pour des pécheurs en 6tant leur péché, et elle est fondée sur /a
Jjustice de Dieu Lui-méme. Comme homme Il entre maintenant dans la pleine bénédiction de cette relation avec
Dieu sur la base de la justice divine.

Christ, durant Sa vie ici-bas, employait naturellement, dans Sa relation avec Dieu, le terme «Pére». A la
croix, aprés les heures de ténébres, Il dit : « Mon Dieu, mon Dieu » [Matt. 27, 46] (en mourant, de méme qu’en
Gethsémané, Il dit : « Pére » [Luc 23, 46]) et aprés Sa résurrection, Pére et Dieu (Jean 20, 17) — le premier terme
exprimant Sa relation personnelle et les délices du Pére, le second, la justice divine dans laquelle Il nous a
introduits.

Mais Jésus avait «ses fréres» — ceux, du moins, auxquels |l s’était associé et qu’ll aimait plus que tout
apres la gloire de Son Pere. Une fois entré dans le lieu sans nuages de la bénédiction, Son coeur n’avait plus
besoin que de déclarer a Ses fréres le nom qui était I'expression de cette bénédiction ; le connaitre, c’était étre
amené a cette bénédiction : « Je déclarerai ton nom a mes fréres ». Ce témoignage si particulierement précieux
de Son amour est précisément celui que Christ a donné a Ses disciples apres Sa résurrection : « Va vers mes
fréres, et dis-leur : Je monte vers mon Pére et votre Pere, vers mon Dieu et votre Dieu » (Jean 20, 17).

Remarquez que c’est «des cornes de buffles» qu’ll a été exaucé, au moment ou Son ceuvre s’achevait,
lorsqu’ll avait soumis Son ame a la mort comme jugement divin. L’obéissance jusqu’a la mort étant compléte,
I'exaucement devenait juste et nécessaire. La résurrection en a été la preuve pour I’'homme ; mais Lui pouvait
dire : «Pére, entre tes mains je remets mon esprit » [Luc 23, 46]; remettre Son esprit réellement a Son Pére, et
assurer le brigand gu'’il serait ce jour-la méme avec Lui dans le paradis [Luc 23, 43],

J’ai déja fait observer un caractere infiniment précieux de ce psaume 22, si différent de ceux qui parlent des
souffrances de Christ de la part des hommes, et méme en contraste avec eux, car, ici, tout est grace. Pas un
mot de jugement! En effet, qui donc aurait a passer en jugement, aprés que Dieu Lui-méme avait infligé les
souffrances et caché Sa face a Celui qui se présentait comme le substitut des croyants ? Par ces souffrances
mémes, ils étaient délivrés de leurs péchés. Sans doute, ces souffrances étaient I'expression du jugement,
mais d’un jugement passé, épuisé, de sorte que tout était grace désormais. Dés lors, la grace coule comme un
fleuve, flot aprés flot, portant la bénédiction et rien d’autre. Remarquons, toutefois, que cette bénédiction est ici
tout entiére sur la terre, tant il est vrai que le Seigneur n’a en vue gu’lsraél et les Juifs, dans les Psaumes ; et
quoigue nous ayons vu passer devant nous Sa propre résurrection et que nous ayons plus loin la mention de
Son ascension, en sorte que le chemin de la vie soit ainsi ouvert a la foi jusqu’en la présence de Dieu Lui-
méme, néanmoins le lieu d’habitation céleste des saints n’est pas révélé. Nous savons bien que les vérités sur
lesquelles repose la bénédiction, s’étendent plus loin que la terre, mais le psaume n’en parle pas : «Je te
louerai au milieu de la congrégation ». Le résidu rassemblé alors est le premier cercle réuni dans les parvis de
la louange ; — puis vient la bénédiction millénaire de tout Israél. Ceux qui craignent I'Eternel sont invités a Le
louer. Les hommes ne savent que craindre Dieu, et rien de plus; mais cette ceuvre fait que ceux qui Le
craignent Le louent en ce jour-la. Ainsi, ceux qui craindront I'Eternel pendant la tribulation & venir et qui
souffriront pourront désormais prendre courage, car Christ sera le garant de leur délivrance et leur confiance (et
Il peut I'étre parce qu’ll a fait la propitiation). De fait, Il sera leur délivrance positive, parce que I'Eternel, au jour
ou Christ affligé a crié, n’a pas fermé l'oreille a Son cri, ni caché Sa face de Lui, lorsqu’ll avait crié : Jéhovah
L’avait entendu. — |l avait été affligé pour un moment, mais seulement afin que dans ces souffrances la
propitiation f(t faite; Il est exaucé, maintenant qu’elle est accomplie. Il pouvait donner a d’autres aussi
'assurance de la délivrance. Il en résulte que les débonnaires de la terre mangeront et seront rassasiés; ils
seront en paix. Mais la bénédiction ne sera pas limitée a Israél : tous les bouts de la terre s’en souviendront, et



se tourneront vers I'Eternel, et se prosterneront devant Lui, car le régne appartiendra au Seigneur ; ¢’est Lui qui
dominera et tout genou fléchira devant Lui. La bénédiction n’est pas méme limitée a cette génération, mais ils
viendront et raconteront Sa justice a un peuple qui naitra et lui annonceront que le Seigneur a fait ces choses.

En m’occupant ici de I'explication des Psaumes, je dois laisser de cété la méditation de I'ceuvre elle-méme
sur laquelle le psaume 22 est fondé; je dis : fondé, parce que le psaume parle de ce que Christ a senti en
accomplissant I'ceuvre, plutét que de I'ceuvre elle-méme. Je désire seulement que ce constant et inépuisable
sujet de meditations des saints ait sur I'dme de mon lecteur, comme sur la mienne propre, toute la force dont de
faibles créatures humaines, par la puissance du Saint Esprit, peuvent étre capables. Pour ce qui concerne la
paix, notre consolation est que, comme I'ceuvre a eu sa source dans I'amour de Dieu, Dieu aussi apprécie cette
ceuvre parfaitement, et qu’en méme temps qu’ll a glorifié Jésus, Il a Lui-méme accepté cette ceuvre pour notre
paix. Mais, je le répéte, je ne suis occupé ici que de la structure du psaume lui-méme, pour la développer de
mon mieux.

Quant aux souffrances extérieures, le lecteur remarquera combien elles étaient profondes ; mais Christ seul,
entre tous les justes, devait porter le poids de I'abandon de Dieu : Lui qui avait souvent exprimé Sa confiance
en I'Eternel, et I'intimité de Sa relation avec Lui, et qui avait enseigné Ses disciples & mettre leur confiance en
Celui qui exaugait toujours la priére, il faut qu’ll proclame publiguement qu’ll n’est pas exaucé, mais
abandonné! Quelle expression de ce que fut cette heure! — Comme nous I'avons déja fait remarquer, les
souffrances de Christ de la part des hommes amenent le jugement sur Ses ennemis ; tandis que I'abandon qu’ll
souffre de la part de Dieu, étant expiatoire — et c’était, pour Lui, endurer le jugement — tout ce qui en découle
n’est que grace sans mélange ! Une fois exaucé des cornes des buffles, tout est grace. Un fleuve de gréce
coule pour le résidu, ensuite pour Israél, pour le monde, pour la génération a venir — et la seule et unique
source de cette grace, c’est I'ceuvre inébranlable et divinement parfaite de I'expiation, accomplie dans la mort
de Christ. Quant a I'ceuvre, dans les souffrances, Il a été seul. — Cela fait et accompli, Il prend place au milieu
de la congrégation dont Il s’entoure.

Remarquez combien parfaite a di étre en Christ la connaissance du nom de Son Dieu et Pére, dans la
jouissance de laquelle Il entrait comme homme aprés qu’ll eut 6té le péché, combien parfaite a été en Lui la joie
qui en découlait, comme aussi la pleine satisfaction de Dieu en Lui et dans Son ceuvre. Tout ce que Dieu a été
contre Lui alors, Il I'est pour Lui maintenant, en vertu de I'excellence de Son ceuvre! Quelle connaissance
Christ ne doit-Il pas avoir de ce que c’est que de passer des souffrances insondables de la croix dans cette
lumiere de la joie divine! Eh bien! cette délivrance est ici le motif de Sa louange, et tel doit étre aussi le
caractére de nos louanges; elles doivent découler de la bienheureuse certitude que nous sommes sortis de
I'enceinte du péché, de la mort et du jugement, et entrés dans la perfection de la faveur divine. Tout ce qui ne
découle pas de ce sentiment-la est en désaccord avec Celui qui conduit nos louanges.

Les psaumes 23 et 24 s’interprétent en quelque sorte, eux-mémes : nous y trouvons la parfaite confiance
dans le Berger, I'Eternel, fondée sur I'expérience de ce qu’ll est en toute circonstance, puis le caractére de ceux
qui auront une part avec Jacob : deux principes que les psaumes 16 et 17 ont mis en évidence relativement a
Christ, et qu’on retrouve dans un grand nombre d’autres psaumes : savoir la confiance en la fidélité de I'Eternel,
et la justice pratique qui caractérise ceux qui se tiendront dans la sainte demeure de I'Eternel au temps de Sa
gloire millénaire. Mais I'Eternel y prend place, comme Roi de gloire. Ceci nous donne le c6té divin, dans toute
sa perfection, du chemin suivi par le Seigneur et du résultat manifesté dans la gloire terrestre, par rapport au
résidu, & Christ, et a I'Eternel. Nous trouvons, en outre, le témoignage précieux pour nous que, d’un coté, Christ



a Sa place et Sa part avec les fideles dans le sentier que Dieu leur a tracé, et que, d’un autre cété, Il 'a avec
I'Eternel, car |l était réellement homme, et réellement I'Eternel. Mais entrons un peu plus dans les détails.

Ce qui rassure et réjouit 'dme au psaume 23, ce n’est pas ce que I'Eternel donne, mais I'Eternel Lui-méme.
Il nous fait reposer (car c’est la le fruit naturel de Sa grace en tout temps et cela en sera aussi le résultat) dans
de verts paturages et nous méne a des eaux paisibles. Douce et abondante pature, l1a ou ne peut atteindre
aucune sécheresse — sécurité pour en jouir et conduite slre vers ces rafraichissements divins, dont on jouit en
paix, telle est la portion donnée par les soins du Berger ; mais ce qui donne confiance et 6te les craintes, c’est
Lui-méme. Le mal est entré sur la scéne; nous devons le sentir — nous, en nous-mémes; Christ, dans tout ce
qui L’a entouré, en sorte qu’ll a pu étre saisi d’'une profonde tristesse et troublé ; mais nous, hélas, plus que
cela! Le bon Berger — et Christ est pour nous le bon Berger — restaure 'dme et nous conduit dans des
sentiers de justice a cause de Son nom. La bénédiction dépend de ce qu’ll est, non pas de ce que nous avons
saisi. Sans doute j'ai de la bénédiction et japprends a la golter dans les verts paturages; et, si j’ai été troublé
ou que je me sois égaré, Il restaure mon dme. Mais avec le chagrin et la douleur, le péché a apporté aussi la
mort. Alors Il vient et me fait passer au travers de la mort et me console. Ensuite, il y a des ennemis mis sur le
chemin; |l dresse la table devant moi et je m’en rassasie en leur présence. Quelle consolation, la aussi, pour le
chrétien | Puisque c’est de I'Eternel Lui-méme que je suis appelé a dépendre, et non pas des circonstances
dans lesquelles je me trouve — je peux dire : « Tu as oint ma téte d’huile, ma coupe est comble ». Lorsque j’ai
vu toutes les peines et les difficultés de la route, jai I'Eternel Lui-méme plus distinctement comme étant la
bénédiction, en sorte que je puis compter sur elle pour toujours, car Lui ne change pas. En ayant fait
I'expérience dans le passé, devant tous les effets de la puissance de I'ennemi, et sachant ce qu’ll a été Lui-
méme pour moi dans ces circonstances, je puis compter sur la bénédiction en tout temps, pour I'avenir. — La
fin des voies du Seigneur est que nous serons amenés a habiter avec Lui a jamais. La bénédiction est moins
apparente a la fin, mais bien plus profonde et plus personnelle, et, comme nous I'avons dit, 'dme se repose sur
I'Eternel, connu dans toutes les circonstances, et non pas sur la bénédiction qu’ll se plait & donner. Une ame
exercée a ainsi, comme résultat, une bénédiction bien plus profonde qu’une d&me simplement bénie. Le résultat
pour Israél — et bien plus pour nous — est plus que les verts paturages dans lesquels, a I'origine, le peuple
avait été le troupeau placé par I'Eternel ; il est dans la profonde connaissance qu’une d&me exercée a acquise de
la fidélité de I'Eternel, et ainsi, selon la béatitude de Sa propre nature, le repos sera Son repos. Les verts
paturages convenaient a des brebis, mais la téte ointe, la coupe débordante et la maison du Seigneur pour
toujours, voila ce qui convenait a Celui qui demeurait la.

Tel est le résultat de la confiance du résidu en I'Eternel alors que les verts paturages sont, en quelque sorte,
perdus pour un temps : dans ces conditions, on suit ’Agneau. Pour nous c’est Christ qui est le Berger. Nous
souffrons avec Lui, et nous avons de plus une meilleure bénédiction. En attendant, les soins du Berger sont la
sous une autre forme.

Le psaume 24, comme nous lI'avons vu, nous présente le second aspect de la condition du résidu a I'’égard
du bien, de ce que la grace produit en eux. L’Eternel était le Berger tout le long du chemin; & la fin, la terre et
tout ce gqu’elle contient, le monde et ceux qui I’habitent, sont a Lui. Le ciel n’est pas directement introduit sur la
scéne, ni le long du chemin, ni & son terme ; mais I'Eternel a, sur la terre, un lieu spécial de Son habitation, une
montagne qui est particulierement Son héritage. Qui montera en ce lieu-la ? — Ceux dont la Parole nous donne
le caractére : — I’'homme qui a les mains innocentes et le cceur pur ; qui ne s’attache pas aux idoles; qui ne jure
point faussement a son prochain. — Ceux-la seront bénis ; ils sont la génération et ont le vrai caractere de ceux



qui recherchent Jacob, car Dieu a établi en Jacob le lieu de Sa demeure. lls recherchent Jacob en tant que
peuple béni du Seigneur ; mais s’ils montent & la montagne de I'Eternel et entrent dans Sa sainte demeure, la
couronne de leur bénédiction, c’est que I'Eternel Lui-méme entre par les portes ouvertes afin de demeurer la.
Le Seigneur victorieux, I'Eternel des armées, entre. Christ Lui-méme qui a pris la place de Ses brebis pour
marcher devant elles, occupe alors la place de I'Eternel, qui Lui appartient de droit, et dans laquelle Il est
reconnu lorsque la plénitude de la bénédiction est introduite et révélée. Ceci vient clore le développement de la
position de Christ en rapport avec le résidu, tel que nous I'ont présenté les psaumes que nous venons d’étudier,
a partir du psaume 16, le premier qui introduise formellement ce sujet, et nous avons a nous occuper
maintenant de la position du résidu a un point de vue et sur un terrain nouveaux.

Christ ayant été introduit, non pas encore en gloire, mais comme s’associant au résidu et souffrant méme la
mort pour lui, la Parole peut maintenant nous occuper prophétiquement de tout ce qui concerne I'état d’Israél.
Ici, au psaume 25, nous rencontrons pour la premiére fois la confession des péchés. Il ne s’agit plus
simplement d’'une position, comme nous pouvions la trouver dans les psaumes 3 a 7, ni du sentiment des
circonstances au milieu desquelles ’homme pieux se trouve, tel que nous I'ont retracé les psaumes 11 a 15,
fondés sur les psaumes 9 et 10; mais la condition tout entiére du résidu, comme celui-ci la sentira, est
maintenant placée devant nous.

Les premiers mots caractérisent les fidéles : « A toi, Eternel, j'éléve mon ame ! ». L’homme pieux exprime sa
confiance en son Dieu et demande a ne pas étre confus dans son attente comme le seront ceux qui agissent
perfidement. Le verset 3 distingue clairement le résidu. Il y a dans I'ame des fideles le désir de connaitre les
voies de I'Eternel, d’étre enseignés dans Ses sentiers, car Il est le Dieu de leur salut; ils se sont toujours
attendus a Lui. Au verset 6, le fidele se jette entre les bras de la miséricorde divine, s’abandonnant a Dieu tel
gu’ll s’était Lui-méme manifesté en bonté; il supplie Dieu de ne plus se souvenir des péchés passés d’Israél,
mais de Lui-méme, & cause de Sa bonté; le fidéle sait que I'Eternel est bon et droit et que, par conséquent, I
enseignera le chemin aux pécheurs, et c’est ici un point important. — Ensuite, nous trouvons le caractere du
résidu : les fidéles sont les débonnaires de la terre et I'Eternel les fera marcher dans la justice ; toutes Ses voies
ne sont que gratuité et vérité envers eux, et ils gardent Son alliance et Ses témoignages (v. 9-10). L’homme
pieux confesse ici, de la maniére la plus compléte, non plus seulement les péchés passés d’lsraél, mais son
propre péché; il s’attend a la miséricorde seule, tant son péché est grand, et ne fonde son espérance que sur le
nom de I'Eternel. Ceci est d’une grande beauté. Les premiers versets de ce psaume avaient présenté
I'appréciation que fait ’homme pieux du nom de I'Eternel, comme Il avait été révélé en Israél; — de Ses voies
de gréace et de vérité. La réponse de Dieu a ce cri du résidu, telle gu’elle apparait dans I'ceuvre efficace de
Christ, quoique annoncée par les prophétes et formant la base de tout, aux yeux de Dieu, n’est pas connue du
résidu pieux, a cette époque; elle ne le sera que lorsqu’ils regarderont vers Celui qu'ils ont percé[Zach. 12, 10],
Mais s’ils n'ont pas cette connaissance, ils ont celle des voies de Dieu et de Ses promesses; ils ont les
nombreuses déclarations de I'Eternel, dans les prophétes, que si leurs péchés étaient comme le cramoisi, ils
seraient blanchis comme la neige[Es- 1. 18], Toute cette révélation est liée pour eux au nom de I'Eternel, et c’est
a Lui qu’ils regardent, étant, jusqu’a un certain point, dans la position de la pauvre femme pécheresse avant
gu’elle et recu la réponse du Seigneur : Va-t-en en paix! (Luc 7). Aux versets 12 a 14, nous trouvons la
réponse prophétique de I'Esprit en espérance ; aux versets 15 a 21, celui qui est débonnaire, plagant toute sa
position devant le Seigneur. Le grand résultat et le vrai sens du psaume nous sont donnés dans le dernier
verset.



Ce psaume 25 place toute la condition du résidu devant I'Eternel dans I'expression devant Lui des
sentiments d’'une ame attirée et enseignée par la grace; on y trouve I'expression claire et compléte de la
position du résidu et de ses instances devant I'Eternel, selon ce qu’ll est. Quelques points trés spéciaux sont
mis en évidence : la confession des péchés passés d’lsraél, la confession des propres péchés de celui qui
parle; — la miséricorde est considérée comme la seule ressource. Cependant on peut attendre d’un Dieu si
plein de grace qu’ll enseigne des pécheurs; mais ces pécheurs sont les débonnaires qui doivent hériter de la
terre. L’intégrité de coeur les caractérise ; ils se confient en I'Eternel et s’attendent & Lui. — Comparez avec ce
psaume le tableau merveilleux du résidu que nous trouvons au commencement de I'évangile de Luc. — Le
psaume 25 est a la fois plein de beauté et tout particulierement caractéristique.

Le psaume 26 est une invocation & I'Eternel, fondée sur I'intégrité et la confiance en Lui. L’homme pieux
s’étant confié en Lui ne chancellera certainement pas. Il invite I'Eternel & sonder son coeur jusqu’au fond, ainsi
que fit Pierre (Jean 21, 17) bien qu’il fit tombé. Ici encore la bonté de I'Eternel est le premier motif de 'homme
pieux. — Ensuite la séparation des fidéles de la masse infidéle de la nation est mise en pleine lumiére et
invoguée comme motif pour que les ames des fidéles ne soient pas réunies avec les pécheurs (v. 9).
Cependant si le fidéle invoque son intégrité, il recherche la rédemption et la miséricorde; il sait que la fin sera
bénédiction pour lui : son pied s’est arrété dans un chemin uni; il bénira I'Eternel au milieu de toute la
congrégation réunie. En substance, la Parole nous présente ici la compléte séparation des fidéles d’avec la
nation, et ces fidéles devenant la congrégation de Dieu.

Ainsi, dans ces deux psaumes 25 et 26, nous avons la confession des péchés et I'intégrité dont se réclame
’homme pieux, le double témoignage du renouvellement de I'entendement. Quoique la possibilité du
gouvernement de Dieu, en pardon et en miséricorde, soit fondée sur I'expiation qui nous a été présentée au
psaume 22 et qui est pleinement reconnue par Israél en Esaie 53, postérieurement au temps de ces psaumes,
cependant le point de vue auquel tout est envisagé par le résidu, dans ces deux psaumes, est le caractére bien
connu et le gouvernement de I'Eternel en Israél; les sentiments du coeur renouvelé sont exprimés en rapport
avec ce gouvernement, ¢’est-a-dire avec les voies de I'Eternel. Son nom est la clef de leurs pensées et réveille
leurs meilleures et leurs plus vraies affections. C’est la foi d’'un Israélite pieux aux derniers jours. Toute cette
portion des Psaumes nous occupe spécialement de I'état moral du résidu, et plus particulierement de I'état des
fideles & I'égard de I'Eternel, les circonstances au milieu desquelles les fidéles se trouvent étant
comparativement moins en vue, quoique les ennemis au-dehors et les transgresseurs au-dedans soient
nécessairement I'occasion des sentiments exprimés quant a la délivrance et a la rédemption. Le cceur du fidéle
a le secret de toute I'histoire d’Israél et de toutes les voies de I'Eternel envers Son peuple, parce que le fidéle
s’attend a la gréace et a fait confession du péché. C’est le vrai principe de l'intelligence en tout temps, et pour le
résidu aussi. Les voies de Dieu ont été et sont parfaites : on L’invoque afin qu’ll se souvienne de Ses
compassions et non pas des péchés de la jeunesse de Son peuple : on Lui présente les ennemis du peuple.
L’espérance du pardon est fondée sur le nom de I'Eternel (elle est liée, comme nous I'avons vu, avec Son
gouvernement; les fidéles n'ont pas encore tourné leurs regards vers Christ et compris I'expiation) ; le fidéle
dans sa conduite recherche la direction de I'Eternel et compte sur Sa fidélité : il présente tous ses péchés,
toutes ses afflictions, tous ses ennemis, a coeur ouvert, & I'Eternel ; il peut envisager et attendre les graces de
I'alliance, parce que I'Eternel se trouve réellement auprés d’'un pécheur qui confesse son péché d’un coeur
droit.



Le psaume 27 se divise en deux parties, et nous présente ensuite dans les deux derniers versets, le résultat
de I'enseignement de Dieu dans I'ame du fidéle. La premiére partie, versets 1 a 6, est I'expression de la
confiance absolue du croyant, quels que soient ses ennemis ; la seconde, versets 7 a 12, le cri de sa détresse.
Le fondement de la confiance, dans la premiére partie, est «I'ceil simple » ; dans la seconde, c’est I'appel de
I'Eternel & rechercher Sa face. Les ennemis du dehors ou les oppresseurs du dedans (car le résidu les trouvera
tous deux contre lui), toute une armée et la guerre qui s’éléve, ne Iui inspirent aucune crainte. L’Eternel est la
lumiére et la délivrance de son ame; son seul désir, c’est d’habiter dans la maison de I'Eternel pour voir Sa
beauté et s’enquérir diligemment de Lui dans Son temple. Il L’a connu quand |l mettait en déroute les ennemis
du fidéle; il Le cherche comme I'objet du désir de son cceur. Au temps de la détresse, I'Eternel le mettra a
couvert dans Sa loge; les ennemis qui I'attaquent ne seront pour lui que I'occasion d’élever sa téte au-dessus
d’eux, et alors il sacrifiera des sacrifices de cris de réjouissance.

Mais les choses changent, a partir du verset 7 ; nous ne trouvons plus le fidéle pensant au Seigneur, par la
foi; nous le trouvons criant & Lui dans sa détresse. Il n’'invoque pas son intégrité devant I'Eternel ; mais il se
souvient qu’ll a dit ; « Cherchez ma face ! ». Aprés avoir parlé ainsi, I'Eternel la cacherait-1l ? Le fidéle demande
que I'Eternel le conduise dans un chemin droit : il y a de I'intégrité dans son coeur, mais ce qui 'occupe, c’est ce
a quoi Dieu I'appelle. A Ia fin, il recherche et attend avec confiance la délivrance temporelle dans la terre des
vivants; en attendant, il faut qu’il se confie patiemment au Seigneur qui interviendra au temps convenable et qui
fortifiera son cceur. — Nous avons ici un tableau instructif qui vient s’ajouter a ce que nous avons déja appris
sur la condition du résidu fidéle : la confiance abstraite des fideles et la base de leur espérance, quand ils sont
dans la détresse et qu'il leur faut s’attendre & I'Eternel, sont placées devant nous.

Psaume 28. Le Juif pieux, au temps de la détresse qui est venue sur la nation, demande a ne pas étre
confondu avec les méchants. Il est si réellement plongé dans la méme détresse que ceux-ci, que si le Seigneur
n’intervient pas en sa faveur, la mort I'engloutira : il demande le jugement des méchants ; ils méprisent I'Eternel
et I'Eternel leur rendra selon leurs ceuvres. — Les Psaumes ne fournissent pas seulement au résidu
I'expression du cri de sa détresse ; mais encore le témoignage que le Seigneur a entendu ce cri. Le coeur se
confie en I'Eternel ; il a trouvé du secours et ainsi la joie et la louange. Alors le Messie est pleinement associé
avec le juste. L'Eternel est la force des fidéles; Il est celle du Messie. Ceci une fois établi, le désir prophétique
de ’homme pieux, selon I'Esprit de Christ, est présenté & I'Eternel, afin qu’ll sauve Son peuple et bénisse Son
héritage (car la foi aux bénédictions et aux relations d’alliance se retrouve tout le long de ces psaumes), et qu’ll
paisse Son peuple et I'éléve éternellement. Etre délivrés, bénis, nourris, élevés éternellement — voila ce que
les fidéles attendent de I'intervention de I'Eternel en puissance.

Nous avons vu, aux psaumes 25 et 26, les grands principes moraux de la confiance en I'Eternel (méme
dans la confession des péchés) et l'intégrité, tandis que dans les derniers psaumes qui viennent de nous
occuper, nous sommes placés davantage en face du sentiment personnel de la condition des fidéles, et du
fondement de leur relation avec Dieu. Le sentiment dont nous parlons se manifeste d’'une maniére admirable
dans ce seul désir qui remplit le coeur au commencement du psaume 27 ; et plus loin dans cette touchante
invocation : Tu m’as dit de chercher ta face ! Alors — en ces temps de divine instruction — mon cceur te dit :
«Je chercherai ta face » : Seigneur — détournerais-tu ta face de moi maintenant que je suis dans la détresse,
guand toi tu m’enseignas a chercher ta face et a me confier en toi ? La vérité est la méme au commencement et
a la fin, seulement la premiére partie du psaume est I'expression du désir seul et unique qui possede le cceur;



tandis que, dans la seconde, I'exhortation de Dieu & chercher Sa face devient la ressource du coeur. L'Eternel
Lui-méme est le refuge du fidéle et I'a enseigné a Le rechercher.

Au psaume 28, le poids du mal pése plus lourdement sur le cceur; il demande le jugement et la séparation
du résidu d’avec les méchants. Cette séparation caractérise le témoignage de Dieu tout entier en rapport avec
le Messie a venir, et ce fait nous aidera a saisir I'unité du résidu dans la pensée de Dieu. Non seulement la
séparation du résidu est prophétiquement annoncée, comme au chapitre 65 d’Esaie, mais Jean-Baptiste
caractérise par elle la venue du Messie, avertissant ceux qui viennent de ne pas s’appuyer sur leur qualité
extérieure d’enfants d’Abraham ce qui est sans valeur (Matt. 3, 9). Cette séparation s’accomplit d’ailleurs
spirituellement ainsi, seulement le Seigneur étant rejeté et ne venant pas encore en puissance, les séparés
furent alors ajoutés a I’Assemblée comme les « séxomenoi». C’est ce qui explique le langage de Pierre au
chapitre 2 des Actes, verset 40. Le Seigneur Lui-méme les recoit comme Ses brebis (Jean 10); Paul aussi
appuie sur le méme fait son argumentation au chapitre 11 de I'épitre aux Romains.

Le psaume 29 somme les puissants d’écouter la voix plus puissante de I'Eternel, de Le reconnaitre et de
L’adorer selon le saint ordre de Sa maison, célébrant la puissance de Sa voix dans toute la création. Mais il y a
un lieu de service intelligent ou Sa gloire est comprise — Son peuple, ou les hommes sont appelés a venir. Cet
Eternel est élevé au-dessus de I'orgueilleux bruissement des flots de toutes puissances créées : Il préside
comme Roi éternellement et en dépit de tout ; et c’est Lui, ce puissant Eternel, qui donnera force & Son peuple,
et le bénira par la paix. Ce psaume n’est pas un cri de détresse ou un appel a Dieu, mais un encouragement
positif pour les fideles, un témoignage pour eux, afin d’affermir leur coceur en présence des puissants. Celui qui
prend soin d’eux est plus puissant que ces fils des forts.

Au psaume 30 nous trouvons le contraste entre la confiance dans la prospérité, méme donnée par Dieu, et
la confiance en Dieu Lui-méme. Il est intervenu;; |l a élevé le pauvre et ne I'a pas abandonné a ses ennemis. Sa
faveur est la vie ; Sa colere n’est que pour un moment et pour le bien de Ses saints : Sa faveur est a toujours. Si
la lamentation a demeuré chez eux le soir, le chant de joie y est le matin. Peut-étre les laisserait-1l descendre
jusqu’aux portes du tombeau, mais c’est afin de manifester Son pouvoir dans Son infaillible délivrance. Quant a
lui, ’'homme pieux — Israél lui-méme comme peuple — il s’était confié en la prospérité qui lui avait été donnée;
— maintenant, au sein de I'adversité, il a trouvé I'Eternel en délivrance. Surmonter définitivement la puissance
du mal, vaut mieux que le bien incertain qu’on peut perdre. On est en s(reté sous la bénédiction et dans les
bras de I'Eternel qui est pour nous : car ¢’est Lui qui est le libérateur. Nous voyons clairement ici que le peuple
dont il s’agit est un peuple vivant qui doit étre béni sur la terre (v. 3, 9); et bien gu’il puisse y avoir des graces
analogues dans tous les temps, car il y a un gouvernement de Dieu pour les chrétiens aussi, il y aurait du
danger a faire I'application de ce psaume aux saints d’aujourd’hui. Il s’agit d’'une délivrance temporelle pour
jouir de la paix dans ce monde. Nulle montagne, méme lorsque nous reconnaissons qu’elle a été rendue forte
par I'Eternel, n’est semblable a I'Eternel Lui-méme, quand méme nous serions aux portes du sépulcre : mon
ceeur, s’il en est occupé, dit d’elle : c’est « ma montagne » (v. 7), et cela y apporte un certain caractere de
faiblesse.

Le psaume 31 nous démontre comment Jésus a pu prendre dans Sa bouche les pieuses et saintes paroles
d’'un psaume, et réellement passer au travers de tout en esprit, sans que ce psaume doive Lui étre appliqué
d’'une maniére littérale.



Nous trouvons ici, en effet (v. 5), ces mots qu’ll a prononcés : « En ta main je remets mon esprit », ce qui a
été absolument vrai de Lui (Luc 23, 46). Mais le psaume continue, disant : « Tu m’as racheté, & Eternel | Dieu
de vérité », tandis que Lui a dit : «Pére!». Bien que je ne doute pas gu’alors Son ame fut rentrée dans la
jouissance de la faveur divine, cependant les paroles : «tu m’as racheté », ne peuvent s’appliquer a Lui, si ce
n’est a ce seul point de vue que Son ame a été délivrée de la malédiction qu’ll a portée lorsqu’ll fut fait péché
pour nous, tout en glorifiant parfaitement Dieu quant a nos péchés. Mais le Seigneur ne s’est pas servi de ces
derniéres paroles sur la croix. A ce moment, bien qu’ll e(it encore, de fait, & passer par la mort, I'amertume et
I'aiguillon de la mort avaient disparu.

Ainsi ce psaume tout entier est — sans parler de David — la requéte et I'expression de la confiance du
résidu, liant les deux principes de la confiance et de la justice ; le résidu recherche la direction de I'Eternel pour
I’'amour de Son nom et il attend la délivrance alors qu’il est entouré par ses ennemis. Il a invoqué I'Eternel ; son
nom était en cause. L’homme pieux a compté sur Sa bonté, mise en réserve pour ceux qui Le craignent, et cela
au milieu d’'une vie qui se consume «dans la tristesse et le gémissement ». La détresse I'accable, sa force s’en
va. Il est dans I'épreuve pour sa fidélité, mais ses voisins et ceux de sa connaissance I'ont abandonné et leur
coeur I'a oublié comme un mort. Telle sera la condition du résidu, et combien réellement Christ ne s’y est-Il pas
associé ? Mais le temps de la délivrance et de tout ce que le fidéle doit jamais porter et traverser, est entre les
mains de Dieu, non pas dans celles de I'ennemi, quelle que soit sa fureur. Au milieu de ses afflictions et de
I'adversité, I'Eternel connait 'ame du fidele, car il marche devant Lui dans la conscience de sa relation
d’alliance avec Lui. La présence du Seigneur est un tabernacle et un lieu de refuge pour lui. Dans son agitation,
il s’était estimé retranché de devant Ses yeux; mais il a crié et I'Eternel I'a entendu (v. 22). Au milieu de la
fureur de ses adversaires, il a crié a Lui comme a son Dieu (v. 14); il en célébre maintenant, dans les deux
derniers versets, le résultat béni, et encourage les saints et tous ceux qui espérent en I'Eternel : quelle que soit
la détresse, I'Eternel garde les fidéles et juge les orgueilleux.

Ceci, en un certain sens, clét et résume I'expression expérimentale, fournie par I'Esprit, de I'état du résidu,
et manifeste pleinement cet état. Le psaume qui suit parle de pardon et de grace ; ensuite nous rencontrons une
connaissance plus claire, une confiance plus objective en face du jugement de toutes choses, jusqu’a ce que
nous arrivions aux psaumes 38 et 39 qui ont un caractere particulier. Sans doute la délivrance n’est pas encore
venue, mais les sentiments exprimés dans ces psaumes, sont plutdt I'expression de la faveur dans la lumiére
que celle de la confiance du fond de la détresse.

Tout lecteur instruit de Dieu saisira combien le psaume 31, dont nous venons de nous occuper, est
I'expression parfaite de I'Esprit de Christ et cependant la relation personnelle de Christ avec Dieu était autre. |l
était Fils ; et mourant, Il remit Son esprit & Son Pére[Luc 23, 46], non pas & I'Eternel pour étre préservé de la mort.
Comme nous 'avons déja fait remarquer dans l'introduction, Il prie pour Ses ennemis qui Le crucifient[Luc 23,
34], au lieu d’appeler sur eux la vengeance. Ici la priere de Son Esprit dans le résidu est conforme a Sa pensée
pour ce jour-la, tandis qu’en Lui personnellement, il a dO en étre autrement, car Il vint en grace et donna Sa vie
en rangon pour Israél et pour plusieurs : c’est pourquoi Il passe au travers de tout, selon Sa perfection, avec
Son Pere a Gethsémané, et se livre Lui-méme a la mort, parce que telle était la volonté de Son Pere. Toutefois,
pour ce qui est de I'affliction et de I'épreuve, Il a tout traversé, et I'Esprit prophétique dans les Psaumes déclare
ici ce qui s’accomplira a la fin, comme conséquence de l'inimitié perverse des Juifs et des paiens aussi. Les
expressions dont Il se sert ici deviendront de vivantes requétes dans la bouche du résidu, dont ces jugements
seront la seule et nécessaire délivrance. Christ a demandé la vie, et elle Lui a été donnée en résurrection et en
gloire, comme nous le voyons au psaume 21 ; mais non pas, nous le savons, en ce qu’ll a été épargné ici-bas.
Dans I'accomplissement de la rédemption, le chemin de la vie, pour Lui, conduisait a travers la mort, quoiqu’ll



ne pQt pas étre retenu par ellelAct: 2, 24] — C’est ainsi que Christ est entré, en esprit, dans toute I'affliction du
résidu. Les paroles, dans la pensée de I'écrivain, s’appliquaient, dans leur sens littéral, a Ses propres
sentiments — dans le sens prophétique, au résidu pieux des derniers jours ; mais la variété des motifs et des
sentiments réunis dans ce psaume 31, exige quelques remarques supplémentaires.

J’ai déja fait observer que nous rencontrons ici, réunis ensemble, les deux fondements, si fréquemment
mentionnés, de la confiance en Dieu, base de la requéte du fidéle, puis de la justice, comme motif sur lequel se
fonde cette confiance. L’amour du nom de I'Eternel est ajouté (v. 3). Le verset 6 est la compléte réprobation de
ceux «qui prennent garde aux vaines idoles » ; au verset 7, la bonté de I'Eternel est reconnue comme étant
miséricorde. Il a connu les détresses de I'dme du croyant dans I'adversité — douce pensée, quelque sombre
gu’ait jamais été I'affliction. La délivrance a été accordée (v. 8). Le verset 9 est I'expression de la détresse de
Christ, arrivée a son comble. Les huit premiers versets formaient comme une préface de principes généraux,
mais maintenant le fardeau de sa condition présente pése sur lui : il est en opprobre a ses ennemis,
particulierement a ses voisins, et une frayeur a ceux de sa connaissance; il est pauvre, mépris€, et cependant
hai et rejeté : il appartient a un caractére divin, a Dieu Lui-méme, d’étre tous les deux. L’homme laisse de cété
celui qu’il méprise ; mais jamais il ne peut laisser Dieu ainsi, ou ce qui est de Dieu. Le brigand, sur la croix, n'a
pas insulté I'autre brigand crucifié a c6té de lui, mais il a insulté Christ[Luc 23, 39]. L’homme couvrira Dieu
d’opprobre, si Dieu s’abaisse (il fera de méme pour ceux qui sont a Lui) ; mais il craindra Dieu et Le haira tout a
la fois. Il est mis en oubli, et malgré cela méprisé, insulté, environné d’ennemis qui consultent ensemble pour
Lui 6ter la vie. Ces versets 9 a 13 sont I'expression de la position que I'Esprit de Christ, ou Christ Lui-méme,
occupe dans le monde. Le verset 14 est frappant : Il se confie en Dieu! Tout ce qui doit Lui arriver est apres
tout entre Ses mains! — Ensuite un autre motif est présenté : «je t'ai invoqué » (v. 17). — Que ce soient les
levres menteuses qui soient rendues muettes (v. 18) ! La confiance dans la bonté de Dieu est mise en réserve
ici pour les saints, et leur refuge est en Dieu pour le mauvais jour (v. 20). Le verset 21 célebre la fidélité de
Jéhovah; les versets 23 et 24 en font un motif d’encouragement pour les saints. Au milieu d’'une détresse sans
pareille, toutes les requétes du fidéle sont merveilleusement rassemblées ici. Tous ces derniers psaumes que
nous venons de parcourir sont I'expression des sentiments d’Israél dans I'angoisse et cherchant la délivrance :
et, de fait, c’est ce qu’lsraél fera.

Au psaume 32, nous arrivons a ce qui, plus encore que cette délivrance, fait défaut a Israél, savoir la
rémission des péchés. Le poids de I'affliction tourne son @me vers la loi de Dieu et par elle a la conscience qu'il
I'a violée. Comment & ce point de vue invoquerait-il la justice ? C’est de pardon qu’il a besoin, et que I'Eternel
ne lui impute pas son iniquité dont il a maintenant conscience. Longtemps il avait lutté contre ce sentiment,
mais I'Eternel ne Iui a pas laissé de repos : il confesse son péché et la fraude est 6tée de son ceeur. Il est
impossible que le cceur soit autrement : jusque-la nous y tenons cachée notre iniquité. Le pardon par la grace
attire ’nomme pieux vers Dieu; dans un déluge de grandes eaux, elles ne I'atteindront point ; I'Eternel est 'asile
de son &me; Lui garde, bénit et conduit. Seulement les fidéles sont exhortés a étre intelligents en étant
obéissants, au lieu d’étre sans intelligence et de devoir étre conduits par la providence de Dieu.

Remarquez ici que, tandis que le pardon est célébré — et le résidu en aura un besoin profond — le grand
trait distinctif qui sépare le résidu de la masse du peuple est clairement maintenu, savoir la confiance, la justice
et I'intégrité de coeur tandis que plusieurs douleurs atteindront le méchant.

En principe, un psaume comme celui-ci est d’une application trés étendue, Dieu en soit béni. Pour le résidu,
il est prophétique, afin de produire la vérité dans le coeur et d’encourager les fideles, par la grace, a cette



confession du péché dans laquelle seule Dieu peut bénir, ici, comme toujours — car le pardon et la fraude ne
vont pas ensemble. Le résidu ne connaitra la pleine acceptation devant Dieu que lorsqu’il regardera «vers
Celui qu’ils ont percé »[4ach. 12, 10] et qui vient, comme Jéhovah, pour délivrer. Mais allons plus loin et
regardons au grand principe dont ce psaume est I'expression. Le pardon complet, absolu, I'entiére non-
imputation du péché, voila ce qui 6te la fraude du cceur. En dehors de la on fuit Dieu, on s’excuse, on pallie le
mal si on n’ose le justifier. Mais avec le pardon devant les yeux, on a le courage d’étre vrai de coeur. Qui ne dira
toutes ses dettes lorsqu’il ne s’agit que de les voir acquittées par un autre ? Qui ne déclarera son mal en vue
d’'une guérison assurée ? La grace apporte la vérité dans le coeur, 'améne a confesser ses transgressions et
tout le fardeau des péchés est 6té. L’homme débonnaire et pieux est encouragé a s’approcher d’'un Dieu connu
de cette maniere. «Mais il y a pardon auprés de toi, afin que tu sois craint» (Ps. 130, 4). Notre psaume veut
amener ainsi le résidu a une vraie confession : lorsque celle-ci sera devenue un fait, le résidu sera introduit
dans la pleine bénédiction qui I'attend. Ce psaume est donc une préparation prophétique et une école pour les
saints; il place devant eux ce qui ne sera pas entierement accompli lorsqu’ils seront amenés a se tourner vers
I'Eternel, mais avec la certitude que tous leurs besoins seront satisfaits. C’est pourquoi ces psaumes parlent du
caractére de I'Eternel, tel qu’ll s’est révélé a I'égard des auteurs inspirés ; en principe, et souvent littéralement a
I'égard de Christ — afin de produire la confiance au jour de la détresse et de fortifier toute ame inquiéte ; c’est
pourquoi aussi nous voyons la célébration de la pleine délivrance mélée a la requéte qui demande cette
délivrance ; car tout cela est prophétique et a eu des accomplissements.

Avant d’aller plus loin, remarquez combien I'absence de fraude, produite dans le coeur par un pardon entier,
ameéne I'dme a cette intimité avec Dieu qui la fait jouir de la direction par Son ceil. Nous avons une méme
pensée avec Lui, et cela dans la perfection de Sa propre nature.

Le psaume 33 est placé logiquement aprés le pardon. Le pardon conduit a la pleine bénédiction, et le
psaume 33 nous dépeint, en le célébrant, le résultat complet de la délivrance. Ceux qui sont droits de cceur
sont invités & se réjouir; le caractére de I'Eternel, Sa parole, Ses ceuvres, sont manifestés, et la terre est
remplie maintenant de Sa bonté. C’est Lui qui a fait toutes choses, Il est le Créateur ; que la terre Le craigne! |l
dissipe les desseins et les conseils de ’homme, mais Son conseil demeure a toujours. Bienheureuse la nation
qui a I'Eternel pour son Dieu, le peuple qu’ll a choisi pour Son héritage ! L’Eternel regarde des cieux sur les fils
des hommes et Il dispose de tous; mais Ses yeux sont sur ceux qui Le craignent et qui s’attendent a Sa bonté.
Le glorieux résultat de I'intervention de I'Eternel est ainsi placé devant la foi du résidu et célébré comme s'il
était déja présent dans son entier; les trois derniers versets nous montrent la confiance produite ainsi dans le
cceur des fidéles.

Psaume 34. L’assurance que c’est Dieu qui gouverne, rend la foi capable de bénir en tout temps. Il a
manifesté Sa fidélité a ceux qui étaient dans la détresse. Le psalmiste, Christ en esprit, engage le résidu a
bénir, car I'Eternel a manifesté Sa délivrance envers lui. Les yeux du Seigneur sont sur les justes et Ses oreilles
sont ouvertes a leur cri; Sa face est contre ceux qui font le mal pour les retrancher de la terre (v. 15, 16).
L’Eternel est prés de ceux qui ont le coeur brisé, et Il sauve ceux qui ont I'esprit abattu (v. 18). Le juste doit
s’attendre & souffrir aussi longtemps que I’'homme a son jour, mais I'Eternel le délivre, tandis que le mal fait
mourir le méchant; I'Eternel rachéte 'ame de Ses serviteurs, et aucun de ceux qui se confient en Lui ne sera
tenu pour coupable. C’est I'expression de la pleine assurance du gouvernement de I'Eternel en faveur de celui
qui est humble de cceur, et ce qui le rend capable de bénir non seulement lorsqu’il est béni — ce ne serait pas
la foi — mais en tout temps, car I'Eternel entend le cri des justes, Il les garde, Il les rachéte lorsqu’ils sont dans



la détresse. Christ est I'exemple par excellence de tout ceci. Je ne pense pas qu’ll parle ici personnellement,
quoiqu’ll le fasse en esprit dans les premiers versets. La foi du résidu s’empare de ce qui Lui est arrivé, pour
son propre encouragement (v. 6). Le verset 20 a aussi été accompli littéralement a Son égard. Le psaume tout
entier est le secret de la foi seule qui, par son épreuve, est conduite a bénir en tout temps. Pierre en fait
I'application aux principes immuables du gouvernement de Dieu.

Remarquez aussi que c’est le premier psaume dans lequel nous ayons trouvé le caractére interlocutoire
gu’on rencontre ailleurs quelquefois, comme aux psaumes 91 et 145, quoique ce psaume soit certainement
I'expression de I'expérience du psalmiste qui parle de nouveau au verset 11. Toutefois, je pense que, dans ce
psaume, Christ en esprit expose les voies de Dieu. Magnifiez I'Eternel avec moi ! J’ai cherché I'Eternel ! lly a la
I’encouragement le plus puissant pour le juste, humble de cceur.

Le psaume 35 est une pressante requéte pour que I'Eternel intervienne en jugement contre les perfides et
impitoyables persécuteurs qui poursuivent 'dme du juste. Les insultes, la ruse, la violence, tout a été employé
contre lui : ses ennemis ont voulu le surprendre. Il a recherché la délivrance afin que I'Eternel soit loué dans la
grande congrégation, savoir dans I'assemblée compléte d’Israél restauré. Les versets 13 et 14 nous montrent
la grace dont 'homme pieux (Christ Lui-méme) a usé envers ces ennemis; et tout le psaume en général
s’applique a ’homme pieux, mais Christ en particulier est introduit ici en esprit.

Au psaume 36 nous trouvons un avertissement nécessaire a I'’égard des méchants, de ceux qui sont
spécialement les ennemis de la justice, les instruments du pouvoir de Satan. On ne peut attendre d’eux gqu’ils
aient de la conscience, ni rien qui les arréte dans leurs machinations. La puissance et la bonté de I'Eternel sont
le refuge assuré de ceux qui s’attendent a Lui. Finalement les méchants sont renversés !

Le psaume 37 est d’un grand intérét; il s’adresse au résidu, et avec lui a toute &me, pour I'exhorter a
s’attendre a Dieu et a ne point se laisser troubler dans son esprit par les méchants; ils seront soudainement
fauchés comme I'herbe! Que les justes donc ne se tourmentent pas et ne se dépitent pas, mais gu’ils se
confient en I'Eternel et qu’ils fassent le bien ; qu’ils aient leurs délices en Lui, car leurs désirs seront accomplis ;
ils jouiront de la prospérité ; qu’ils remettent leur voie sur I'Eternel, Il les justifiera; qu’ils se reposent en Lui et
s’attendent a Lui patiemment, car |l va intervenir, retrancher les méchants et donner le pays en héritage aux
débonnaires !

Le résidu a un autre caractere largement développé ici : le caractére d’homme juste qui apparait a partir du
verset 12. L’Eternel n'oublie pas Ses saints; Il les garde; les justes posséderont le pays. Ce a quoi ils sont
particuliérement exhortés, aprés tout, c’est a s’attendre a I'Eternel et & garder Sa voie. Les justes souffrent,
mais ils ne sont point oubliés; les méchants jouissent d’'une grande prospérité, mais pour un moment, et leur
lieu ne les reconnait plus ! Combien tout ce que nous lisons ici, touchant le juste, nous montre la profondeur des
souffrances de Celui qui fut abandonné, tout en étant la perfection de la justice.

Le psaume qui nous occupe nous aide aussi a saisir la ressemblance qu’il y a eu entre les disciples et le
résidu (lisez Matt. 5, 5); mais il nous montre aussi la différence qu’il y a entre eux : le Fils était avec les
disciples ; ils pouvaient souffrir pour Son nom; et ceci introduisait le ciel (Matt. 5, 12). De méme Jésus pouvait
leur révéler le Pére, et les établir comme la lumiére du monde [Matt. 5, 14] et le sel de la terre [Matt. 5, 13], Tout cela,
joint & la révélation du Pére qui agit en grace, met les disciples en présence de certains détails de la grace dont



le résidu des derniers jours ne saura rien. Cependant, malgré ces différences de fait, nous avons devant nous le
méme résidu.

Les psaumes 38 et 39, comme nous l'avons déja fait remarquer, ont un caractére particulier. Celui qui est
droit de cceur a recherché et attendu la délivrance, et le pardon des péchés lui a été accordé comme
bénédiction; mais dans ces deux psaumes, le résidu gémit sous le poids du chatiment gouvernemental des
péchés, et il a le sentiment du pourquoi il souffre de la part de Dieu. Au psaume 6, le fidéle suppliait I'Eternel de
I'épargner dans Sa colére, mais ici il est sous le poids tout entier de la discipline pour le péché : la verge a
atteint le troupeau au-dehors, I'dme au-dedans. Il s’agit de chacun d’eux individuellement, mais c’est pourtant
le résidu qui est en vue. Ceux qui aiment ’'homme pieux et ses compagnons se tiennent loin de sa plaie; des
ennemis sans pitié complotent contre lui et cherchent sa vie. Toutefois il est devant Dieu avec tout son désir et
tous ses soupirs. Il est droit de cceur envers Dieu, et il reconnait Dieu, mais il est comme un muet a I'égard des
hommes. Les fléches qui I'ont percé sont pour son ame les flieches de I'Eternel — et c’est a Lui qu'il a recours
(v. 13-16). Le saint courbe la téte et se soumet. Ses ennemis sont actifs et puissants, mais quoique I'Eternel le
frappe, il se confie en Lui, parce que I'dme qui est humble reconnait que le chatiment est juste. Elle peut
attendre d’étre délivrée de tous ses ennemis. lls seraient heureux que le pied du fidele glissat, pour triompher
de lui; mais ce dernier déclare son iniquité et est en peine de son péché qu’il reconnait. Il ne s’excuse, ni ne
cache son &me devant Dieu : c’est a Dieu qu’il crie, afin qu’ll se hate de le secourir.

Ce psaume 38 nous présente un admirable tableau de I'état d’'une ame : car I'Esprit pourvoit a tout, méme
la ou le juste a manqué et ou il a pu appeler sur lui quelque grand chatiment, a la joie du méchant. Mais celui
qui est droit de coeur accepte la punition de son iniquité et se place ouvertement devant Dieu, confessant son
péché, mais se confiant en Lui pour étre délivré des méchants. Quelque triste que puisse étre un cas pareil, rien
ne met plus en évidence la vérité devant Dieu et la confiance en Lui. Comment confesser son péché et attendre
le secours de Dieu, quand on a été infidele, quand on L’a déshonoré et que I'ennemi s’en réjouit ? Point
d’excuse; nulle tentative de rien cacher ! Le juste confesse tout et s’abandonne entre les mains de Dieu.

Sans ces détails, le tableau de I'état du résidu e(t été incomplet, aussi bien que les enseignements de la
grace pour toute ame en tout temps. Maintenant, jusqu’a quel point I'Esprit de Christ entre-t-Il dans cette
condition dont notre psaume est I'expression ? Il y entre pleinement, je pense, quoique, sans doute, Christ en
personne n’ait jamais pu s’y trouver. L’écrivain était évidemment sous I'impression de quelque grand
chatiment, et d’'un chatiment ouvertement manifesté. De pareils cas pourront se produire au milieu du résidu,
dans toute leur étendue. Le principe d’ailleurs est d’'une application universelle. En Christ, sans doute, il n’y a
rien a discipliner ; mais ayant devant Lui le péché dans toute sa gravité, et rencontrant dans Son chemin toutes
les afflictions qui tomberont sur le peuple, Christ peut, tout en étant «le bois vert », entrer dans le jugement qui
viendra sur «le bois sec »[Luc 23, 311l || n’a pas pu dire ce qui est exprimé ici; mais Il peut sympathiser
parfaitement avec ceux qui doivent parler ainsi : Il leur a préparé les paroles qui, par Son Esprit, en seront
I’expression dans leurs coeurs. S’ll n’avait pas porté toute la colére pour ces mémes iniquités qui pésent de tout
leur poids sur leurs consciences, et a la pleine rigueur de laquelle ils échappent, ce n’aurait pas été simplement
de la discipline gouvernementale gu’ils auraient eu a demander la délivrance, et c’est aussi pourquoi, lorsque
I'affliction a ce caractére, Christ peut faire plus que de la sentir, car dans toutes les douleurs dont ils sont
environnés, Il a pris la plus large part.



Au psaume 39, ’'homme pieux est encore sous le chatiment de Dieu, mais plutét avec le sentiment du néant
de toute chair sous la main de Dieu, qu’avec celui de la défaveur, de la honte et de la crainte. Le fidéle courbe la
téte devant Dieu, il se tait plutdt que de laisser son coeur déborder et sa langue parler follement. Il eGt pu
répliquer ; il e0t pu étre irrité pour mal faire, mais il lui faut savoir se contenir et se taire quand Dieu fait peser Sa
main sur lui : il en est de méme en tout temps. Le fidéle s’est tu, méme quant au bien, et sa douleur a été
excitée; il nous le dit dans I'admirable langage de notre psaume. A la fin, son coeur déborde, mais c’est pour
présenter a Dieu le néant dont le sentiment a mdri dans son dme. Il désire connaitre sa fin et la mesure de ses
jours, combien fragile il est : Il voit que tout est vanité, mais il voit sa propre transgression et son péché dans la
présence de Celui dont la correction consume la beauté de ’lhomme comme la teigne. Il s’attend au Seigneur
pour sa délivrance : ce dont il s’inquiéte, c’est de son chatiment. Il a confiance en Lui, qu’ll ne le laissera pas
devenir en opprobre a I'insensé. Cette expression de la vanité, trouvant son niveau dans I'anéantissement de
soi-méme, est d’une grande beauté, de méme que la confiance en Dieu pour étre délivré de I'orgueil des
hommes, mais ce qui domine c’est que Dieu a affaire avec nos transgressions.

Ici se termine I'histoire morale du résidu au point de vue de sa relation d’alliance avec I'Eternel : le résidu
invoque Son nom, parce qu’il est en relation avec Lui. C’est pourquoi nous trouvons tant de Christ Lui-méme
dans les psaumes de ce premier livre. Le psaume suivant nous montre Christ prenant la place dans laquelle I
devait étre associé aux fideles selon les conseils de Dieu, puis nous apprenons que cette position est la position
réellement bénie.

Au psaume 40 donc, Christ n’apparait pas seulement comme traversant les afflictions qui encombraient Son
chemin, du moment qu’ll se chargeait de la cause du peuple de Son amour, désobéissant et coupable,
afflictions au milieu desquelles Il a appris la langue des savants et par lesquelles Il a été rendu capable d’entrer
dans les afflictions de ceux qui seront éprouvés et épargnés aux derniers jours, et d’exprimer les désirs et les
requétes qui convenaient a leur état devant Dieu; — mais ce psaume nous place avant tout en face de la
délivrance dans laquelle Christ, ayant attendu patiemment I'Eternel au milieu de ces afflictions, fait I'expérience
de la fidélité de I'Eternel, en sorte qu’ll est délivré de ces afflictions pour I'encouragement de plusieurs ; puis
nous trouvons la clef de toute Son histoire, lorsqu’ll a entrepris de faire la volonté de I'Eternel, tout le systéme
juif sous la loi prenant ainsi fin et étant mis de coté. Christ a été parfaitement fidéle & I'Eternel au milieu de toute
la congrégation d’lsraél, au travers de I'épreuve et de I'affliction la plus profonde; mais le psaume se clét,
comme il convenait, sur le theme de la délivrance.

De la vient que I'application de cette délivrance aux afflictions de Christ, analogues a celles du résidu, sera
d’un si grand prix pour les fidéles du résidu lorsqu’ils se trouveront dans la détresse. Ce principe est développé
ici d’'une maniére si claire, que le psaume 40 prend une importance particuliere au milieu de tout le livre. La
relation de Christ avec Israél dans le résidu est mise en lumiere d’une maniére aussi frappante que possible, et
posée comme base de tout I'enseignement des Psaumes, bien que les circonstances ne soient plus les mémes
apres le psaume 41.

J’ai a peine besoin de dire que le psaume nous parle de Christ personnellement — (I'apbtre le cite comme
les propres paroles de Jésus en Héb. 10) — de Christ entreprenant cette ceuvre glorieuse par laquelle les
symboles et les figures sont mis de coté, et le croyant rendu parfait a perpétuité [Heb. 10, 141« Voici, je viens »,
telles sont les paroles du Fils s’offrant Lui-méme de Sa libre volonté, pour accomplir toute la volonté de Dieu
dans Son ceuvre ici-bas, selon les conseils éternels de la divinité. Je le répete, ce psaume nous fait voir Christ
entreprenant I'ceuvre. Son ceuvre, c’était d’obéir, mais Il s’offre Lui-méme pour cela, de Sa pleine et libre



volonté, trouvant Ses délices a faire le bon plaisir de Dieu. Dans la grande congrégation d’lsraél, en
accomplissant Son service envers I'Eternel, Il n’avait pas reculé, quelle que it la réception qu’on Lui fit : Il avait
préché la justice; Il n’avait pas retenu Ses lévres; Il avait été fidele a Son service, colte que codte, et c’était
I'Eternel qu’ll avait ainsi proclamé. Il n’avait point caché Sa justice, Sa fidélité, Son salut, Sa bonté et Sa vérité
devant le corps tout entier d’Israél. — Tel avait été Son service : mais ensuite tout change pour ce fidéle
serviteur, car des maux sans nombre L’ont environné. Il s’attend & la gratuité et a la vérité de I'Eternel envers
lequel Il a été fidele. Il y a plus encore : non seulement des maux sans nombre L’ont entouré, des hommes ont
cherché Son ame pour la détruire, mais Il dit : « Mes iniquités m’ont atteint et je ne puis les regarder ». Ces
iniquités, sans doute, quand il s’agit de Christ, étaient celles d’autres personnes, de tous les rachetés et
particuliérement aussi d’Israél envisagé comme nation. Dans cet état, il désire que ceux qui cherchent I'Eternel,
puissent s’égayer et dire continuellement : « Magnifié soit 'Eternel » ; et que les autres soient rendus honteux et
soient confondus ! Il sépare le résidu pieux qui cherche I'Eternel, de ceux qui, lorsqu’ll se présente fidélement et
en amour, se montrent les ennemis de Celui dont |l manifeste le nom. C’est ainsi que Christ termine Son
expérience du monde, affligé et pauvre, mais assuré que le Seigneur pense a Lui.

Christ n’est pas abandonné dans la position dans laquelle Il nous est présenté ici, mais Il entre dans cette
position par une vie de fidélité qui devait aboutir a cette heure terrible. C’est, en quelque sorte, Son cri, au
moment ou Il confesse les péchés avant que la victime soit consumée ou égorgée. Il est la dans la profonde
affliction d’une telle position, implorant I'Eternel, mais non pas sous la colére manifestée au temps ou Il ne peut
étre entendu. Le psaume, je le répéte, ne dépeint pas cette colere, mais la fidélité de Christ, qui s’attend a
I'Eternel lorsqu’ll est dans I'affliction, plutét que de rechercher le repos, ou douze légions d’anges[Matt. 26, 53] ou
la myrrhe qui stupéfie [Marc 15, 23] ou de reculer devant la souffrance qui doit résulter de I'entiere soumission a la
volonté de Dieu, de méme qu’ll n’a pas craint d’affronter les hommes quand Il a annoncé cette volonté. Il a
attendu patiemment I'Eternel, et Il s’est penché vers Lui et a entendu Son cri : c’est |a la perfection de Christ. I
n’a pas cherché une issue pour éviter 'obéissance, Il n’a pas hésité, Il n’a pas reculé, ni ne s’est détourné : Il a
attendu le temps de I'Eternel dans le sentier de I'obéissance parfaite, et le temps vint ou, comme il est dit de
Joseph, Sa cause fut connue.

Le but de I'Esprit, dans notre psaume, est de montrer a ceux qui étaient éprouvés, que quelqu’un avait
passé avant eux dans le chemin de la souffrance, et avait été exaucé. Nous pouvons dire que c’est en
résurrection que Jésus a été pleinement exaucé ; mais, sur la croix méme, I’heure des ténébres était passée, et
avec une forte voix, Il put remettre Son esprit & Son PérelLuc 23, 46] et Sa mére a Son disciple bien-aimé[Jean
19, 26-27] Ces détails nous sont donnés par I'histoire, non par la prophétie, et ils n’auraient pas été profitables
pour les fidéles du résidu, car ce dont ceux-ci ont besoin, c’est de savoir qu’ils seront exauces lorsqu’ils
s’attendront patiemment & I'Eternel. S’ils sont mis & mort, I'exaucement sera pour eux en résurrection; s'ils
demeurent vivants, ils seront exaucés pour jouir de la position d’Israél en bénédiction, je n’en doute pas, avec
I’Agneau sur la montagne de Sion, parce qu’ils ont traversé, quelque faibles et infirmes qu’ils aient été, des
épreuves et des souffrances semblables, fidéles & I'Eternel dans la grande assemblée. Si leurs iniquités les
alarment, ils ne sont pourtant pas sans espérance; ils ne connaissent pas I'expiation, mais ils savent que
quelqu’un qui a pu dire : « Mes iniquités m’ont atteint», a attendu patiemment et a été exaucé et délivré. lls
attendent, se confiant en la miséricorde de I'Eternel, quoique maintenant ils ne connaissent pas encore la paix.
Leurs iniquités les ont atteints, en sorte qu’ils se demandent comment ils peuvent espérer en I'Eternel pour étre
délivrés. « Il y a pardon auprés de toi, afin que tu sois craint» (Ps. 130, 4), et notre psaume assure aux fideles
que quelgu’un, qui était dans un abime pareil a celui dans lequel ils se trouvent, a été délivré. Quand ils
regarderont a Lui, ils jugeront leurs péchés dans cette lumiere ou ils verront Celui qui les a portés, et ils auront



la paix; mais le fondement de la paix est posé ici pour eux, en espérance. Un coeur accablé sous le poids de
ses iniquités peut, en s’appuyant sur Lui, attendre la délivrance. La délivrance est trouvée, et quelque obscure
que soit la lumiére des fidéles, car elle le sera, le fondement de I'espérance est posé (comparez Es. 50, 10, 11,
qui décrit cet état, résultat pour le résidu de ce que Christ a été justifié et secouru). Mais ce n’est pas tout : le
Messie se place dans Son association avec les saints : « Il a mis dans ma bouche un cantique nouveau, la
louange de notre Dieu. Plusieurs le verront et craindront, et se confieront en I'Eternel ». « Bienheureux ’homme
qui a mis en I'Eternel sa confiance, et ne s’est pas tourné vers les orgueilleux et ceux qui se détournent vers le
mensonge ! ». Telles sont les pensées de Dieu envers nous (v. 5) !

Aux premiers versets, nous voyons Christ qui a attendu patiemment I'Eternel, exaucé et tiré hors du puits de
la destruction et d’un bourbier fangeux. Je ne doute pas que le cceur de David n’ait chanté cela, mais il s’agit
certainement ici non de lui, mais de Christ, dans l'intention de la prophétie. Ensuite, nous I'avons vu, Christ,
quoique distinguant le résidu, s’identifie avec Israél. La louange de notre Dieu, dit-1l (v. 3); le résultat est que
«plusieurs le verront, et craindront, et se confieront en I'Eternel». Ce qu'ils ont vu agit sur les fidéles aux
derniers jours et les encourage a se confier en I'Eternel ; ils peuvent s’attendre aussi a la délivrance ; plusieurs
le feront. Sa prédication de la justice a la grande congrégation rassemble un petit troupeau ; Sa délivrance, en
tant que Christ souffrant, sera bénie pour un grand nombre. « Qui m’a engendré tous ceux-ci ? » dira Sion en ce
jour-la (Es. 49, 21). Cette expression embrasse, peut-étre, les dix tribus aussi ; toutefois, comme principe, une
multitude de gens sera la présente et bénie, ce qui n’a pas eu lieu a la premiére venue du Christ : alors, |l a d0
étre, dans Son histoire et Ses souffrances personnelles, le méprisé et le rejeté des hommes.

Les pensées dont fait mention le verset 5, sont les pensées de I'Eternel pour bénir ; elles nous aménent a la
pensée capitale, au centre et au fondement de tout, savoir a Christ venant pour faire la volonté de Dieu; et
maintenant nous pouvons pénétrer plus avant et comprendre mieux la valeur de I'accomplissement de cette
volonté, ou ce qui est mieux encore, I'Esprit le fait pour nous. Aprés le verset 5, nous sommes placés beaucoup
plus en présence de la fidélité de Christ, accomplissant cette volonté, accablé par les iniquités qui L’ont atteint
dans Sa propre ame tel que nous le voyons en Gethsémané — mais en présence de la délivrance. La
confession des péchés sur la téte de la victime, souvenons-nous-en, était autre chose pour elle que d’étre mise
a mort ou consumée : de méme, lorsque Christ reconnait ou confesse les iniquités dont Il se chargeait comme
siennes, ce n’est pas porter la colére, ni étre retranché de la terre des vivants. Quelque terrible qu’ait été pour
Lui ce moment, comme nous le trouvons dans les évangiles — (et Il voyait a I'avance tout ce qui devait en
résulter pour Lui) — ce qu’ll a fait alors, confesser les péchés, est tout autre chose que de porter la colére qui
leur est due. Il faut que Son peuple, je ne dis pas imite Sa confession de péchés, mais s’empare de cette
confession avec la conscience que les péchés qu’ll a confessés étaient les leurs ; et peut-étre, jusqu’a ce que la
grace soit pleinement connue, auront-ils a le faire dans une profonde angoisse et une appréhension terrible de
la colere a venir. C'est la — les afflictions extérieures a part — ce qui constitue I'analogie entre le résidu juif et le
Seigneur : quant a la colere de I'expiation, nous savons qu’ll en a porté le poids, afin que nous n’ayons jamais a
la souffrir.

Notre psaume nous présente donc Christ, selon les conseils éternels de Dieu, venu ici-bas pour accomplir la
volonté de Dieu dans la nature humaine, se plagcant au milieu de la grande congrégation d’lsraél, souffrant en
conséquence profondément, descendant jusque dans le puits de la destruction ; mais Sa confiance en I'Eternel
demeure ferme. Il L’a attendu patiemment; Il a été délivré et un nouveau cantique a été mis dans Sa bouche.
L’Eternel a entendu Son cri et L’a fait sortir du bourbier. C’est une lecon pour tout le résidu : Oh! que
bienheureux est ’homme qui a mis en I'Eternel sa confiance et ne s’est pas tourné vers les orgueilleux | — Puis
vient la suite des événements : les conseils de Dieu ont été merveilleux; Christ vient pour faire la volonté de



Dieu comme homme; Il trouve Ses délices a la faire ; Il déclare la justice de Dieu devant tous. Mais Il est amené
par la dans la plus profonde détresse ; des maux sans nombre L’entourent, et de plus, Ses iniquités (celles de
Son peuple) L’atteignent ; mais la patience a son ceuvre parfaite[Jaca. 1, 4] : || est parfait et accompli dans toute
la volonté de DieulCol- 4, 12] et comme le psaume nous le montre au commencement, |l est délivré. Toutefois,
ainsi que je I'ai déja fait remarquer, le psaume annonce Sa fidélité, tout spécialement; c’est pourquoi nous Le
suivons jusqu’a I'accomplissement de I’épreuve, mais toujours sans qu’ll en soit encore délivré. L’objet de Sa
requéte est que les méchants, étant trouvés Ses ennemis, soient retranchés, mais que les pauvres du troupeau
soient rendus capables de louer, de s’égayer, et de se réjouir en I'Eternel. Qu'il est beau de voir Sa parfaite
patience dans I'épreuve, afin que toute la volonté de Dieu soit accomplie, et de Le contempler cherchant la joie
et la parfaite béatitude du pauvre résidu, mais prenant Lui-méme la position de dépendance vis-a-vis de
I'Eternel et Le priant d’intervenir comme Dieu. L’obéissance et la dépendance sont les deux traits
caractéristiques de I'action de la vie divine dans ’lhomme a I'égard de Dieu.

On peut remarquer ici que le témoignage au milieu de la congrégation est clos lorsque «les maux sans
nombre » L’atteignent. La préface du psaume parle du puits de la destruction quand Il en est déja sorti, et nous
apprenons en vue de quoi Il a été obéissant, mais le psaume ne fait pas mention de Sa mort. Le corps méme
du psaume nous Le présente dans la fidélité de Sa vie comme témoin, car Il est venu pour faire la volonté de
Dieu, et nous montre les maux qui L’ont atteint a la fin, quand Il eut a porter le poids de l'iniquité de Son peuple.
Le verset 4 applique au résidu, pour son instruction, et son encouragement, le résultat de la fidélité de Christ.

Avant de passer plus avant, je dirai quelques mots de I'expression du verset 6 : « Tu m’as creusé des
oreilles ». Cette expression n’est pas la méme que celle que nous trouvons dans I’Exode, au chapitre 21, ou
I'esclave a 'oreille percée avec une aléne et attachée au poteau de la porte, afin qu’il devienne serviteur pour
toujours. Ce n’est pas non plus I'expression dont se sert Esaie (chap. 50) pour nous dépeindre Son obéissance
si entiere et parfaite, comme serviteur, a la volonté de Son Pére, qu’ll préte I'oreille chaque matin pour recevoir
Ses commandements. Le sens du mot que nous trouvons ici, au psaume 40, est proprement que Dieu Lui a
«creusé des oreilles », c’est-a-dire que Lui, Il a pris la position de serviteur. Mais, selon que nous enseigne
I'épitre aux Philippiens, chapitre 2, Il a pris cette position en se faisant homme ; c’est pourquoi I’'Esprit accepte
ici interprétation que les Septante donnent de ce passage : «tu m’as formé un corps» (voyez Héb. 10, 5).
Comparez Jean 13 (qui répond, quant au temps, a Exode 21); Luc 12, 37 et 1 Corinthiens 15, 28.

Le psaume 41 nous montre le bonheur de 'lhomme qui a l'intelligence de cette position des pauvres du
troupeau et qui s’y associe (comp. Matt. 5, 3; Luc 6, 20). Les paroles du psaume sont celles de I'un des fidéles
du résidu souffrant — sans doute, I'expression de I'expérience propre du psalmiste. Nous avons devant nous
un des psaumes auxquels Christ emprunte une expression pour montrer comment, au terme de Sa vie, lorsqu’ll
a pris part aux souffrances du résidu, Il les a goGtées dans toute leur amertume. Cependant le pauvre est gardé
dans l'intégrité et placé devant la face de I'Eternel. Le triomphe apparent des méchants est de courte durée.

Ainsi se termine le premier livre, dans lequel, comme ensemble, nous trouvons I'expérience du résidu avant
qu'il soit chassé, ou au moins I'expérience de ceux qui ne seront pas chassés : le nom d’alliance de I'Eternel y
est employé. C’est pourquoi nous y sommes initiés a la position de Christ, pour autant qu’ll vint et se placa Lui-
méme au milieu des pauvres du troupeau sur la terre, et vécut dans la souffrance et I'intégrité, au milieu du
mal : mais, comme je I'ai déja observé, Il n’est pas personnellement le sujet du dernier psaume du livre, comme
nous le fait voir le verset 4.



Comme nous l'avons dit aussi, les huit premiers psaumes forment une sorte d’introduction dans laquelle la
scene tout entiére se déroule devant nos yeux dans ses principes et ses résultats selon le conseil de Dieu :
apres quoi les psaumes 9 et 10 nous font connaitre les véritables circonstances historiques des Juifs aux
derniers jours. — Ainsi, au point de vue des faits historiques, I'état des Juifs aux derniers jours forme la base et
le sujet de tout le livre, en méme temps que nous apprenons de quelle maniére Christ a pu s’associer a leurs
souffrances et devenir par Son exemple un encouragement pour eux. Sa vie tout entiére au milieu de la nation
est passée en revue, et plus particulierement a la fin, alors que, aprés avoir déclaré la justice de Dieu dans la
grande congrégation (40, 9], Il entra dans les profondes souffrances des derniéres heures de Son passage sur la
terre, s’avancant au-devant de I'abandon de Dieu. Cependant le sentier qu’ll suivait était pour Lui, et grace a
Dieu certainement pour nous, le sentier de la vie. Dans cette suite de psaumes, le psaume 40 offre cet intérét
particulier, qu’il nous montre non seulement I'histoire de Christ, Sa fidélité, mais la libre offrande qu’ll fait de Lui-
méme avant Son incarnation, pour accomplir tout ce que les conseils du Pére exigeaient de Sa part; — puis
nous Le présente, attendant dans I'obéissance jusqu'a ce qu'il plaise & I'Eternel d’intervenir, aprés quoi I
chantera le cantique nouveau. La résurrection a été le témoignage solennel de l'intervention de Dieu, par
laguelle, comme nous I'avons vu au psaume 22, Il a suscité ou plutdt créé ce cantique dans tant d’autres
cceurs. Comme nous le voyons fréquemment ailleurs, les premiers versets (v. 1-3) nous fournissent le sujet
méme du psaume, ceux qui suivent tout ce qui a produit ce résultat, avec ceci de particulier gu’ici, le sentier a
pour point de départ I'offrande qu’ll a faite d’abord de Lui-méme pour accomplir I'ceuvre.

Le lecteur remarquera aussi, dans le psaume 41, que nous avons signalé comme caractérisant le résidu, la
reconnaissance du péché (v. 4) et la déclaration de lintégrité (v. 12). Nous avons déja dit que Christ a
emprunté une expression de ce psaume qui montre, quoique le psaume ne traite pas directement de Lui,
comment Il a pris la place a laquelle la teneur générale du psaume s’applique (Jean 13, 18). Les orgueilleux et
les méchants pouvaient Le mépriser et Le fouler aux pieds, Lui, humble et débonnaire, et ce fait peut
s’appliquer au résidu sous la discipline, mais ce qui est ici devant nous, c’est plutét I'esprit de fausseté de ceux
dans lesquels Il aurait d0 se confier. La bénédiction est pour ceux qui, humbles et débonnaires sous le
chatiment, comprennent les voies du Seigneur. L’homme humble regarde au Seigneur quand Sa main est sur
lui. La portée du psaume est que ceux qui comprennent la position des pauvres avec lesquels I'Eternel a affaire
et qui s’y associent, sont bienheureux. Christ a pleinement pris cette place, quoigu’ll n’ait jamais été sur un lit
de maladie.

Livre 2

Le second livre tout entier nous présente le résidu hors de Jérusalem, et la ville livrée a l'iniquité; la relation
d’alliance des Juifs avec I'Eternel est perdue, mais le résidu se confie en Dieu. Quand le Messie entre sur la
scéne, tout change. Le livre place aussi plus clairement devant nous I'exaltation de Christ dans les cieux
comme moyen de la délivrance des fidéles, ainsi que Son rejet et Ses souffrances ici-bas. Il se termine par le
regne millénaire du Messie dans la paix, sous la figure de Salomon. L'esprit de 'homme pieux est mis a
I’épreuve par ces circonstances, et comme tout espoir de trouver dans le peuple quelque chose de bon est
perdu, I'dme du fidéle est tournée plus complétement vers Dieu Lui-méme et s’attache a Lui.

Le livre s’ouvre par le psaume 42. L’homme pieux s’était rendu avec la multitude a la maison de Dieu, mais
tout cela est passé : il est chassé hors du pays et sa supplication monte depuis le pays du Jourdain et des
Hermons, de la montagne de Mitsear ; toutes les vagues de Dieu ont passé sur lui. Quelle douleur, quelle chose
effrayante de voir un ennemi en possession du sanctuaire, le nom de I'Eternel blasphémé et celui qui Lui était



fidele jeté dehors. Les Gentils, selon Joél, sont entrés avec puissance et se sont raillés de ceux qui
s’attendaient & la fidélité de I'Eternel, disant : « Ou est leur Dieu ? » (Joél 2, 17). Il y avait 13, certainement, une
épreuve terrible (il en a été ainsi de Christ, sur la croix, et bien plus encore, car Il a dit qu’ll était abandonné [Matt.
27, 46]) car ce que Dieu était pour les fidéles, par la foi, était mis en question. Cette foi est précisément ce dont
notre psaume est I'expression. Le cceur du fidéle soupire aprés Dieu : les bénédictions de I'alliance étaient
perdues ; dés lors, ce que Dieu était en Lui-méme n’en ressortait que plus puissamment et était apprécié de
méme. La détresse qui prédomine est exprimée dans ces mots : « Ou est ton Dieu ? ». Mais si le saint n’est plus
dans Jérusalem, Dieu est sa confiance. La foi dit : « Je le célébrerai encore, sa face est le salut ». Le coeur aussi
peut en appeler a Lui, et sous le poids des outrages répétés espérer en Dieu Lui-méme, qui sera le salut de la
face de celui qui se confie en Lui. Au verset 5, on remarquera qu’il est parlé de la face de Dieu qui est le salut,
et qu’au verset 11, Dieu devient le salut de la face de celui qui s’attend a Lui. Par la privation de toutes les
bénédictions et I'exercice de foi qui s’y rattache, I'ame est rejetée entierement sur Dieu ; Dieu Lui-méme devient
tout pour elle.

L’ennemi du psaume 42 est I’ennemi et 'oppresseur du dehors, le Gentil. Quoique ce ne soit, naturellement,
gue dans les circonstances et non dans les profondeurs de I'expiation, il est pourtant intéressant de constater
'analogie qui existe entre le verset 3 et ce que le Seigneur a dit sur la croix; mais au psaume 43, qui forme
comme un supplément du précédent, la nation impie, les Juifs, et ’homme trompeur et pervers, le méchant,
sont devant nous — I'oppresseur gentil restant toutefois sur la scéne (v. 2), car nous savons qu’ils seront tous
deux présents alors. Le fait qu’il s’agit ici de la nation juive raméne davantage les pensées du résidu vers le
retour a la montagne sainte, aux demeures de Dieu et a Son autel. Les versets 3 et 4 forment la base du livre.

Le psaume 44 nous présente un tableau complet et vivant de I'état de la nation, développé dans la
conscience du résidu. lls ont oui de leurs oreilles; la foi se repose dans le souvenir de toutes les anciennes
glorieuses délivrances de Dieu, et elle se souvient comment Il a mis Son peuple en possession du pays par Sa
puissance, non par la leur (v. 1-8). Les versets 9 a 16 sont I'expression de leur condition présente : ils sont
rejetés et dispersés; 'ennemi, le vengeur est au milieu d’eux; ils sont dispersés parmi les nations, vendus par
Dieu pour rien. Cependant ils ne se sont pas détournés de leur intégrité (v. 17-22); au contraire, c’est pour
I'amour de Lui qu’ils sont mis & mort tout le jour et qu’ils sont estimés comme des brebis de tuerie®”. Les
versets 23 a 26 contiennent leur requéte a Dieu pour qu’ll se réveille, afin de les délivrer a cause de Sa bonté.
Le nom de I'Eternel n’est pas mentionné dans ce psaume, car les fidéles sont «dehors », loin de Jérusalem;
c’est de Dieu gqu’il s’agit.

Le psaume 45 introduit le Messie sur la scéne, et, avec Lui, un changement complet, comme nous allons le
voir. La portée de ce psaume est si simple et si claire que, malgré tout son intérét et toute sa force, il est
presque superflu d’entrer dans beaucoup de détails a son sujet. Le Messie est la en jugement et prend
possession du tréne. Il avait déja prouvé qu’ll aimait la justice et haissait la méchanceté, qu’ll était propre au
gouvernement. Il est salué Dieu : toutefois Ses disciples (le résidu) sont appelés «ses compagnons », tandis
que Zacharie (chap. 13, 7), qui nous Le présente dans Son humiliation et frappé, L’appelle le compagnon de
Jéhovah. Je pense que la reine (la femme), mentionnée au verset 9, est Jérusalem. Tyr et d’autres lui offrent
des présents; elle est recue glorieusement «dans les appartements du Roi lui-méme », car tel est, je pense, le
sens de I'expression «dans I'intérieur » du verset 13. Elle est dans la relation la plus intime avec le Roi. Les
vierges, ses compagnes, sont, je le suppose, les villes de Juda. La gloire d’Israél n’est plus celle des peres,



mais la présence du Messie qui est venu accomplir les promesses, a éclipsé la gloire des anciens dépositaires
de la promesse. Au lieu des peres, ils ont des fils qui seront établis pour princes dans tout le pays. L’entrée du
Messie sur la scéne, en gloire et en jugement, améne le triomphe complet de Jérusalem et du peuple juif et leur
gloire au milieu des nations. Ce psaume est exclusivement rempli par le Messie, envisagé comme homme :
Dieu est Son Dieu ; mais le Messie est Dieu.

Psaume 46. Maintenant que le Messie est apparu en gloire, le résidu peut célébrer ce que Dieu est pour
Son peuple; il peut Le célébrer avec la connaissance particuliere qu’il a acquise de ce qu’ll a été pour lui au
temps de la détresse. |l peut y avoir encore une attaque a subir, et en effet, selon la prophétie, je crois qu’il y en
aura une. Mais comme le plein et entier effet de la venue du Messie en bénédiction est célebre dans le psaume
45, le psaume 46 en célébre le grand résultat selon le gouvernement de Dieu. Le résidu fidéle a I'Eternel avec
lui comme le Dieu de Jacob (v. 7), ici spécialement comme refuge et délivrance ; on en comprendra le pourquoi,
apres I’étude que nous venons de faire. Quand la terre tremblerait, que les montagnes se renverseraient, et que
les eaux mugiraient et écumeraient, son peuple n’a rien a craindre : Dieu est avec lui. Ce n’est pas tout : Sa
sainte ville sur la terre, le saint lieu ou le Tres-haut habite, les tabernacles de Dieu, sont réjouis par le fleuve qui,
dans ces descriptions, ici et ailleurs, est I'image de la bénédiction, et qu’on retrouve avec la méme signification,
soit dans la Jérusalem céleste [Apoc. 22, 1], soit dans la Jérusalem terrestre (dans Ezéchiel), soit dans le paradis,
soit dans le croyant et dans I'Eglise qui invite celui qui a soif & boire I'eau de la vie[Apoc. 22, 17]. Méme alors, ce
fleuve réjouit la ville de Dieu; Dieu est la — la plus s(re et plus excellente réponse a I'insultante question : « Ou
est ton Dieu ?» du psaume 42. La ville du Souverain ne sera pas ébranlée, mais sera secourue au lever du
matin. Le verset 6 nous présente, avec une puissance magnifique, le grand résultat de I'intervention divine ; tout
est décidé. Alors les fidéles disent : « L’Eternel des armées (Jéhovah Sabaoth) est avec nous » ; le Dieu de tout
le peuple est la haute retraite de ce pauvre résidu (v. 7). Dans les versets 8 et 9, les saints invitent la terre a
contempler les hauts faits de I'Eternel, la fin de I'impuissante rage des hommes et de tous leurs efforts, car I
sera exalté parmi les nations et par toute la terre. Que la foi soit tranquille et s’attende a Lui, et sache qu’ll est
Dieu, comme le résidu de Jacob reconnaitra avec joie que I'Eternel des armées, le Dieu de Jacob, est avec lui.

Le psaume 47 poursuit cette délivrance jusqu’a ses brillants résultats pour Israél, selon la gloire de Dieu sur
la terre. L’Eternel est maintenant un grand Roi sur toute la terre (comp. Zach. 14); Il assuijettit les peuples a
Israél et Lui-méme leur choisit leur héritage. Les versets 5 a 9 célébrent ce fait avec un chant de triomphe, ainsi
que la réunion, au peuple du Dieu d’Abraham, de ceux d’entre les nations qui maintenant reconnaissent Dieu. I
est spécialement le Roi d’Israél (le Roi du résidu), mais s’ll est tel, Il est Roi sur toute la terre. Dieu est magnifié
dans ces versets, mais |l est le Dieu d’Israél : c’est la célébration de la partie terrestre de la gloire millénaire de
Dieu, dont Israél, reconnu dans le résidu délivre, est le centre.

Le psaume 48 compléte la série des psaumes qui nous occupent. L'Eternel est pleinement établi Roi
d’Israél en Sion, qui est devenue maintenant la joie de toute la terre, la ville du grand Roi, et dans les palais de
laguelle Dieu est bien connu comme une haute retraite. Les rois s’étaient assemblés; ils avaient trouvé la un
tout autre pouvoir que celui gu’ils imaginaient; ils ont été étonnés, ils ont été troublés, et se sont enfuis
consternés. La puissance de la mer a été brisée par le vent d’orient, et la main de I'Eternel y a été manifestée.
Notre psaume nous reporte d’'une maniere admirable au commencement du psaume 44, ou les saints, dans
leur détresse, disaient : « Nous avons entendu de nos oreilles... 'ceuvre que tu as opérée dans leurs jours »;
tandis que maintenant ils disent : « Comme nous avons entendu, ainsi nous I'avons vu dans la ville de I'Eternel



des armées, dans la ville de notre Dieu» (v. 8). lls ne s’expriment pas maintenant comme au psaume 42 :
«J’allais avec la foule... il me souvient de toi depuis le pays du Jourdain... », mais dans une douce paix que rien
ne peut troubler, ils disent : « O Dieu ! nous avons pensé a ta bonté, au milieu de ton temple » (v. 9). lIs s’étaient
confiés au nom de Dieu; maintenant ils célébrent Ses louanges selon ce nom : |l est entré sur la scéne en
puissance. Sa louange s’étend jusqu’aux bouts de la terre; Il invite la montagne de Sion a se réjouir a cause de
Ses jugements avec la certitude bienheureuse que ce Dieu est leur Dieu pour toujours et a perpétuité, et sera
leur guide jusqu’a la mort (v. 11-14). La bénédiction est terrestre, et la mort, «le dernier ennemi» [1 Cor. 15, 26]
n’est pas détruite.

Le psaume 49 est une espéce de conclusion morale pour tous, fondée sur ces jugements de Dieu.
Prospérité, gloire mondaine, tout ce dont ’'homme s’enorgueillit, tout cela n’est que vanité. L’homme s’attend a
durer, il donne son nom a sa terre, il bénit son &me et il est loué de sa prudence et de sa sagesse parce qu'il
s’est fait du bien; mais le moment vient ou «ils gisent dans le shéol comme des brebis ». L’homme du monde
espeére toujours, mais il doit quitter le monde au milieu duquel il était grand ; sa mémoire, qui dure, ne sera rien
pour lui et une déception pour d’autres. La puissance de Satan est pour cette vie-ci, il n’y a plus apres elle lieu a
tromperie. L’homme qui est en honneur et qui n’a point d’intelligence est semblable aux bétes qui périssent,
mais le résidu fidéle se confie en Dieu, son a&me sera rachetée de la puissance du shéol. Dieu le prendra. La
préservation sur la terre ou la bénédiction céleste sont ici un peu dans le vague. L’attente immédiate des fideles
serait plutét d’étre gardés en vie, mais elle assure a ceux qui seront mis a mort 'espérance la plus entiere. Il en
est de méme dans Luc 21, 19 (Ktésasthe tas psychas umén) et dans Matthieu 24, 13. Ici aussi, le vague est
intentionnellement maintenu.

Nous entrons maintenant sur un autre terrain, et nous trouvons au psaume 50, le jugement de Dieu sur le
peuple — I'Eternel, le Dieu fort, appelle la terre & comparaitre — puis au psaume 51 la confession du péché
dont le peuple s’est rendu coupable en mettant Christ a mort. L’introduction du psaume 50 est de toute beauté ;
elle exige du reste peu d’explication. Remarquez seulement que les deux premiers versets forment la these du
psaume, développée dans les versets qui suivent. Il appelle les cieux en haut et la terre comme témoins de sa
justice, mais le jugement est spécialement celui du peuple. Aux versets 5 et 6, Dieu prend en main la cause du
résidu; Il recoit et rassemble Ses saints (ou pieux ; khasidim, en hébreu) qui sont entrés maintenant en alliance
avec Lui sur le sacrifice. C’est, je suppose, avec la pensée qu’ils porteront leurs regards vers Christ, Celui gu’ils
ont percélZach. 12, 10] que ces choses sont exprimées. Quoique Dieu soit en résultat établi en Sion, les cieux
interviennent pour la manifestation de Sa justice, et cette manifestation est distincte de Son jugement,
remarquez-le. Tout ceci est une mise en scéne et n’est pas en soi-méme le jugement de Dieu. Lui resplendit au
milieu de toute cette scéne, je n’en doute pas, mais d’une maniere particuliere ; nous pouvons dire que cela a
lieu dans Ses saints glorifiés (naturellement avec Christ Lui-méme), et si pleinement, qu’ils jugeront la terre. |l
ne s’agit pas ici de jugements providentiels par des causes secondaires ; Dieu Lui-méme est juge maintenant,
et c’est pourquoi Il rassemble Ses saints aussi. Au verset 7, le peuple est jugé. Dieu n'a pas besoin de
sacrifices, Il veut la justice, et ne veut pas la méchanceté, ni non plus maintenant que les méchants demeurent
au milieu de Son peuple. Nous retrouvons les mémes choses aux chapitres 48 et 57 d’Esaie. L’homme estime
que Dieu est semblable a lui, mais Il I'en reprendra et mettra tout en ordre en Sa présence (v. 21); ceci est le
jugement de Dieu.



Le psaume 51 est la vraie confession des fideles du résidu : ils sont entrés pleinement dans la pensée de
Dieu (voyez v. 16). Il y a une vraie et complete humiliation devant Dieu pour le péché, et pourtant de la
confiance en Lui. La vraie foi du peuple de Dieu s’attend a Lui pour qu’ll purifie et délivre. Le péché tout entier
du ceceur et de la nature est reconnu et le crime horrible de la mort de Christ confessé (v. 14) ; I'humiliation est
acceptée, mais avec le sentiment que la purification de Dieu est parfaite. Il crée aussi un coeur pur. Le résidu
demande a Dieu que I'esprit de Sa sainteté, dont Aggée dit qu’ll a demeuré avec eux apres tous leurs péchés
(Agg. 2, 5), et en dépit de la captivité de Babylone, ne soit pas 6té du milieu de lui, et qu’il ne perde pas le
sentiment de la présence de son Dieu. Quelques personnes trouvent ici une difficulté que je ne vois pas. Les
saints de I’Ancien Testament n’ont pu faire aucun bien que par I'Esprit Saint; et si cet Esprit leur était retiré,
toute leur joie et leur bonheur s’évanouiraient et feraient place aux ténébres : c’est ce que le fidéle appréhende
ici. Il ne peut y avoir de doute sur ce fait que I'Esprit a été avec les saints de I’Ancien Testament; la seule
question est de savoir s’ll était présent avec eux de la méme maniére et s’ll a habité en eux en vertu de I'ceuvre
et de la gloire de Christ, les unissant a un Chef (Téte) ressuscité dans le ciel. Ceci, naturellement, ne pouvait
étre. L’ceuvre n’était pas encore accomplie, ’lhomme Jésus n’était pas encore entré dans la gloire. Le Nouveau
Testament est trés explicite a cet égard. Le Saint Esprit n'était pas encore (Jean 7, 39), mais il fallait qu’ll
opérat en eux et avec eux, car tout ce qu’il y a de bien vient de Lui. Toute activité de Dieu dans la créature est
par I'Esprit, comme, lors de la création, Il se mouvait sur la surface des eaux[Gen. 1, 2], Or Il opére spécialement
dans les cceurs des hommes pour y étre la source et la puissance de toute activité et de toute joie, comme nous
le voyons dans les prophétes et chez d’autres. Un saint qui a I'intelligence de sa position ne pourrait maintenant
tenir le langage du verset 11; il sait que Dieu ne lui retirera pas Son Esprit. Peut-étre, dans son angoisse,
s’exprimera-t-il ainsi, et avec un coeur vrai; — et Dieu dans Sa miséricorde I'entendra, mais il n’aura pas parlé
avec intelligence. — Cette repentance d’Israél, comme nous I'apprenons par I’enseignement invariable des
Ecritures (voyez Act. 3, 19), est le chemin qui conduit a la bénédiction de Sion. Dieu recevrait-Il leurs
sacrifices ?

Dans les deux psaumes qui viennent de nous occuper, nous avons trouvé le jugement séparatif en Israél en
rapport avec la méchanceté, le péché contre I'Eternel, un jugement qui est la vraie délivrance pour le résidu;
puis (lorsqu’ll est apparu) la pleine confession, celle méme d’étre coupable du sang du Sauveur. Pour ce qui
est des circonstances, ces deux psaumes complétent 'exposé de la scéne tout entiére que nous avons devant
nous, et qui forment la base de tout le livre.

La série de psaumes, qui commence avec le psaume 52, vient (comme nous I'avons vu ailleurs) fournir et
développer I'expression des sentiments qui conviennent au résidu au milieu de ces circonstances; par
conséquent elle ne nous présente pas autant I'épreuve et les souffrances de celui qui se trouve au milieu du
mal, que celles qui I'accablent par le fait qu’il voit le mal dominer et prévaloir dans le lieu méme qui appartient a
I'Eternel. De 1 vient aussi que ces psaumes sont généralement adressés a Dieu et au Trés-haut, le Dieu de la
promesse, et non pas a I'Eternel, le Dieu des bénédictions de I'alliance, car les fidéles sont loin du lieu de ces
bénédictions ; chaque fois qu’il en sera autrement, nous aurons soin de le faire remarquer. Aprés que toutes
ces souffrances ont été développées, provoquant les soupirs vers la délivrance, nos regards sont dirigés sur la
position en vertu de laquelle le Christ qui a souffert une fois en Israél, et qui est exalté en haut, pouvait secourir
et délivrer Son peuple. Tout ceci s’applique au résidu, comme la derniere requéte de David souffrant et fatigué
de jours, et caractérisant la position d’lsraél lui-méme a la fin, aboutit au regne millénaire de Christ sous la
figure de Salomon.



Au psaume 52, nous trouvons la foi en face de la puissance du méchant, puissance qui est devant le juste.
«La bonté de Dieu subsiste ». Dieu détruira I'orgueilleux et le trompeur, mais les justes demeureront. Le
psaume nous rappelle ShebnalEs. 22, 15-18] non pas les ennemis du dehors, ni méme la Béte, mais au-dedans,
au milieu d’eux, I’Antichrist lui-méme dans sa puissance.

Le psaume 53 nous présente les méchants en général, toute la masse du peuple, sauf ceux que la grace a
mis a part. Ce sont les mémes paroles que nous trouvons au psaume 14, mais ici nous avons le nom de Dieu
au lieu de celui de I'Eternel V- 2], parce que le résidu est loin du lieu de I'alliance. C’est pourquoi nous n’avons
pas ici Dieu au milieu de la génération juste (Ps. 14, 5), mais la confusion compléte de ceux qui campent contre
elle — le jugement public des ennemis extérieurs (Ps. 53, 5). Ceux qui sont saisis de frayeur, sont les Juifs
impies (voyez Es. 33, 14; 8, 12 et 10, 24) ; au psaume 14, ils méprisaient I'affligé qui se confiait en I'Eternel ; ils
étaient extérieurement ensemble. Maintenant il en est autrement : au lieu de I'impie orgueilleux accablant le
pauvre du troupeau, nous trouvons Dieu dispersant ses ennemis, et alors nous trouvons le désir que le salut
complet (les saluts) d’Israél, et non pas seulement le jugement des ennemis du dehors, vienne de Sion. La
puissance qui vient du ciel et détruit 'oppresseur sans foi, est une chose distincte de I'établissement du résultat
en Sion, de la puissance qui appartient a I'alliance, conformément a la promesse.

Le psaume 54 est le cri du juste demandant a Dieu de le délivrer selon la valeur de Son nom, qui est le motif
de sa confiance. Le double caractere des ennemis est mentionné : les étrangers sont les ennemis du dehors et
les hommes violents sont ceux du dedans qui cherchent la vie du pauvre. Quand la délivrance vient, alors le
nom de I'Eternel est introduit (v. 6, 7). Le nom de Dieu est la révélation de ce qu’ll est : c’est 1a ce qui fait le
fondement de la confiance. Le nom de I'Eternel, le nom du Dieu de I'alliance, sera célébré quand le peuple
retournera au lieu ou il est en relation avec Lui.

Le psaume 55 est une description effrayante de la méchanceté dans Jérusalem. Celui qui parle est hors de
la ville, mais il a fait 'expérience de cette méchanceté par la trahison de ses plus chers amis. Dieu est sa
ressource : I'Eternel sauvera. |l regarde en arriére, je pense, vers tout ce dont il a fait I'expérience & Jérusalem.
Jour et nuit la méchanceté faisait le tour de ses murailles ; la méchanceté, la tromperie et la fraude étaient au
milieu d’elle, et ne s’éloignaient pas de ses places. Il se serait volontiers enfui loin de tout cela. L’ennemi est au-
dehors, le méchant au-dedans; ils accusent le juste de méchanceté et I'ont en parfaite haine ; mais ce qui lui
est le plus dur, c’est la perfidie sans coeur de ceux du dedans, de ceux avec lesquels il avait été de compagnie
a la maison de Dieu. Toutefois sa confiance est en Dieu, car ou chercherait-il du secours ailleurs ?

Psaume 56. Ce psaume est I'expression du sentiment de I'ardente et infatigable inimitié des méchants,
mais Dieu recueille les larmes de 'homme pieux. Dieu est reconnu comme le Trés-haut : Son titre en rapport
avec la promesse, non pas avec lalliance. Son nom dalliance est I'Eternel, et ici le résidu est loin de
Jérusalem : — mais la Parole de Dieu est une slre retraite. Elle apporte la vérité de Dieu a 'ame comme
fondement de sa confiance, et renferme toutes les expressions de Sa bonté, de Ses voies, de Sa fidélité, et
aussi de Son intérét pour Son peuple. C’est pourquoi le fidéle n’a aucune crainte de I’homme (v. 11). L’ame du
juste était délivrée de la mort; il s’était échappé et avait fui, et maintenant il s’attend a Dieu pour qu’ll garde ses
pieds de broncher afin qu’il marche devant Lui dans la lumiére des vivants. Comme expression des sentiments
de celui qui, chassé de Jérusalem, est éprouvé, et qui échappe, ce psaume a une place bien distincte au milieu



des autres : il a en vue, particulierement, le mal et la marche au milieu du mal de celui dont les pieds sont
gardés parce qu’il s’appuie sur la Parole.

Le psaume 57, quoique s’adressant a Dieu dans le méme esprit, au milieu des mémes circonstances, et
sous le méme nom, est davantage I'expression de la confiance en Dieu comme refuge du fidéle. Les ailes de
Dieu sont un abri jusqu’a ce que les calamités soient passées, et le fidéle attend sa compléte délivrance de
I'intervention glorieuse de Dieu qui mettra fin a son affliction. Dieu a envoyé des cieux et a sauvé (v. 3). C’est
pourquoi la fin de ce psaume est plus triomphante que celle du précédent. « Je te célébrerai parmi les peuples,
6 Seigneur! je chanterai tes louanges parmi les peuplades ; car ta bonté est grande jusqu’aux cieux, et ta vérité
jusqu’aux nues» (v. 9, 10). Le fidele attend que Dieu s’éleve publiquement au-dessus des cieux et que Sa
gloire soit au-dessus de toute la terre. Il n’y avait point de secours sur la terre auquel il pat s’attendre ; mais il
est ainsi rejeté plus complétement sur Dieu, et amené par la a une confiance plus entiére en Sa protection et en
la manifestation finale de Sa puissance pour le délivrer. Il en est toujours de méme. Le Dieu Trés-haut «a
envoyé des cieux»! Combien ceci dirige en haut les regards du résidu et le lie a une délivrance céleste.
Ensuite, I'Eternel est loué.

Psaume 58. Toute justice se tait en Israél. Les méchants étaient méchants et rien d’autre. L’homme pieux
attend que le jugement tombe sur eux, car «si I'on use de gréace envers le méchant il n’apprend pas la justice;
dans le pays de la droiture, il fait le mal» (Es. 26, 10). C’est des mémes hommes que David dit qu’on ne les
prend pas avec la main, mais que 'homme qui les touche se munit d’un fer ou d’un bois de lance (2 Sam. 23, 6,
7). C’est pourquoi le juste attend le jugement, comme le seul moyen possible d’6ter le mal, selon le propre
jugement de Dieu, car il avait montré une patience parfaite a 'égard des méchants, mais lorsque la main de
Dieu Lui-méme est élevée contre eux, ils ne voient point (Es. 26, 11). La vengeance pour la délivrance viendra,
« et ’lhomme dira : Certainement, il y a un fruit pour le juste, certainement il y a un Dieu qui juge sur la terre » (v.
11). «Lorsque tes jugements sont sur la terre, les habitants du monde apprennent la justice » (Es. 26, 9). Ces
terribles événements établissent le gouvernement et le juste jugement de Dieu sur la terre. La grace nous a
tirés hors du monde, nous chrétiens ; nous ne sommes pas du monde, comme Christ n’était pas du monde [Jean
17, 14], Quant a notre délivrance, méme du milieu des souffrances, Christ viendra et nous retirera hors du mal,
en sorte que nous n'avons en aucune maniére a chercher la destruction de nos ennemis; mais, pour le résidu
persécuté, il n’y a pas d’autre délivrance que par cette destruction : c’est pour eux la seule délivrance promise,
qui en méme temps, établit le gouvernement de Dieu sur la terre.

Le psaume 59 envisage plut6t les ennemis extérieurs. La méme méchanceté se retrouve chez eux, mais la
force du pouvoir humain est avec elle; il faudra gu’ils passent sous le jugement eux aussi, afin que la
méchanceté soit 6tée. Ce n’était pas le péché d’lsraél contre les Gentils qui avait attiré sur le peuple
I'oppression de leur part (bien que Dieu puisse chétier le peuple parce qu’il a péché contre Lui, en sorte que
Dieu soit justifié) ; c’est pourquoi le résidu fidéle attend I'intervention de I'Eternel pour juger ces ennemis, et Lui
jugera toutes les nations. Elles ne sont pas détruites, mais dispersées; toutefois, pratiquement, comme
puissance, elles sont consumées, et beaucoup d’entre elles sont mises a mort. Ce psaume ne fait aucune
mention d’un rétablissement de la bénédiction; il s’agit ici de jugement, et d’un jugement qui se continue et
n’est pas terminé. Ce jugement des ennemis orgueilleux et méchants sera poursuivi : quoique dans leur rage ils
s’élevent jusqu’au comble de la méchanceté, ils seront retranchés et consumés. Toutes les nations passeront
sous ce jugement, mais particulierement, je pense, la puissance apostate poussée par Satan, partiellement



peut-étre le roi du chapitre 8 de Daniel. On remarquera que, des que la position du peuple est envisagée en
contraste avec les nations, le nom de I'Eternel est introduit. L’invocation personnelle est faite encore au nom de
Dieu, car le peuple est encore loin de Jérusalem (voyez v. 3, 5, 8 pour le nom de I'Eternel; etlesv. 1,9, 10, 17
pour I'invocation personnelle). Le résultat de l'intervention de Dieu, c’est que Dieu domine en Jacob jusqu’aux
bouts de la terre. Les versets 14 et 15 sont, je pense, une sorte de défi : que les nations entourent la ville
comme des chiens affamés, le croyant chantera la puissance de Jéhovah! La scéne se passe a la fin de la
tribulation.

Ce psaume nous fait connaitre une autre phase de la relation d’lsraél avec le Messie, et hous montre
comment David devint entre les mains de Dieu un instrument propre a dire les souffrances du Messie et du
résidu. « Ne les tue pas, de peur que mon peuple ne I'oublie »?"! (v. 11) : ce n’est pas le langage du roi, comme
tel, mais celui de I'Eternel. Le seul cas ou cette expression : «mon peuple », soit employée, se trouve en 2
Samuel 22, 44 et au psaume 18, 43, ou c’est Christ qui parle. Mais lorsque Christ est né, Il est appelé Jésus,
car Il sauvera Son peuple de leurs péchés (Matt. 1, 21). Jésus a été la manifestation personnelle de ce qui était
dit de I'Eternel : dans toutes leurs afflictions, Il a été affligé, comme Esaie nous le montre au chapitre 63. C’est
I'Eternel qui « apprend la langue des savants », selon Esaie 50 ; en sorte que 1a ou les paroles : « mon peuple »
ne sortent pas directement de la bouche de I'Eternel, ce qui arrive fréquemment, elles sont I'expression des
sentiments de Christ s’associant en sympathie aux souffrances d’Israél, mais selon I'amour de I'Eternel pour
Son peuple. Ce sont Ses sympathies comme homme, sans doute, car comment elt-1l pu souffrir autrement;
mais cependant celles de I'Eternel Lui permettent de sympathiser parfaitement aux souffrances d’Israél. Ainsi Il
pleure sur Jérusalem, disant : « Combien de fois j'ai voulu rassembler tes enfants ! »[Luc 13, 34], Mais c’était
I'Eternel. C’est pourquoi, bien qu’ll puisse dire «notre bouclier » parce qu’en grace Il prend place au milieu des
enfants, cependant, en disant : «notre», Il donne a la requéte toute la valeur et I'excellence de Sa propre
personne. Le «je» et le « moi» peuvent étre souvent I'expression des sentiments de quelqu’un des fidéles du
résidu, mais quand nous rencontrons des expressions comme celle-ci « mon peuple », nous nous trouvons, cela
est bien clair, en présence d’'un personnage qui est dans une autre position. Il ne s’agit pas de David
seulement, qui dit toujours, comme Moise, a I'Eternel : « ton peuple », ce qui est parfaitement & sa place, mais |l
s’agit de quelqu’un qui, dans quelque affliction que ce fit, pouvait dire comme I'Eternel — prophétiquement : —
«mon peuple », entrer dans toutes leurs afflictions, et demander avec justice que Dieu intervint en jugement. —
Je pense que, quoique les ennemis soient ici les nations, I'intimité de ces nations avec les méchants d’entre les
Juifs et leur alliance avec eux ressortent clairement de ce passage, comme en Esaie 66 : ils sont fondus
ensemble en un seul systéme et dans une méme condition de méchanceté.

Au psaume 60, le résidu reconnait que Dieu I'a rejeté; son seul espoir est que Dieu se retournera de
nouveau vers lui. C’est ici ce qui constitue la justice d’lsraél comme nation : nulle recherche d’un autre secours,
nul esprit de rébellion; mais I'acceptation de la punition de leur iniquité. Aussi Dieu a placé Sa banniére en
Israél; Il est leur Jéhovah-NissilEx- 17, 15] |Is regardent maintenant vers Lui, et la fin du psaume nous montre
Dieu, affirmant Son droit au pays de la promesse. La victoire sera donnée a Israél par Lui.

Psaume 61. Le caractere principal de tous ces psaumes, c’est la confiance en Dieu alors que tout est contre
I’lhomme pieux. Plus les circonstances sont contraires, plus la confiance est absolue, mais Christ brille au
travers de tout, prenant la place du juste sous la dépendance de Dieu. Il est vraisemblable qu’un grand nombre
des psaumes de ce livre ont été composés par David quand il fuyait devant Absalom. Cette confiance qui fait
appel a Dieu est exprimée spécialement dans le psaume 61. Nous n’avons pas ici une requéte du juste contre



ses ennemis, mais le juste succombant sous le poids du sentiment qu’il est rejeté, le juste criant a Dieu du bout
de la terre, le coeur accablé par un déluge de maux, et attendant que Dieu le conduise sur un rocher trop haut
pour lui, afin de le délivrer. Sa confiance est alors rétablie. Il se confie en un Dieu connu, quelles que soient ses
souffrances du moment. Le verset 5 est I'expression de la certitude présente qu’il a d’avoir été entendu. Ses
voeux sont parvenus jusqu’aux oreilles de Dieu; — une pleine bénédiction repose sur lui et sous cette
bénédiction il acquittera ses voeux. Au verset 6, il est évidemment question de David, quant a 'occasion, mais
nos regards sont dirigés, je pense, vers quelqu’un de plus grand que David et vers la vie dans laquelle |l est
entré a perpétuité comme homme. Quoique le résidu pieux soit loin de Jérusalem, succombant sous le poids de
I'affliction de son dme, le fait que le roi s’est trouvé dans la méme position, encouragera les fideles et affermira
leurs coeurs; son cantique deviendra le leur, et, qu’il I'ait chanté lui-méme, sera leur consolation, lorsqu’ils
auraient pu étre accablés sous le désespoir. Bien que le fait que le résidu est chassé de Jérusalem soit
I'occasion de notre psaume, et soit senti par les fidéles, ce psaume n’a pas en vue la méchanceté, mais la
faiblesse de la nature, quand le cceur de ’homme est prét a succomber.

Le psaume 62 est encore davantage I'expression de la confiance. Ce n’est plus le cri d’'un coeur accablé,
mais le regard s’éleve librement en haut, en sorte que le coeur est en paix. L’ame sattend a Dieu; elle n’a rien
que Lui, mais elle ne désire rien d’autre ; elle attend, et dit aussi : « Jusques a quand ? » (v. 3). Dieu interviendra
certainement au temps convenable; alors on connaitra a qui la puissance appartient. Ce psaume est
I'expression des sentiments personnels de chacun des saints du résidu. « Jusques a quand vous jetterez-vous
sur un homme ? ». Quel est le but de ceux qui consultent ensemble contre lui... ? Pourquoi le haissent-ils et
cherchent-ils traitreusement a le précipiter de son élévation, du lieu de bénédiction dans lequel Dieu a placé les
fideles en Israél ? Mais tout ceci, je n’en doute pas, a une application particuliere a Christ comme a Celui qui a
été réellement dans cette position et contre lequel ils ont mis en ceuvre toute leur méchanceté pour Le faire
déchoir de Son élévation. C’est Lui aussi qui invite le peuple (juif) a mettre Sa confiance en Dieu, a répandre
son ceeur devant Lui, et qui, se plagant avec les fidéles dans cette position, ne trouve pas seulement pour Lui-
méme Son refuge en Dieu, mais peut dire : « Dieu est notre refuge » (v. 7, 8). En disant « mon refuge », |l nous
montre qu’ll possédait réellement cette retraite ; mais ces « maskilim» (les intelligents, et par-dessus tout, Lui,
le vrai intelligent) en instruiront plusieurs et en améneront plusieurs a la justice?®. Les peuples sont invités a ne
pas mettre leur confiance en ceux qui sont grands et usent d’oppression et de rapine, mais a Celui a qui
appartient la force et auprés de qui est la bonté. lls peuvent se confier en Lui comme en un Dieu de justice et
vivre justement, n’étant pas séduits par la prospérité des méchants, car Adonai «rendra a chacun selon son
ceuvre ». C’est le désir qu’ont les méchants de jeter par terre les pauvres du troupeau qui est I'occasion de ce
psaume, parce qu’apres tout, les méchants ont le sentiment que I'excellence de Dieu est avec ceux-ci et avec
Christ particulierement. Mais il est aussi I'expression de la foi du fidéle et un avertissement pour le peuple de se
confier en Dieu et non pas dans les grands de la terre. Ceux-ci sont élevés sur la terre, mais la vraie grandeur
de la part de Dieu est avec Christ, et avec ceux qui marchent ainsi dans la crainte de Dieu et I'obéissance a la
voix de Son serviteur.

Psaume 63. Si le psaume 61 était le cri d’angoisse, et I'encouragement a s’abandonner a Lui, le psaume 63
nous présente le désir du fidéle, toujours chassé et éloigné du sanctuaire — (quant a nous, nous pouvons
parler ainsi du ciel, car nous y avons vu, par la foi, la force et la gloire) — mais ayant pour portion, par la foi en
la gratuité elle-méme, des chants de louange, méme dans le désert, avec de la moelle et de la graisse pour se
rassasier. C’est un psaume admirable a ce point de vue, parce qu’il nous montre comment la connaissance de



Dieu engendre la louange dans I'ame, pour tous les temps. — Deux choses sont mises en avant : d’abord,
parce que la bonté de Dieu est meilleure que la vie, les levres du fidéle Le loueront, quoique la vie dans le
désert soit une vie de douleur; ensuite, parce que Dieu a été son secours, il chantera de joie a 'ombre de Ses
ailes. Le verset 8 nous en montre le résultat pratique : I'dme du fidéle s’est attachée étroitement a Dieu et Sa
droite I'a soutenue. Elle désire voir Sa force et Sa gloire (comme elle L’avait contemplé dans le lieu saint) ; elle
est rassasiée comme de moelle et de graisse, et se réjouit ainsi, méme dans les veilles de la nuit, lorsque loin
des excitations du monde, elle est livrée a elle-méme. Ceux qui cherchent la vie du juste pour la détruire, s’en
iront dans le hadés, mais le roi se réjouira en Dieu. Ceux qui confessent Son nom s’en glorifieront, mais la
bouche de ceux qui parlent faussement et se sont détournés de Lui, sera fermée. C’est encore le roi qui parle et
le psaume s’applique a Christ Lui-méme beaucoup plus qu’au résidu. Quant a Lui il a désiré voir la gloire de
laquelle Il était descendu; pour le Juif cette gloire était dans le temple ; pour nous, elle nous a été révélée en
Christ, et nous la voyons, par la foi, dans le lieu saint ou Il est entré.

Il'y a une différence entre ce psaume et le psaume 84 : dans ce dernier, nous trouvons le désir de retourner
de nouveau dans le sanctuaire pour le visiter; au psaume 63, c’est la soif de Dieu Lui-méme; la, les
tabernacles de I'Eternel, d’'un Dieu d’alliance, sont aimables ; ici, Dieu Lui-méme est un rassasiement de joie
lorsqu’il N’y a point de tabernacles a visiter. Ceci est d’un profond intérét moral?!.

Le psaume 64 parle principalement de I'incessante et artificieuse inimitié de I'ennemi, et fait requéte a Dieu :
« Dieu tirera sa fleche contre eux » (v. 7). Ce jugement aura pour conséquence que tous les hommes craindront,
raconteront les actes de Dieu et considéreront Son ceuvre. Alors, car le jugement sera venu, le juste se réjouira
en I'Eternel : Son nom d’alliance est maintenant mentionné, le jugement ayant 6té la puissance du mal. Ceux
qui sont droits de cceur se glorifieront : le jugement introduit ainsi le millénium.

Les psaumes 65 a 67 nous présentent la pleine et joyeuse confiance du fidéle qui sait étre entendu, et
compte sur la bénédiction, quoigu’il n’y soit pas encore actuellement placé, tandis que jusqu’ici nous nous
sommes trouvés en présence de la puissance du mal ou des supplications adressées a Dieu par ceux qui
s’attendent a Lui.

Néanmoins les portes de la louange ne sont pas encore ouvertes au psaume 65; la louange se tait dans
Sion, mais pas a toujours, car les voeux seront accomplis. En attendant, si la louange se tait encore, Dieu
écoute les prieres et toute chair viendra jusqu’a Lui. Il y a pleine confiance ! Quant a I'état actuel du peuple et
du résidu — le résidu seul, au fait, a conscience de sa position — les iniquités ont prévalu contre eux ; mais la
confiance demeure inébranlable, Dieu en fera la purification. Bienheureux est ’homme qu’Elohim a choisi — car
tout est grace — et qu’ll aura fait habiter dans Ses parvis : ils seront rassasiés des biens de Sa maison; ils en
ont I'assurance et leurs coeurs sont satisfaits. Au verset 5, il est fait mention du jugement qui intervient en
faveur du résidu pour introduire la bénédiction : « des choses terribles de justice ». La fin du psaume célébre les
bénédictions de la terre quand Dieu interviendra ainsi en faveur de Son peuple. Les fidéles, qui portaient encore
le fruit de leurs péchés hors de Sion, sont amenés maintenant a ses portes, et, encore que la louange se taise
dans Sion, sont préts pour cette louange. Dieu n’a qu’a intervenir en jugement et en délivrance; alors la
louange s’éveillera. Elohim fera ces choses, Lui qui seul bénit et gouverne toute la terre.

Le psaume 66 célebre cette intervention de Dieu en justice. Les hommes sont invités a contempler les
ceuvres de Dieu (v. 5), de ce méme Dieu qui a autrefois délivré Israél de I'Egypte (v. 6). Le verset 8 invite tous



les peuples qui ont été mis en relation avec Dieu, a bénir le Dieu du résidu, c’est-a-dire d’lsraél. Les fideles
avaient eu a traverser toutes sortes d’afflictions et d’oppression afin d’étre éprouvés comme I'argent (v. 9-12);
maintenant ils viendront a Lui et Le loueront. lls avaient crié a Lui, ils avaient été droits, ils avaient été exaucés
et avaient trouvé grace; leur priere n’avait point été rejetée et la bonté de Dieu ne s’était point détournée d’eux.
C’est ainsi qu’apres les souffrances (souffrances qu’ils reconnaissent maintenant comme le fruit des voies et de
la main puissante de Dieu envers eux), il s’est élevé une lumiére pour les justes, dans I'obscurité; ils peuvent
acquitter les voeux faits au temps de leur détresse, et dire a d’autres la bienheureuse et assurée délivrance du
Seigneur qui prend soin des justes et a, en vérité, entendu leur cri. Toutefois, c’est une délivrance par des
actes terribles de justice de la part de Dieu, manifestant Son intervention en jugement dans le gouvernement de
ce monde. Nous voyons ici, comme dans beaucoup d’autres psaumes, et bien qu’un passereau ne tombe pas
en terre sans Sa volonté[Matt. 10, 29] que c’est dans le résidu juif que Dieu manifeste Son gouvernement du
monde, de méme que c’est de ce résidu, comme le montrera le psaume suivant, que découle la bénédiction de
la terre.

Le psaume 67 termine cette courte série de psaumes en exprimant I'attente de la bénédiction du résidu, non
pas seulement comme la juste et miséricordieuse réponse a la requéte des fidéles, mais comme le moyen de
répandre la connaissance de Dieu par toute la terre. « Que Dieu use de grace envers nous,... pour que ta voie
soit connue sur la terre »; ainsi tous les peuples célébreront Dieu et la terre sera jugée et gouvernée avec
droiture. Elle donnera son fruit, la bénédiction de Dieu sera sur elle, et, comme Dieu du résidu pieux qui s’est
confié en Lui, Il bénira les fidéles. Le résultat est resumé dans le dernier verset : « Dieu nous bénira et tous les
bouts de la terre le craindront», car la repentance d’Israél est le moyen de bénédiction, une vie d’entre les
morts pour le monde (Rom. 11, 15).

Psaume 68. Ce psaume fait suite aux précédents, car il célébre I'introduction d’Israél dans la position que
ceux-ci nous ont dépeinte; mais il a un caractéere particulier et forme un tout en lui-méme. Il rappelle tout
d’abord les paroles que Moise pronongait au départ de I'arche [Nomb. 10, 35] '|orsque le camp d’Israél s’ébranlait
dans le désert sous la conduite de Dieu, la nuée s’élevant et marchant devant lui. Il en est de méme maintenant.
Dieu prend place devant Son peuple. Le psaume s’ouvre avec une grande majesté : « Que Dieu se leve, que
ses ennemis soient dispersés »; comme de la cire devant le feu, les méchants périront devant Lui. Que les
justes se réjouissent et exultent en Sa présence et qu’ils tressaillent de joie, car Il apparaitra pour la confusion
du fort qui s’oppose a Lui, et pour la gloire du pauvre qui marche dans la justice. Ceci met clairement en relief
intention de notre psaume; mais, si nous lisons plus loin, nous y trouvons de plus un magnifique
développement du caractére de Celui qui intervient ainsi : |l est le Pere des orphelins, le juge des veuves; Il fait
habiter en famille ceux qui étaient seuls, mais les rebelles demeurent dans une terre aride. Le jugement est la
vraie et miséricordieuse délivrance du Dieu bienheureux, et maintenant Son peuple peut chanter Sa gratuité.
Ensuite, I'histoire du peuple est rappelée (v. 7) ; tel Dieu a été lorsqu’ll le tira d’Egypte. Au Sinai, la terre trembla
a cause de Sa présence, mais Il fit tomber sur Son héritage une pluie rafraichissante; Il rétablit Son peuple
fatigué, lorsqu’ll eut préparé Ses biens pour I'affligé. Maintenant, des faits présents disaient ces choses plus
puissamment encore au cceur des fidéles : « Le Seigneur donna la parole : grande fut la foule des femmes (des
filles d’Israél) qui répandirent la bonne nouvelle» (v. 11). Les rois se sont enfuis en hate. Quelle subite et
compléte délivrance ! Celle qui demeurait dans la maison, la femme la plus paisible, partage le butin, car le
Seigneur a opéré. Alors Israél apparait dans toute sa beauté, bien qu’il e(it été dans la pauvreté et la misére®* :
Au milieu de toutes les prétentions et de toutes les luttes des nations, la volonté de Dieu jette un défi a ces



by

prétentions de la puissance humaine : «Pourquoi, montagnes a plusieurs sommets, regardez-vous avec
jalousie la montagne que Dieu a désirée ? ». Sion était la montagne de Dieu et I'Eternel veut y demeurer pour
toujours. Il a dispersé les rois pour 'amour de Ses saints et |l veut demeurer au milieu de ceux-ci. Mais d’ou
vient cette grande délivrance ? Le Seigneur est monté en haut, Il a recu des dons comme homme et pour les
hommes — méme pour Israél, le rebelle, dont il est maintenant question, afin que Jah habitat au milieu de ce
peuple : c’est pourquoi il célebre le Dieu de sa délivrance, car son Dieu est un Dieu de salut, et avec quelle
puissance de vérité et d’expérience Christ n’a-t-1l pas rendu témoignage a cela! Mais ils étaient toujours des
hommes mortels sur la terre. Leur délivrance était terrestre et temporelle, quoiqu’elle fGt la délivrance de saints;
mais Lui serait toujours leur conducteur, méme jusque dans la mort — Il détruirait les méchants! La vraie
cause de toute cette explosion de joie, de cette exultation dont le coeur est trop plein pour en parler plus
tranquillement, est ensuite indiquée : Israél est rétabli en puissance, ses ennemis sont détruits, I'ordre
magnifique de son temple est restauré ; les tribus y montent, les rois apportent des présents. Dieu a ordonné sa
force, et le peuple compte sur Dieu pour maintenir ce qu’ll a opéré (v. 28). Puis vient I'assujettissement de tous
les ennemis et de tous les puissants. Des princes viendront d’Egypte, et Cush étendra ses mains vers Dieu.
Tous les royaumes de la terre sont invités a chanter les louanges du Seigneur. La force est a Dieu, mais Sa
majesté, ce en quoi Il est glorifié, est sur Israél, et, dans les nuées, du lieu de Sa demeure en puissance, Sa
force veille sur Son peuple. C’est la pleine restauration de la bénédiction et de la gloire d’lsraél, et plus méme
que la restauration — tout cela, en conséquence de I'exaltation du Seigneur, afin qu’ll regoive des dons comme
homme. Mais dans cette intervention de Dieu en puissance de jugement pour la bénédiction du résidu, en
jetant par terre tout pouvoir humain et toute arrogance de la volonté de ’homme quand Dieu se leve devant Son
peuple terrestre et disperse ses ennemis, il y a a relever des détails de la plus grande importance :
Premiérement, nous trouvons le nom de «Seigneur» (Adonai). Le nom de «Jah» se trouve bien dans les
versets 4 et 18, mais c’est toujours du « Seigneur » qu’il est parlé. Ce n’est pas le nom d’alliance, quoique Jah
le rappelle, mais un nom qui implique la puissance en exercice. Il s’agit de seigneurie et d’'une seigneurie
divine. Je crois que c’est ce que nous trouvons chez Thomas quand il dit : « Mon Seigneur et mon Dieu » [Jean
20, 28] C’est autre chose que : « Dis a mes fréres : Je monte vers mon Pére et votre Pére »[Jean 20, 17] C’est
Dieu, mais manifesté en puissance comme Seigneur, ainsi qu’au psaume 2 : «le Seigneur s’en moquera ».
Seulement la Il n’est pas encore redescendu, tandis qu’ici Son ascension est envisagée comme ayant eu lieu.
Ce n’est pas Dieu, comme tel, qui donne, mais Celui qui est Seigneur est monté et a recu des dons comme
homme et dans ’lhomme. Il les a recus dans Son caractere adamique (dernier Adam) ayant emmené captive la
captivité (Act. 2, 33-36). Il est ici ’'homme monté en haut, quoiqu’ll soit beaucoup plus, et, ayant recu les dons
comme Téte humaine glorifiée, Il les distribue (voir Eph. 4), mais bien que, comme homme, ce soit pour
’lhomme et dans ’homme, il 8’y ajoute encore un caractere spécial : «méme pour les rebelles, afin que Jah,
Dieu, ait une demeure ». Ici, le résidu, I'lsraél de notre psaume, apparait. L’apbtre ne cite pas cette derniere
partie, mais s’arréte au fait que les dons sont regus par Lui pour 'homme. Dans le psaume suivant, nous
trouverons Son humiliation — (quel contraste!) — mais combien elle est loin d’étre moins glorieuse ou d’un
moins grand intérét pour le coeur qui a appris et sait qui Il est !

Psaume 69. L’état d’ame dont ce psaume est I'expression demande la plus grande attention et un patient
examen. Jusqu’ici, nous avons eu toujours le résidu d’Israél devant nous, ou Christ Lui-méme associé a ce
résidu : il en est de méme au psaume 69. Celui qui parle est David tout d’abord, sans doute, mais en réalité un
plus grand que lui. L’état qui y est décrit est celui de quelqu’un qui est dans la plus grande détresse, enfoncé
dans une boue profonde; il a a peser devant Dieu la folie et les fautes qui sont I'occasion de ce triste état. |l est



environné de nombreux et puissants ennemis qui le haissent sans cause. Quoi qu’il en soit des péchés qu’il
envisage, lui, personnellement, a été fidele; le zéle méme de la maison de Dieu I'a dévore, et il souffre
I'opprobre pour I'amour du Dieu d’lsraél. C’est pourquoi il demande que son état ne soit pas une pierre
d’achoppement pour d’autres, lorsqu’ils verront qu’un tel fidele a été plongé dans I'angoisse et la détresse les
plus extrémes. Cependant il n’est pas abandonné de Dieu; bien au contraire, sa priére s’adresse a Dieu en un
temps agréé; il s’attend a étre exaucé selon la grandeur de Sa bonté et la vérité de Son salut. Ses ennemis
sont le sujet de sa plainte, cependant il se voit lui-méme frappé de Dieu et placé au milieu de ceux que Dieu a
blessés (v. 26). Son désir est la vengeance contre ces hommes : ce n’est pas le témoignage de la gréce.

Tout cela répond parfaitement a la condition du fidele au milieu du résidu d’Israél : il reconnait ses péchés
— tous les péchés de son peuple; cependant il souffre 'opprobre et une inimitié sans cause pour I'amour du
Dieu d’Israél; plus il est fidéle, plus il souffre. Cependant la foi lui fait savoir qu’il prie le Dieu d’lsraél en un
temps agréé (c’est le caractéere des derniers psaumes que nous venons de parcourir), mais il est dans la
détresse la plus profonde; ses yeux se consument pendant qu’il attend son Dieu. Son intérét pour Israél, sa
soumission aux outrages, font de lui le sujet de leur mépris. Il demande la destruction de ses adversaires et de
ses persécuteurs qui n’ont point de pitié, qui n’en veulent point, assuré que le Seigneur écoute les pauvres et
ne méprise pas Ses prisonniers. Toute la création est invitée a Le célébrer, car Dieu sauvera Sion et batira les
villes de Juda, afin qu’ils y habitent et qu’ils les possedent; la semence de ses serviteurs I'héritera et ceux qui
aiment son nom y demeureront. Tout ceci est exactement la position et le sentiment du résidu fidéle — les
maskilim. Mais au verset 21 et méme au neuviéme, quoique ce dernier soit d’une application plus générale,
nous trouvons ce qui a été littéralement accompli en Christ. L’emploi que fait I'épitre aux Romains du verset 22,
nous améne a la méme conclusion; c’est aussi a Christ que plusieurs autres versets trouvent leur application la
plus parfaite, tout en étant applicables a d’autres personnes. Qu’on le remarque bien cependant : dans ce
psaume, Christ ne parle en aucune maniére comme abandonné de Dieu. Aussi, quoique ce soit a la vie de
Christ qu'’il se rapporte, et que cela puisse s’étendre jusqu’aux souffrances de la croix, on n’y trouve, comme
nous l'avons vu, aucune allusion a la grace et a la miséricorde qui en découlent. Ce sont les souffrances de la
part de I’'hnomme qui nous sont présentées dans ce psaume, et non point I'abandon de Dieu : aussi n’annonce-t-
il point la grace en vertu de la justice, mais il appelle le jugement sur ’homme. Cependant les péchés y sont
confessés devant Dieu, et celui qui endure les persécutions est quelqu’un que Dieu a frappé. C’est a cause de
cela qu’il m’est impossible de ne pas voir, dans ce psaume, Christ entrant de cceur et de pensée — apres Sa
vie juste, a cause de laquelle Il a souffert 'opprobre (et dont Il fait le récit en rapport avec les grands principes
qui L’ont dirigée), dans les maux et la détresse qu’lsraél avait attirés sur lui selon les lois du gouvernement de
Dieu. Il ne s’agit point toutefois ni d’abandon, ni de rejet, car c’était la part de Christ seul, comme portant le
péché, et en faisant I'expiation. Cependant Israél est battu de Dieu et blessé par Lui, et Christ y est entré selon
les sympathies de Son cceur, parce que, bien que ce ne soit pas le sujet généralement traité dans ce psaume, |l
a été battu de Dieu dans le sens le plus élevé et le plus absolu. La persécution par les Juifs est le grand sujet
présenté ici; mais la personne persécutée était frappée de Dieu et sentait ce qu’il y avait de terrible dans la
méchanceté qui n’avait qu’insulte et outrage pour Celui que 'amour et le dévouement avaient amené a prendre
cette coupe amere que nous avions remplie de nos péchés. Christ était frappé de Dieu sur la croix et sentait
profondément I'opprobre et la honte qui Lui échurent la.

Quant aux fautes rappelées dans le verset 5%°, je pense qu’elles sont en rapport avec le gouvernement de
Dieu en Israél : le fait que c’est Dieu qui frappe, y est bien mis en saillie, mais la puissance expiatoire de ce fait
n’est nullement le sujet de ce psaume. C’est pourquoi il fait appel au jugement; ce n’est point le fruit de
I'expiation (comparez le psaume 22). Mais pour cette méme raison, ce psaume nous fait plus pleinement



comprendre toutes les souffrances personnelles de Christ, en omettant celles dans lesquelles Il demeure
absolument et entierement seul dans Son ceuvre de propitiation et d’expiation. — Ne nous elt-il été révélé que
cette portion de Ses souffrances, elle est d’'une grandeur telle qu’elle aurait éclipsé toutes celles a travers
lesquelles Il eut a passer personnellement comme homme en ces jours-la. Dieu en soit béni, ce que nous
trouvons dans ce psaume, c’est ce qui accompagnait le grand fait qu’ll fut battu de Dieu.

Le psaume 70 est I'expression du désir de I'Esprit de Christ, en rapport avec les souffrances qu’ll a
endurées de la part de 'homme, mais avec la forme que ce désir prendra chez le résidu au dernier jour : Que
Ses ennemis soient confondus, eux qui disent : ha! ha! — comme ils le firent quand Il était sur la croix; — que
ceux qui cherchent I'Eternel s’égaient et se réjouissent en Lui, et que ceux qui aiment Son salut — en d’autres
termes, ceux qui jouissent de ce salut — disent continuellement : Magnifié soit Dieu ! En ce qui Le concerne, Il
est satisfait, a cause de cela, d’étre affigé et pauvre comme homme sur la terre, et de ne pas avoir d’autre part
jusqu’a la fin. Il se confie en I'Eternel qui est Son secours et Son libérateur, et sait qu’ll interviendra. Il Lui
demande de ne point tarder. Ce langage peut se trouver, sans doute, dans la bouche d’un saint quelconque du
résidu, mais il résume parfaitement le principe d’aprés lequel I'Esprit de Christ parle, dans les saints, lorsque
Christ s’associe personnellement a leurs tribulations : par |a, Il nous fournit une clef pour l'intelligence de ces
psaumes. On remarquera que le nom d’alliance : «I’Eternel », est introduit & partir du verset 13 du psaume 69.

Le psaume 71, composé, je le suppose, ainsi que plusieurs autres psaumes de ce livre, pendant la fuite de
David lors de la révolte d’Absalom, présente, a mon avis, le résumé de toutes les voies de Dieu envers Israél
depuis le commencement de son histoire; il célébre les soins fidéles de ce Dieu de bonté et de compassion et
Lui adresse une instante requéte pour qu’ll n’abandonne pas maintenant Son peuple. Je ne doute point que
Christ n’entre ici, comme toujours, en esprit dans tous ces sentiments (voir le verset 11), mais I'expression que
nous en trouvons ici ne saurait s’appliquer a Christ personnellement. Vers la fin de Sa vie, Il connut a la vérité
des épreuves exactement semblables, seulement elles étaient plus profondes, et n’avaient été amenées sur Lui
par aucune faute; ici, les expressions de notre psaume s’appliquent aux anciens temps de I'histoire du peuple,
que la gréce fideéle du Saint d’lsraél fera remonter comme des lieux profonds de la terre.

Avec le psaume 72 nous arrivons, non aux souffrances et aux combats de David, mais au parfait
établissement du regne de paix et de la bénédiction royale. Le psaume nous présente le Fils de David, source
et garant des bénédictions millénaires; il est d’ailleurs si clair, qu’il ne me semble pas demander beaucoup
d’explications. Nous y trouvons le roi a qui Dieu donne Ses jugements et qui est en méme temps le fils du roi, le
fils de David, dans son régne de justice et de paix, comme Salomon ou Melchisédec. Son royaume s’étend
aussi loin que s’étendait la promesse, mais tous les rois du dehors doivent se prosterner devant lui. Des
bénédictions de toute sorte accompagnent ce régne de justice. La déclaration qu’on priera pour lui
continuellement, montre simplement que les bénédictions dont on jouira par son moyen porteront les coeurs a
désirer et a demander la continuation de sa gloire et de sa puissance. Je pense que, tout en ayant trait
littéralement a Salomon, cela s’applique aussi a Christ, régnant comme vrai homme sur la terre. Le verset 17
prouve, selon moi, qu’il ne faut point voir dans ces priéres I'indice de quelque incertitude touchant la durée du
roi, mais bien les effets de son gouvernement sur les coeurs de tous ceux sur lesquels il regne. Je pense qu'il y
aura a Jérusalem un prince de la maison de David, mais le psaume me parait aller plus loin que lui.



Ici se termine le second livre. Il nous a montré les fidéles chassés hors de Jérusalem, la détresse qu’ils
éprouvent, et la confiance qui les anime dans cette position, tout cela finissant par la certitude et la ferme
espérance de leur rétablissement. Nous y avons vu ensuite la délivrance apportée par le Messie, Son
humiliation préalable, Sa personne glorieuse, mais dans I’lhumiliation, mise en lumiére, et enfin le gouvernement
royal de ’'homme établi en Israél. Cela met fin aux voies de Dieu envers le résidu, envisagé comme séparé du
reste de la nation.

Livre 3

Avec le troisieme livre nous entrons dans une sphére plus étendue que celle qui vient de nous occuper, et
qui n’embrassait que I'état du résidu juif durant les derniers jours, soit que ce résidu se trouve dans Jérusalem,
soit qu’il en ait été chassé. Par suite, dans ce troisiéme livre, nous trouvons beaucoup moins que dans les
autres, les circonstances personnelles, les sentiments particuliers du Seigneur, qui, aux jours de Sa chair,
marcha avec le résidu comme en faisant Lui-méme partie. Ce qui est en vue ici, ce sont les intéréts généraux
d’Israél ; en conséquence, nous entrons dans le domaine de I’histoire. Nous avons devant nous tout I'ensemble
de la position nationale d’Israél, mais avec la distinction d’'un résidu au cceur droit et sincere. Remarquez que
ce livre ne renferme qu’un seul psaume de David; les autres sont attribués & Asaph, aux fils de Coré, a Ethan,
car je ne connais pas de raison pour rejeter les indications qui nous sont données relativement a ces différents
auteurs des psaumes. C’est bien encore de I'état d’lsraél dans les derniers jours qu'il s’agit ici, seulement les
faits généraux sont mentionnés en rapport avec la nation tout entiére, et il ne faut pas y chercher les détails qui
sont particuliers au résidu juif, et a Christ comme prenant place avec lui : le sujet est beaucoup plutét Israél ; les
principes sont généraux, avec des allusions a I’histoire passée du peuple et aux voies de Dieu envers lui.

Le premier psaume de cette nouvelle série, le soixante-treizieme, est une preuve de ce que nous venons de
dire. « Certainement, Dieu est bon envers Israél, envers ceux qui sont purs de cceur ! » — mais le fidele était
dans la perplexité a cause de la prospérité des méchants et ses pieds lui manquaient presque. Puis vient la
description de cette prospérité des impies; le gros du peuple se joint a eux et le Trés-haut est méprisé ; tandis
que ’homme pieux est continuellement chatié et serait porté a dire que c’est en vain qu’il a lavé ses mains dans
innocence! Mais en parlant ainsi, il serait infidéle a la génération des enfants de Dieu (v. 15). Peser
attentivement cet état de choses était un travail trop pénible pour ’hnomme : mais tout devenait clair dans les
sanctuaires de Dieu, aux lieux ou la pensée de Dieu était révélée. Il en sera de toutes les prétentions des
méchants comme d’un songe, quand on se réveille; — elles disparaitront lorsque Dieu s’éveillera. Le fidéle
déplore son manque de sens divin dans ces pensées et ces sentiments ; cependant apres tout, il est avec Dieu
qui le tient par la main droite; guidé par Son conseil, dans ce temps de ténebres, il sera recu, aprés que la
gloire aura été révélée (comparez Zach. 2, 8). Le résultat est béni. Le fidele n’a, dans le ciel, aucun autre que le
Seigneur et il ne prend plaisir sur la terre en rien qu’en Lui seul : tel est I'effet de I'épreuve ; mais sa chair et son
coeur défaillent : c’est la nature. Il faut qu’il en soit ainsi, mais Dieu est le rocher de son coeur et son partage a
toujours. Les deux derniers versets annoncent le résultat final : ceux qui se sont éloignés de I'Eternel et qui sont
tombés dans I'apostasie, périssent; mais il est bon, pour ’lhomme pieux, de sapprocher de Dieu. Il a mis son
espérance dans le Seigneur quand Il ne se montrait pas, afin de pouvoir raconter tous Ses faits lorsque la
délivrance sera venue, car ceux qui seront bénis plus tard, sans avoir été éprouves, n’auront pas appris cette
connaissance de Dieu.



Le psaume 74 se plaint de la désolation du sanctuaire par les ennemis, apres qu’il a été reconstruit dans le
pays. Les adversaires de Dieu, comme la foi les appelle ici, rugissent dans les synagogues. Les signes de
I’lhomme, et non ceux de Dieu, caractérisent leur autorité. Le culte public juif est renversé. Mais il y a plus : ce
qui dans un temps pareil aurait pu étre une consolation, fait complétement défaut; il n’y a point de signes de la
part de Dieu pour encourager les fidéles dans leurs difficultés, point de prophétes, personne qui sache jusques
a quand — qui sache, par la direction de Dieu, quand Dieu interviendra en puissance. Cependant la confiance
que Dieu n’abandonnera pas Son peuple, se trouve ici; et cette parole : «jusques a quand », s’il n’y a pas de
réponse pour elle, se change en requéte : Dieu ne laissera pas les siens pour toujours; ils se confient en Sa
fidélité. Dieu avait jadis frappé I'Egypte et délivré Son peuple en le faisant passer a sec a travers la mer; a Lui
seul est toute puissance dans la création. L’ennemi avait outragé le nom de I'Eternel. Israél doit étre encore
considéré, dans le résidu, comme la tourterelle de Dieu; il supplie Dieu de regarder a I'alliance, car les lieux
ténébreux de la terre (ou du pays) sont pleins d’habitations de violence. Les opprimés, les pauvres, les affligés,
sont, comme toujours, présentés aux yeux et au coeur de Dieu. Nous les retrouvons partout, comme ceux
auxquels Dieu pense, auxquels Christ prend Son plaisir dans le pays. Il en est ainsi, méme quant a I'esprit qui
doit nous animer. Le psalmiste supplie Dieu de se lever et de défendre Sa propre cause : le tumulte de ceux qui
s’élevaient contre Lui montait continuellement. C’est une chose remarquable de voir comment la foi identifie les
intéréts du résidu pieux, envisagé dans sa pauvreté et son oppression, avec les intéréts de Dieu, et plaide sa
cause aupres de Dieu. Sa requéte s’éléve a Dieu comme venant de dehors; c’est a Lui que I'on s’adresse,
seulement on Lui rappelle que le nom qu’ll a pris en Israél a été blasphémé. Ce nom rappelle (v. 19, 20) la
relation de I'Eternel avec Son peuple et le tendre amour qu’ll lui porte en vertu de I'alliance.

Au psaume 75, c’est le Messie qui parle, quoique le psaume commence par les actions de grace que le
résidu rend a Dieu pour les ceuvres merveilleuses déja accomplies. Puis les jugements de Dieu introduisent le
Messie dans Son royaume. Il regoit la congrégation d’lsraél (v. 2) ; ensuite le juste jugement doit étre exécuté.
La terre s’écroule dans le crime et dans la confusion; le Messie a affermi ses piliers. Dans les versets qui
suivent, Il avertit les méchants et les contempteurs de ne pas s’enorgueillir, car c’est Dieu qui est le juge : Il
éleve et |l abaisse. Les méchants boiront la coupe des jugements jusqu’a la lie; mais le Messie méprisé
exaltera le Dieu de Jacob et humiliera les méchants : les justes seront élevés.

Psaume 76. L’application de ce psaume au jugement des rois qui viennent dans leur orgueil contre
Jérusalem, et y trouvent inopinément le Seigneur Lui-méme, est extrémement simple (comp. Mich. 4, 11-13 et
Zach. 14, 3, 4; 12, 2). Le jugement de Dieu est raconté, et le psalmiste célebre Dieu comme ayant Son domicile
en Sion. Il est le Dieu de Jacob et Il est connu en Juda : Son jugement a été entendu des cieux. Sion,
longtemps meéprisée, est plus glorieuse que «les montagnes de la rapine », que les hauts lieux de la violence
humaine. La terre a eu peur et s’est tenue dans le silence lorsque Dieu s’est levé pour accomplir le jugement et
pour sauver tous les débonnaires de la terre.

Le psaume 77 nous présente la délivrance spirituelle et le rétablissement de la confiance du fidéle. Il a crié a
Dieu et Dieu I'a écouté. Crier est plus qu’un désir. Un cri est I'expression de la faiblesse, de la dépendance, du
recours a Dieu, dans I'ame et avec un coeur droit. Au jour de la détresse, le fidéle n’a pas eu simplement des
plaintes, de I'irritation, de la colére, mais, dit-il, «j'ai cherché le Seigneur», Adonai, non pas I'Eternel. Sa
premiere pensée a été de se demander si le Seigneur I'aurait rejeté pour toujours (v. 7-9) ; car ici, comme nous
I'avons vu souvent dans les Psaumes, ses pensées suivent le cours qui nous raméne a ce qu’expriment les



premiers versets®®®. Au verset 10, il juge lui-méme sa pensée, et se rappelle, comme au verset 5, les années
auxquelles se déployait la puissance de I'Eternel, Dieu d’alliance d’Israél, le Tout-puissant des péres. La voie
de Dieu est toujours et nécessairement en harmonie avec Sa nature tres sainte et bénie : on la comprend dans
le lieu secret ou Il fait connaitre Ses pensées a ceux qui sont en communion avec Lui. Ses voies sont en parfait
accord avec ce lieu, et Il juge Son peuple selon sa relation avec Lui (de la la fonction de l'interpréte, un entre
mille [Job 33, 23]), Les voies de Dieu sont I'application des principes divins de Sa nature sainte, quand Il se met
en relation avec Son peuple selon cette nature : la relation elle-méme doit étre maintenue conformément a ces
principes. C’est la Son sanctuaire ; c’est la qu’on s’approche de Lui. De la vient qu’ll agit envers Son peuple,
non pas simplement en le guidant d’une maniéere extérieure, mais en réalisant selon Sa majesté, les principes
de Sa nature (pour autant qu’ils sont révélés) dans I’homme caché du coeur; et cela suppose la conversion. I
agit envers nous, dans le saint lieu de Sa nature et de Sa majesté, selon la vérité de notre état — de notre état
réel, moral, intérieur. Il ne dévie pas de ces voies, ni ne compromet la majesté qu’elles ont pour but de
manifester. Mais quoique Dieu agisse dans ces voies conformément a Sa nature, Il agit envers ’'homme dans
une relation révélée ; Ses voies sont la sanction de Sa nature et de Sa majesté dans cette relation, mais elles
n’enfreignent jamais Son caractére. L’homme, placé en relation avec Lui, doit marcher d’une maniére qui soit
en harmonie avec cette relation et digne d’elle; il doit, quant a son état intérieur, marcher avec Dieu selon cette
relation ; mais si Dieu agit conformément a cette relation, Il purifie ’'homme pour elle; — Il montre le mal; — |I
dépouille 'homme de son orgueil afin de le bénir, mais Il maintient Sa majesté. Aussi, dans le mal, le coeur
revient-il en arriere a ce qui a formé la relation par la rédemption (v. 14-18). Ici, Israél ou le résidu fidéle, n’est
pas dans la jouissance des bénédictions que I'alliance lui assure, il se trouve, au contraire, dans la détresse, et
regarde en arriere, par la foi, vers une époque qui rappelle le pouvoir de Celui qui ne peut changer. L’ame
trouve sa consolation dans le fait que la voie de Dieu est dans le sanctuaire, conformément a la nature et aux
voies de Dieu Lui-méme, dans la mesure ou Il est révélé. Si je cherche a juger comme homme, Sa voie est
«dans la mer » (v. 19) ; je ne puis en suivre la trace. « Ses traces ne sont point connues », car qui serait capable
de suivre Celui qui, d’'une pensée, arrange toutes choses ? C’est par la foi que nous connaissons la vraie nature
et le vrai caractére de Dieu, en relation avec nous, et nous pouvons compter sur cette nature et ce caractere
parce qu’ll est un Dieu fidele et immuable ; mais nous ne pouvons pas connaitre Ses voies en elles-mémes, ni
en juger. Aussi I'incrédule est mécontent, et blame Dieu; mais le croyant est heureux, parce qu’il a la clef de
tout ce qu’est le Dieu qu’il connait, et qu’il peut compter sur I'arrangement qu’ll a fait de toutes choses. Il faut
que tout soit conforme, et non pas contraire, a ce que Dieu est; mais Il est pour nous[Rom. 8, 31] et par
conséquent arrange tout en notre faveur : il faut que toutes choses travaillent ensemble pour notre bien[Rom. 8,
28] 1l méne Son peuple comme un troupeau. Dans le psaume 73, le fidéle éprouvé apprenait la fin de ses
ennemis extérieurs, qui prospéraient pendant que lui était chatié ; ici, il apprend les voies de Dieu a son égard.
Mais ce psaume est a la fois intéressant et instructif au point de vue pratique. L’ame privée de la jouissance de
la bénédiction divine est, de ce fait, amenée par grace a crier a Dieu. Elle cherche le Seigneur, ce qui accentue
son trouble, comme cela arrive toujours, car elle connait sa condition et elle refuse d’étre consolée. Penser a
Dieu, alarme le fidele au lieu de lui donner la paix, car si sa foi est réveillée sa conscience I'est aussi et le
sentiment d’avoir perdu la bénédiction accable son esprit. Il ne peut oublier sa condition présente. Il pense aux
jours d’autrefois, aux merveilles des siécles passés, lorsque la lumiére du Seigneur brillait sur lui. Dieu I'a-t-ll
abandonné ? A-t-Il oublié d’user de grace ? A-t-Il enfermé Ses miséricordes dans la colere ? Peut-il penser que
Dieu I'a abandonné, lui qui est un de Ses saints ? Cela améne Dieu Lui-méme dans sa pensée. Comment tout
serait-il fini pour lui ? C’était la son infirmité et il regarde en arriére aux années de la droite du Trés-haut. Il se
souvient des ceuvres de I'Eternel. En s’approchant de I'Eternel avec son esprit humilié, il s’approche de
quelqu’un qui n'avait pas changé envers Son peuple, en faveur duquel Il avait opéré la rédemption. Ce Dieu



ainsi connu, et non pas son propre état, devient alors la source de ses pensées. Le fait qu’il était leur Dieu
s’était montré dans I'histoire du peuple d’'une maniére terrible. Le fidéle peut alors penser a Ses voies et les
apprécier justement. Elles n’avaient pas laissé, dans la mer, des traces pouvant étre suivies par le pied de
’lhomme, mais dans le sanctuaire, elles apparaissaient conformes a Sa nature et a Son caractéere, et comme
I'accomplissement des desseins de Sa bonté.

Au psaume 78, la sagesse discute la conduite d’Israél, historiquement en rapport avec tout le peuple, mais
en faisant ressortir des principes tres importants. Il n’y a pas seulement eu autrefois une rédemption a laquelle
la foi avait recours; il a été donné un témoignage et une loi pour diriger les voies d’lsraél et pour que les péres
les fissent connaitre a leurs enfants. Mais les peres avaient été une génération indocile et rebelle. Or la loi et le
témoignage furent donnés afin que les enfants ne fussent pas tels que leurs peres (v. 8); ils le furent, et c’est
I'histoire de leurs infidélités qui est exposée ici. En conséquence Dieu les chétia; il y eut de Sa part un
gouvernement direct et manifeste, a I'égard de leurs voies. Quand le chatiment fondait sur eux, ils se
retournaient vers Dieu et Le recherchaient; mais ils Le flattaient de leur bouche; leur coeur n’était pas ferme
envers Lui et ils ne furent pas fidéles dans Son alliance (v. 32-37). Néanmoins Il montra de la compassion; I
leur pardonna; Il se souvint qu'’ils n’étaient que chair. Aprés les signes opérés en Egypte, ils L’avaient oublié;
introduits dans le pays, ils s’adonnérent a l'idolatrie. Lorsque Dieu I'entendit, Il se mit en grande colére et
méprisa fort Israél (v. 59). Sur le pied de ce gouvernement, fondé sur la loi et le témoignage, et qui comportait
pourtant une tendre miséricorde, Israél fut entierement délaisse, le tabernacle abandonné et I'arche livrée pour
aller en captivité entre les mains des ennemis. Le peuple aussi fut livré au jugement.

Mais I'amour de I'Eternel pour Son peuple, sur le principe de la grace, n’était pas affaibli, et la misére dans
laguelle le peuple était tombé faisait appel a cet amour. Le Seigneur se réveilla comme quelqu’un qui se serait
endormi et |l frappa Ses ennemis et les livra a un opprobre éternel (v. 65, 66). Mais maintenant Il était intervenu
en grace dans Son amour pour Son peuple. Ce n’était pas la bénédiction de Son gouvernement direct sous
condition d’obéissance, mais l'intervention de la grace, apres que la désobéissance avait, sur le principe du
gouvernement, amené un jugement complet, malgré la compassion et la miséricorde. Maintenant la gréace
souveraine intervenait. Les anciennes bénédictions avaient établi Joseph héritier naturel ; il avait eu la riche et
double part; mais Dieu a choisi Juda, Il a choisi Sion. C’est ce qui donne a ce psaume son importance. Son
sanctuaire est le lieu de 'amour en grace, quand tout a manqué sous la loi, méme accompagnée de I'exercice
de la plus pleine et compatissante patience. Il a bati Son sanctuaire. Il ne s’agit pas ici directement de I'objet de
I’élection de grace ; mais Dieu a choisi David, le prenant dans la condition la plus humble, pour qu’il fit ensuite
le conducteur de Son peuple.

Des principes de la plus grande importance se trouvent dans ce magnifigue psaume. Envisagé comme
établi en Sinai sur le principe du gouvernement, sur le pied de la loi mélée de compassion, Israél ayant
entierement failli, était devenu un objet d’horreur, était complétement rejeté. Il y avait eu rupture totale; I'arche
de l'alliance, ce lien entre Israél et Dieu, lieu de propitiation et tréne de Dieu, avait été abandonnée a I'ennemi.
Mais Dieu, dont 'amour souverain pour Son peuple étant intervenu en puissance pour délivrer, avait choisi
Juda, Sion, David, avait établi un lien en grace, par la délivrance, aprés que tout avait failli. La foi peut revenir
en arriére pour considérer les ceuvres de Dieu dans la rédemption, mais non pas la conduite de I’'homme sous
la loi. Le psaume 78 est 'opposé du psaume 77. Néanmoins, en Israél, tout cela est déclaré pour produire dans
leurs coeurs ce que la grace opérera au dernier jour, la valeur de la loi, qui les portera a I'enseigner a leurs
enfants (comp. Gen. 18, 17-19; voyez Ex. 34 ou la miséricorde plagait encore Israél sous la condition de
I'obéissance). Ici la puissance délivre le peuple aprés qu’il avait failli sous la miséricorde et que le jugement



était venu, Dieu agissant selon Sa pensée d’amour. De fait, Israél n’a jamais été placé purement sous la loi; les
tables ne sont jamais entrées dans le camplEx- 32, 19] (comp. 2 Cor. 3). La face de Moise ne brilla que lorsqu’il
eut vu Dieu, apres étre monté la seconde fois sur la montagne, étant recu en grace ; mais, quant a Israél, cette
alliance le ramenait sous la loi. Cette loi, mitigée de gréce, introduite postérieurement a la seconde ascension
de Moise, est mort et condamnation. Cela est impossible, avec une substitution; mais, Moise ne pouvait
évidemment pas prendre cette place de substitut : « Peut-étre ferai-je propitiation pour votre péché » [Ex. 32, 30];
— « Efface-moi, je te prie | » [Ex-32,32] A quoi Dieu répond : « Celui qui aura péché contre moi, je I'effacerai » [Ex.
32, 33, Cela était la loi, et, comme nous le voyons ici, et comme nous le déclare positivement 2 Corinthiens 3, la
mort et la ruine.

Le psaume 79 se rapporte, de la maniere la plus évidente, a I'invasion des nations, spécialement a celle de
I'armée du Nord (Joél 2 a trait a une seconde attaque, lors de laquelle la requéte de ce psaume est exauceée;
Esaie parle des deux) qui avait ravagé Jérusalem et le temple et répandu le sang des adorateurs de I'Eternel.
On confesse dans ce psaume les iniquités anciennes, et on implore la miséricorde, les tendres compassions du
Seigneur. Le motif qu’on fait valoir est celui qui est invoqué en Joél 2, et auquel il est fait allusion dans les
psaumes 42 et 43. « Pourquoi les nations diraient-elles : Ou est leur Dieu ? ». La foi demande que Dieu se fasse
connaitre en vengeant le sang de Ses serviteurs. Ainsi Son peuple et le troupeau de Sa pature Le célébreraient
a toujours | La colére de I'Eternel est envisagée; il y a de la foi pour dire : « Jusques a quand ? ». Quoique le
résidu ne jouisse pas des graces de I'alliance, et gqu’il soit méme dans un état tout contraire, la foi a les yeux sur
ces gratuités et voit I'Eternel irrité contre Son peuple; mais c’est Son peuple; et s’ll est en relation avec les
siens, |l ne peut les abandonner. C’est seulement : «Jusques a quand ?». Cependant, méme alors, le cri
s’adresse directement & Dieu, et non & I'Eternel. Israél n’est pas rétabli dans sa relation d’alliance. Quand il s’y
trouvera, ce sera en gréce et cette condition ne sera plus jamais perdue de vue. Tel n’est pas le cas ici : Israél
est rejeté en vertu du fait qu’il a manqué sous une alliance conditionnelle, et, quoique la foi aux promesses le
soutienne, il n'est pas encore entré dans I'alliance nouvelle; il est en dehors de la bénédiction, regardant en
arriere et en avant, n’ayant rien actuellement. Ce n’est jamais la position chrétienne; en s’y placant et en
s’appliquant le langage du psaume, on se fait juif. Car, tandis que Christ est caché en haut pour eux, par le
Saint Esprit descendu vers nous pendant qu’ll est Ia, nous savons qu’ll est accepté et glorifi€ comme ayant pris
notre place, et que nous sommes en Lui.

Le psaume 80 montre, d’'une maniere remarquable, que nous sommes ici sur le terrain d’Israél, de ses
circonstances historiques dans le passé ou dans I'avenir : ce n’est point Christ qui nous y est présenté, quoique
naturellement tout dépende de Lui, ni les Juifs fidéles au milieu de la congrégation apostate. Nous voyons bien
Jérusalem prise, des assemblées de peuples, d’anciennes délivrances d’Israél, en un mot I'histoire de la
nation, ou la prophétie au sujet de circonstances nationales, mais tout est extérieur; point d’épreuves
intérieures de nature a faire intervenir Christ personnellement sur la scéne, sauf quand Il recoit la congrégation,
alors que les fidéles en Israél sont distingués. Ce n’est pas non plus & I'Eternel qu’on s’adresse (sauf pour
I'avenir, quand on entre dans la nouvelle alliance), jusqu’au jugement de la derniére confédération, qui fait
connaitre I'Eternel comme le Trés-haut sur toute la terre. Je pense que ces psaumes n’excluent pas les Juifs ;
ils font partie d’Israél, et c’est en Judée que Jéhovah sera révélé : seulement ce qui est introduit d’'une maniere
historique, c’est tout Israél, y compris Joseph; la nation, en un mot. Dieu est invoqué comme le Berger d’Israél
qui mene Joseph comme un troupeau et qui est assis entre les chérubins : encore ici, il s’agit d’lsraél dans le



sens historique ; ce n’est point Dieu appelant ou venant du ciel; Il n’est vu par la foi, que lorsqu’ll a pris Sa
place en Israél.

Le psaume qui nous occupe est un psaume remarquable. Dieu est en Israél, et Son tréne y est aussi, de
droit; on s’attend a ce qu’ll fasse reluire Sa splendeur et réveille Sa puissance pour secourir Son peuple ; on Lui
rappelle les temps anciens, lorsque autrefois, en Israél dans le désert, Ephraim, Benjamin et Manassé se
trouvaient immédiatement aprés I'arche, derriére le tabernacle [Nomb. 2, 18-24] ' et que, le camp étant en marche,
le sanctuaire allait immédiatement devant eux, et I'on demande que ces temps se renouvellent. C’était
Jéhovah, le Dieu des armées. La foi soupire apres Sa présence, en puissance, au milieu de Son peuple,
comme au temps jadis. La question est celle-ci : «Jusques a quand» (I’ardent désir de la foi) «ta colere
fumera-t-elle contre la priere de ton peuple ?». Tels sont ici les pensées et le langage de la foi! La vigne,
transportée d’Egypte, était ravagée; sa haie, selon la menace proférée par EsaielEs. 5. 51, était rompue ; des
larmes étaient le seul breuvage du peuple de I'Eternel ; le fidéle supplie Dieu de regarder des cieux et de visiter
la vigne : le cep qu’ll avait planté et le provin qu’ll avait fortifié pour Lui-méme — ce dernier signifiant la famille
de David, je suppose. Néanmoins I'état d’Israél était un chatiment de la part de Dieu. En outre, la foi s’attend a
ce que la puissante main divine soit sur ’homme de cette puissance, le Fils de 'homme que Dieu s’était fortifié
pour Lui-méme (v. 17). Nous pouvons comprendre d’apres ce passage, et non pas seulement d’aprés Daniel 7
qui donne simplement au Fils de ’lhomme une place particuliere, pourquoi le Seigneur prend habituellement le
titre de Fils de 'homme. Quoique rejeté, Il est celui sur lequel la droite de Dieu doit étre en puissance. C'est a
ce passage que le Seigneur fait allusion en Luc 22, 69, en disant : « Désormais le Fils de ’'homme sera assis a
la droite de la puissance de Dieu ». Descendu ici-bas en grace, Sa mission était terminée ; désormais on ne Le
connaitrait plus qu’élevé au pouvoir judiciaire. Cela donne une grande importance a ce nom qui, selon le
psaume 8, apporte la délivrance du résidu d’lsraél selon toute la vaste portée de sa puissance. Comme Fils de
’lhomme, I'lhumanité, dans Sa personne et selon les conseils de Dieu, est élevée au-dessus de toutes les
ceuvres de la main de Dieu. Il est le Seigneur de tout, mais comme homme, et en vertu de Son ceuvre en faveur
de Son peuple, Il effectue cette délivrance du résidu d’Israél. De cette maniere, le peuple de Dieu sera gardé.
Telle est la portée de la requéte de ce psaume : I'intervention en puissance de la part de I'Eternel, le Dieu
d’'Israél; la puissance placée sur le Fils de ’lhomme ! La requéte a sa source dans la grande détresse d’lsraél;
cependant la foi s’attend a I'Eternel, et Le voit intervenir en Israél. Lorsqu’ll les aura visités ainsi, ils ne se
retireront plus en arriere de Lui; quand Il leur aura rendu la vie, ils invoqueront Son nom de Messie. Les versets
3, 7 et 19 montrent le sujet du désir : « Ramene-nous » ; cependant c’est encore la délivrance extérieure qu’ils
attendent. Le verset 17 demande une attention spéciale au point de vue déja signalé : il indique ce qui était
dans la pensée du Seigneur, lorsqu’ll présentait aux siens cette immense anomalie que le Fils de 'homme
devait souffrir. Le psaume 8 donne la clef des desseins de Dieu, quant a I'humiliation et a I'exaltation, et a la
place de 'lhomme; c’est sur cette humiliation que le Seigneur insistait auprés de Ses disciples. Ici, les fideles
attendent que la puissance divine se déploie en Lui. L’Eglise et son union avec Christ, puis I'adoption connue
individuellement, sont les seules choses qui ne soient pas, que je sache, révélées dans I’Ancien Testament.
Tout ce qui concerne Christ y est révélé, sauf encore peut-étre, la position présente de Christ comme
sacrificateur. Ni 'une ni 'autre de ces choses ne sont mentionnées parmi les titres donnés a Christ dans le
premier chapitre de I'évangile de Jean.

Le psaume 81, tout en célébrant, en figure, la restauration d’lsraél, revient encore au point de vue
historique, notamment en ce qu’il introduit Joseph qui représente les dix tribus (voir Ez. 37, 16) : sinon Juda, les
Juifs, auraient pu tout réclamer. Mais lors de la restauration (quoiqu’il y ait des événements qui se rattachent



d’une maniére spéciale aux Juifs, car c’est parmi eux que Jésus a conversé, et, au dernier jour, Il entrera tout
particulierement dans les circonstances au milieu desquelles ils se trouvent, s’associant avec eux de la maniere
si profondément intéressante que nous avons étudiée dans les deux premiers livres), il est évident que, dans le
plein accomplissement des desseins de Dieu, le bois de Joseph doit avoir sa place, et ne faire qu’un avec Juda
dans la main du Fils de I'homme, pour représenter tout Israél[Ez 37. 17]. Or la nouvelle lune était le symbole de
la réapparition d’lsraél a la lumiere du soleil ; le peuple la saluait avec allégresse, rattachée qu’elle était a la
rédemption, dans la pensée de la foi (voyez le verset 5 du psaume).

Israél dans la détresse avait crié a Dieu, et Dieu 'avait délivré; mais un autre principe apparait en méme
temps : Dieu, il est vrai, répondait a Son peuple en détresse, mais |l 'éprouvait aussi. lls tentaient Dieu, doutant
de Ses soins et de Sa puissance, et Lui les mettait a I'épreuve par des difficultés qui semblaient montrer qu’ll ne
s’occupait pas d’eux, et qu’ll manquait de pouvoir. lis dirent alors : L’Eternel est-Il au milieu de nous ? Mais
I’Eternel répondit en grace (Ex. 17). C’est, je pense, I'événement auquel il est fait allusion ici. Mais méme dans
la seconde occasion, celle de Meriba, ainsi nommée parce qu’lsraél contesta de nouveau avec I'Eternel,
lorsque Moise (Nomb. 20) parla inconsidérément de ses levres et fut exclu de Canaan (car depuis Sinai le
peuple était placé sous le gouvernement de la loi, quoique ce fit un gouvernement miséricordieux), I'Eternel fut
sanctifié en donnant de I'eau a Son peuple, par une grace qui s’élevait au-dessus de la faute de Moise.
Néanmoins, quoique la gréce et la fidélité de Dieu a Ses promesses envers Son peuple se trouvassent dans
Son gouvernement (Ex. 34, 6, 7), le peuple était mis a I'épreuve d’'une maniére Iégale, sur le pied méme de
cette miséricorde. Ce gouvernement mettait a I'épreuve, tout en étant un gouvernement miséricordieux, et tel
est, en effet, dans un sens, le gouvernement divin. Dieu soumet Son peuple a cette épreuve-ci : s’ils étaient
fideles & Dieu, et qu’il N’y et point de dieu étranger au milieu d’eux, la bénédiction était préte. Il était I'Eternel,
leur Dieu, qui les avait fait monter du pays d’Egypte. lls n’avaient qu’'a ouvrir la bouche toute grande et Il la
remplirait. Mais ils ne voulurent point écouter, et furent abandonnés a I'obstination de leur coeur. Cependant
nous voyons dans ce psaume la tendresse de I'amour de Dieu en leur faveur, et la joie qu’ll aurait eue a les
bénir et a subjuguer tous leurs ennemis. Son juste gouvernement aurait été manifesté en eux (comp. Matt. 23,
37; Luc 19, 42). Oh! s’ils eussent écouté ! Ceci nous donne la raison de la ruine d’Israél. En tant que racheté
de I'Egypte, le peuple était placé sous I'épreuve de I'obéissance et de la fidélité envers Dieu; il y avait failli;
néanmoins il apparaitra de nouveau pour refléter la lumiére de la face de I'Eternel. Cet amour de I'Eternel pour
Son peuple éclate méme dans sa chute. Ici, un principe d’'une grande importance pour toute &me nous est
présenté : la rédemption, accompagnée de la promesse d’une bénédiction conditionnelle, ne fait qu’aboutir a la
perte de la bénédiction, précisément comme il en a été pour la création. C’est la méme chose ou pis encore.
Comment le soin d’assurer la bénédiction reposerait-il sur nous, maintenant que nous sommes des étres
déchus, au lieu d’étre innocents et libres comme Adam dans le paradis ? La grace seule peut nous garder, et il
en sera ainsi a I'égard d’Israél. Le psaume 81 fait ressortir d’'une maniére magnifique les pensées de Dieu
envers Son peuple et Son caractére plein de grace et de tendresse. Les passages des évangiles auxquels j’ai
renvoyé expriment la méme tendresse, mais montrent de plus que Jésus est I'Eternel méme.

Psaume 82. Ici Dieu prend le gouvernement dans Ses propres mains. Il avait établi 'autorité sur la terre, et
particulierement en Israél. Dirigés quant au jugement par Sa Parole et revétus de Son autorité, les juges, parmi
le peuple d’Israél, avaient porté le nom de Dieu (Elohim) : mais aucun d’entre eux ne voulait comprendre ni agir
selon la justice et les fondements de la terre chancelaient. Tous les magistrats avaient recu le pouvoir et
'autorité de Dieu. Les juges juifs avaient aussi recu Sa parole, mais eux non plus ne connaissaient, ni
n’entendaient rien : ils étaient des hommes; ils mourraient comme des hommes, et tomberaient comme un



prince quelconque d’entre les princes inconvertis de ce monde. Dieu qui avait conféré I'autorité jugeait parmi
les dieux. Il faut qu’ll exerce la justice. L’esprit de prophétie demande ce jugement, dans celui qui a de
I'intelligence : « Léve-toi, 6 Dieu! juge la terre, car tu hériteras toutes les nations ! ».

Le psaume 83 exige que nous attirions I'attention du lecteur sur ce qui en fait le sujet, savoir la derniére
confédération des nations qui entourent Canaan, avec Assur qui les aide dans leur attaque. Le nom de I'Eternel
est introduit a la fin du psaume, quoique la requéte s’adresse a Dieu comme tel, car le peuple n’est pas encore
établi dans la bénédiction de I'alliance. Le jugement doit étre exécuté pour que les nations rebelles recherchent
le nom de I'Eternel. Ce n’est point pour qu’elles connaissent le Pére, ni qu’elles sachent qu’il y a un Dieu, mais
afin qu’elles connaissent I'Eternel. Quand Ses jugements sont en la terre, les habitants du monde apprennent la
justice[Es. 26, 91; ils sauront que Celui-la seul dont le nom est I'Eternel, Celui qui était et qui est et qui vient[Apoc.
4,8], est le Trés-haut, c’est-a-dire que I'Eternel (le seul vrai Dieu) le Dieu d’Israél, est au-dessus de tout, le Trés-
haut sur toute la terre. C’est avec ce nom-la qu’ll prend possession de la terre, comme Melchisédec la bénit au
nom du Trés-haut, possesseur des cieux et de la terre[Gen. 14, 19] et comme Nebucadnetsar, le chef humilié
des Gentils, célébre et bénit le Tres-haut[Dan. 4, 34]. C’est le nom millénaire de Dieu, le nom sous lequel Il prend
a Lui Sa grande puissance et regne, véritable Melchisédec, sacrificateur sur Son tréne, le conseil de paix étant
établi entre les deux[Zach. 6, 13] savoir entre Christ et Jéhovah en haut. Cela établit, d’'une maniére prophétique,
I'Eternel le Dieu d’Israél, comme le Trés-haut sur toute la terre. Son peuple, rétabli maintenant dans la relation
qui lui est propre, attend une pleine bénédiction, et le nom de I'Eternel est de nouveau employé. Jusqu'ici le
peuple n’étant pas en possession des bénédictions de I'alliance, avait adressé sa requéte a Dieu, sauf quand il
portait son regard en arriére ou en avant.

Le psaume 84 considére la bénédiction qu’il y a & se rendre maintenant dans les parvis de I'Eternel ; mais il
fait allusion d’'une maniere figurée au chemin qui mene a ces parvis et au sentier de larmes que le peuple avait
dd suivre dans sa marche vers la bénédiction. Ce psaume a donc une grande portée morale, instructive pour
les chrétiens comme pour les Juifs. Au psaume 63, le résidu chassé avait soif de Dieu Lui-méme et trouvait en
Lui, en dépit de tout, un rassasiement comme de moelle et de graisse; dans celui-ci, 'dme est occupée des
joies de Sa maison, car elle entre dans la jouissance des bénédictions de I'alliance : non pas qu’elle ne soupire
avec ardeur apres le Dieu vivant; mais elle est dans Ses parvis. «Bienheureux ceux qui habitent dans ta
maison ; ils te loueront incessamment » (v. 4). Etre introduits 1a — telle est la bénédiction ! lls n’auront plus rien
a faire qu’a louer. C’est le premier grand sujet de bénédiction : la bénédiction parfaite et compléte dans sa
nature méme. Elle se trouve au terme de la course; mais il y a aussi le chemin qui y conduit : « Bienheureux
I’lhomme dont la force est en toi, et ceux dans le coeur desquels sont les chemins frayés » (ceux qui ménent a la
maison). Ces traits caractérisent I'état de I'ame qui est devant nous : sa force est en I'Eternel ; son coeur est aux
chemins qui conduisent a Lui. Ce sentier de la bénédiction passe a travers I’épreuve; c’est pourquoi I'on a
besoin de force; et, quel qu’il puisse étre, on aime et I'on prend le chemin qui conduit a Dieu. Les saints
passent par la vallée des pleurs : elle devient pour eux une fontaine ; car par ces choses-la on a la vie, et dans
toutes ces choses consiste la vie de I'esprit[Es. 38, 16]. De plus, la pluie vient d’en haut remplir les réservoirs de
cette terre altérée. Les saints font usage de leur force : sans aucun doute cette force est mise a I'épreuve : mais
ils la renouvellent ; ils vont de force en force jusqu’a ce qu’ils paraissent tous devant Dieu en Sion (v. 6, 7). C’est
un peuple qui prie, demeure dans la dépendance, et se confie en la grace. Le nom d’alliance : I'Eternel des
armées — le Dieu de Jacob, est de nouveau introduit ici; Il est le bouclier de Son peuple et ce dernier Lui
demande de regarder & Son Qint. Tel est maintenant le lien entre I'Eternel et Son peuple — non la loi que le



peuple avait enfreinte. lls paraissent devant Dieu en Sion, le lieu de la délivrance royale en grace. Désormais
les intéréts du peuple et de I'Oint ne peuvent plus étre séparés; la bénédiction repose sur Lui, et sur eux a
cause de Lui.

L’intérét que prend le coeur a cette bénédiction spéciale est ensuite exprimé d’'une maniere pleine de
douceur et de force; le psalmiste résume ce qu’est I'Eternel, qui donne cette bénédiction : Il est lumiére et
protection; Il donne la grace et la gloire et ne refuse aucun bien a ceux qui marchent dans I'intégrité. La pensée
de ce qu’est I'Eternel améne le psalmiste & se résumer dans un mot, dont il a profondément conscience :
« Eternel des armées | bienheureux I’homme qui se confie en toi ! ». Il est trés beau de voir les saints célébrer de
nouveau, du fond du cceur, & diverses reprises, I'Eternel, leur Dieu selon I'alliance, maintenant que le chemin,
bien que passant a travers l'affliction, leur est ouvert jusque dans Sa présence connue. Le psaume 63 était
I'expression de la joie en Dieu, dans le désert, quand on n’avait rien d’autre que Lui; le caractere du désert
faisant ressortir la profondeur et la douceur de la bénédiction du sanctuaire ; le psaume 84 exprime la joie dont
Dieu est la source pour le coeur lorsqu’on a été amené a Lui, ou qu’on est en route vers Lui; la maniére dont on
jouit de Lui au milieu de ce qui I'entoure. Le psaume suivant traite de la bénédiction du pays et du peuple
délivré. Dans ceux qui viennent ensuite nous trouvons Christ Lui-méme, en tant qu’associé au peuple, mais
toujours en rapport avec la relation qui existe selon I'alliance entre I'Eternel et Son peuple.

En lisant le psaume 85, j'ai longtemps hésité sur sa véritable portée directe : je me suis demandé si sa
premiere partie était relative a la délivrance extérieure et a la grace qui s’y manifeste, et si la seconde serait
destinée a faire entrer le peuple dans la jouissance de cette bénédiction par la restauration de 'dme de chacun
des fidéles en particulier — ou bien si, comme nous avons vu que cela est souvent le cas, nous y avons d’abord
la déclaration du grand résultat comme sujet du psaume et ensuite la description des souffrances du résidu et
des opérations divines qui menaient a ce résultat. La délivrance extérieure du peuple sera suivie d’'une ceuvre
de restauration dans les Ames. A présent encore je ne me prononce pas sur ce point avec une grande certitude.
Sur 'ensemble du psaume, je suis porté a penser que les Israélites fidéles y recherchent la jouissance de la
faveur divine lorsqu’ils seront délivrés de tous leurs ennemis et que leur délivrance leur montrera qu’ils sont
pardonnés. En effet, les trois premiers versets posent cette base, que Dieu est propice a Sa terre, et qu’ll a
rétabli les captifs de Jacob. C’était la grande vérité publique. Mais le verset 4 fait voir que le peuple restauré
avait besoin d’une autre bénédiction, dans la réalité de sa relation propre avec Dieu : « Rameéne-nous, 6 Dieu
de notre salut! ». L’Eternel était le Dieu de leur salut, mais ils avaient besoin de Sa bénédiction au milieu du
pays, afin que Son peuple se réjouit en Lui. Combien souvent cela est vrai de I'd&me qui sait qu’elle est
pardonnée ! Les rachetés s’attendent & la bonté et au salut de I'Eternel, et restaurés ainsi dans Sa faveur, ils
écoutent ce que dira Elohim Jéhovah ; car ils comptent sur la miséricorde. Il dira paix & Son peuple, le caractére
public des fideles, et a Ses saints, le résidu qui doit en jouir. La foi posséde donc, en toute maniére, la certitude
que le salut de Dieu est prés de ceux qui Le craignent, afin que la gloire de I'Eternel habite dans le pays.

Les derniers versets célébrent dans des termes remarquables les principes divins sur lesquels les
bénédictions sont désormais établies. La bonté et la vérité de Dieu se sont maintenant rencontrées; Ses
promesses, toujours véritables, ont été maintenant accomplies par Sa miséricorde. Il convient de remarquer
que, dans les Psaumes, la miséricorde précede toujours la justice et la vérité. Car en rejetant le Seigneur, Israél
avait perdu tout droit a la promesse; il était tombé pleinement sous la culpabilité ; il n’avait pas de justice sur
laquelle il pat s’appuyer; il avait été renfermé dans la désobéissance, afin qu'’il pat étre aussi I'objet de la pure
miséricorde [Rom. 11, 32] Mais, par le moyen de I'ceuvre de Christ, ces promesses vont étre maintenant
accomplies, et la bonté et la vérité se rencontreront. |l y a encore plus que cela. Le Seigneur est, par grace, la



justice de ceux qui composent le résidu; par conséquent cette justice est pour eux la paix, et ce qui, dans le
jugement, aurait été leur ruine, se trouve, dans la grace, étre leur paix : «la justice et la paix se sont entre-
baisées ». J’ai a peine besoin de dire combien ces grands principes sont vrais pour quelque pécheur que ce
soit, a I'égard de bénédictions bien meilleures et célestes. Ici, ils sont appliqués a des bénédictions terrestres :
la vérité germera de la terre, c’est-a-dire que son fruit, le plein et entier effet de la vérité et de la fidélité de Dieu,
sera manifesté sur la terre en de parfaites bénédictions. Mais ces bénédictions ne seront pas le résultat d’'une
justice, accomplie ici-bas par I’'homme d’'une maniere légale. La justice regardera des cieux : c’est la justice de
Dieu — I'Eternel leur justice | Elle est donc stable. L'Eternel donne ce qui est bon, et le pays est béni. La justice
fraie a Jéhovah Lui-méme, dans le pays — Son pays, sans aucun doute — le chemin de la bénédiction. Son
régne sera caractérisé ainsi : « Un roi régnera en justice » (Es. 32, 1). Il n’y aura plus d’oppression, on ne verra
plus la justice se tenir loin, ni la vérité trébucher sur la place publique, comme dit Esaie 59, 14. Le jugement est
revenu sur la terre et le gouvernement a ce caractére : «I'ceuvre de la justice sera la paix et le travail de la
justice, repos et sécurité a toujours » (Es. 32, 17). Ce dernier trait est pratique, mais il est le résultat du fait que
la justice a regardé des cieux ; bien plus, qu’elle est établie sur la terre (comp. Ps. 72, 1-7, ou nous trouvons la
description de cet état béni).

Psaume 86. Ce psaume est I'humble requéte, mais la requéte assurée et pleine de confiance, d’une ame
qui a le sentiment de sa piété envers I'Eternel et qui regarde aux résultats du privilége qu’elle posséde d’étre en
relation avec Lui. Nous retrouvons toujours I'Eternel depuis le psaume 84, fondé sur ces relations selon
I'alliance, dans lesquelles le résidu sent qu’il se trouve, quoiqu’il attende encore, du sein de la détresse, le
rétablissement des bénédictions de I'alliance dans le pays. L’expression «saint» du verset 2, signifie pieux
(khesed et non pas kodesh). Nous trouvons trois requétes dans ce psaume. Au verset 1 nous lisons : « Eternel |
incline ton oreille, réponds-moi». Puis, au verset 6, nous avons un appel a la miséricordieuse attention de
I'Eternel, pour qu’ll préte I'oreille & la priére du juste et soit attentif & la voix de ses supplications ; ¢’est-a-dire
que le juste s’attend & ce que I'Eternel I'exauce. Enfin, nous avons, au verset 11, la troisiéme requéte : d’étre
enseigné dans la voie de la vérité. Puis le résidu reconnait les miséricordes de I'Eternel dans la terrible lutte
qu’il a traversée, mais il s’attend encore & ce que I'Eternel intervienne en sa faveur, afin que ceux qui le
haissent soient honteux, parce que I'Eternel I'aura aidé et consolé. Combien I'état du résidu, comme I’histoire
de Job, fait ressortir le grand conflit entre le pouvoir de Satan et la délivrance divine! Mais dans cette lutte,
I’dme sincere qui en est le sujet, en quelque bas état qu’elle puisse avoir été amenée, reconnait que c’est
I'Eternel qui est la source de toute délivrance et de toute bénédiction, quoique ses pieds aient été prés de
glisser en voyant la prospérité des méchants [73. 2-3]. Nous n’avons point ici une ame qui se plaigne ou soit dans
I'amertume ; mais une ame, encore affligée et pauvre, qui a golté la consolation que fait éprouver la bonté du
Seigneur?”], une dme pieuse (voyez v. 2).

La mort et la puissance de 'homme sont devant les pensées des fideles, mais ils ont aussi pour aide la
consolation d’un Eternel bien connu : la délivrance est trouvée, mais elle n’est pas compléte en bénédiction. En
résumé, ce psaume nous présente essentiellement la requéte que, dans sa piété, le résidu d’Israél, de retour
dans le pays, adresse & I'Eternel; mais d’une maniére générale, on peut dire qu'il est I'expression de
sentiments et d’une position dans lesquels Christ est pleinement entré, quoique le psaume ne Lui soit pas
applicable directement.

Le psaume 87 considere Sion comme fondée par Dieu, comme une cité qui a des fondements. Les hommes
possédaient des cités et en étaient fiers, mais Dieu avait une cité qu’ll avait fondée dans les montagnes de



sainteté ; méme ici, il ne s’agit pas de Joseph, ou des richesses de la nature; la richesse de Sion, c’est Dieu;
son lieu, les saintes montagnes, ce qui est consacré a Dieu Lui-méme! Dans la puissance de I'Esprit, les
fidéles n’ont pas a rougir de Sion, en présence de tous les lieux vantés de la terre : ce qui se dit d’elle sont des
choses glorieuses. L’Egypte et Babylone se sont enorgueillies en vain, ainsi que la Philistie, Tyr et I'Ethiopie qui
toutes avaient eu leur jour. Les fideles peuvent parler de ces lieux sans redouter la comparaison. On tient Sion
pour le lieu de naissance de I’'homme de Dieu, le lieu de naissance des bien-aimés de I'Eternel. Le Trés-haut
I'établira. « Quand I'Eternel enregistrera les peuples, il comptera : Celui-ci est né 1a ». La se trouvaient la joie, la
célébration des louanges et toutes les fraiches sources de I'Eternel. Je doute un peu que I'expression « celui-
ci» se rapporte a Christ : Sion s’enorgueillit de ses héros : les mots «celui-ci» et «celui-la» désignent les
grands hommes, non les pauvres et les misérables. lls sont les enfants de celle qui était autrefois désolée
(comparez Es. 49, 21, 22).

Le psaume 88 place le résidu sous le sentiment profond et terrible de la loi enfreinte et de I'ardente colere
de Dieu, venant en justice sur ceux qui se sont conduits de la sorte ! Il ne s’agit plus de souffrances extérieures
ou de I'oppression des ennemis, mais de quelque chose d’infiniment plus profond entre I'dme et Dieu. Quoique
les jugements de Dieu aient amené le résidu au sentiment de sa petitesse (il en est toujours ainsi, moralement,
de I'dme quand Dieu la visite en jugement, car que pourrait faire I’'hnomme dans cette position, s’il voulait y
porter remede ?), ce n’était, néanmoins, qu’une partie de la détresse résultant de la colére de Dieu, car la mort
et la colére sont le véritable fardeau envisagé dans ce psaume, mais ici les terreurs de Dieu pésent sur I'ame.
On n’y trouve pas, non plus, comme chose actuelle, aucune trace de consolation, ni la perspective d’une
délivrance de I'oppression humaine, quelque obscurément que cette délivrance pat étre entrevue par la foi. Le
psaume se termine dans la détresse; tout s’y passe avec Dieu : c’est ainsi qu’il faut avoir affaire avec Lui
jusgu’a ce que la grace soit connue. Israél, placé sous la loi, doit arriver au sentiment que la colere divine est
sur lui a cause de la loi qu’il a enfreinte : il est juste qu'’il en soit ainsi. Mais le Dieu dont la colére pése sur eux
est un Dieu avec lequel ils sont en relation. lls ont été délivrés, ramenés, ils se trouvent dans le pays plus pres
de Dieu; ils ont, par suite, le sentiment de ce que leur condition de juste affliction est par rapport a cette relation.
Ceci mérite d’étre bien remarqué, soit pour ce qui concerne lsraél, soit pour nous-mémes; car on peut
réellement connaitre d’'une maniére générale un Dieu de délivrance, sans que la conscience soit véritablement
sondée, que la colere divine soit connue dans la conscience, et que celle-ci en soit délivrée.

« Eternel, Dieu de mon salut!» tel est le début de ce psaume, ce qui lui donne sa portée et son vrai
caractere, et le rend d’autant plus terrible ! Il est possible que la pleine bénédiction de la liberté dans la grace ne
soit pas connue, mais on connait assez la relation avec le Dieu du salut; on Le connait assez Lui-méme; on a
assez conscience d’avoir affaire avec Lui, pour que la privation de Sa faveur et le sentiment de Sa colére soient
ce qu’il y a de plus terrible, la chose affreuse par-dessus toutes. La position des Juifs, sous la loi, les
circonstances dans lesquelles ils se trouvent et le gouvernement de Dieu a leur égard, peuvent se rapporter
davantage a ce que nous trouvons ici, parce que leur relation avec I'Eternel se rattache précisément & ces
choses. Cependant c’est la colére ardente de I'Eternel qui est le grand et terrible fardeau; le sujet de ce
psaume est précisément cette terreur du Tout-puissant, ou, plus exactement de I'Eternel, qui absorbe et
confond I'esprit — le sentiment de la colére, qu’aura, en ce jour-lIa, le résidu, sous une loi qu’il a enfreinte ! Les
douleurs I'avaient visité auparavant; il avait été affligé et pres de rendre 'ame deés sa jeunesse, car telle avait
été effectivement sa portion, comme chassé loin de Jérusalem, et maintenant rétabli. Etant ainsi mis en relation
avec I'Eternel, le Dieu de son salut, il faut qu’il sente toute la profondeur de sa position morale, entre I'Eternel et
lui seul, sous la colére qu’il a méritée. A moins de passer par |, on ne peut pas étre réellement guéri, on ne



peut entrer justement dans la bénédiction. Cela ne veut point dire, certes, que la colere doive demeurer sur les
fideles; c’est pourquoi il y a de la foi, de la confiance dans ce psaume, quoiqu’il ne s’y trouve point de
consolation. Car c’est aprés que la miséricorde leur a été montrée, et a été connue d’eux, que cette détresse
vient sur les fideles; c’est quand ils sont rentrés dans leur relation avec Dieu par cette miséricorde, qu'ils
peuvent en sentir la valeur, de la méme maniére que Job qui, déja béni, apprit ensuite a se connaitre et a voir
quel homme il était, comme ayant affaire lui-méme a Dieu, lorsque fut élevée la question de I'acceptation et de
la justice. La coléere ne demeurera pas sur les fidéles, parce que Christ en a bu la coupe; mais il faut gu’ils
entrent dans I'intelligence de cette colére, comme placés sous la loi, car ils avaient été sous la loi et avaient eu
la prétention d’arriver par elle a la justice; or, jusque-la, cette question n’était pas résolue pour eux. Je n’ai pas
besoin de dire combien Christ est entré réellement en tout ceci dans la derniere période de Sa vie : c’est le fait
capital de Son histoire.

Il faut remarquer que, méme quant a ce qui fait le sujet direct du psaume, les terreurs n’ont pas été toujours
sur I'affligé ; il avait été affligé et expirant dés sa jeunesse®®; telle avait été sa vie ; — mais maintenant il sentait
son ame rejetée, et les amis et compagnons qu’il avait eus auparavant avaient été éloignés de lui par la main
de Dieu. Il en fut ainsi de Christ : Ses disciples ne purent pas alors persévérer avec Lui dans Ses tentations; Il
leur rendit témoignage qu’ils I'avaient fait jusque-la[Luc 22, 28] ; mais maintenant ils allaient étre criblés comme le
blé[Luc 22, 31] et la part des meilleurs d’entre eux allait étre de L’abandonner ou de Le renier. Tel fut le lot de
notre Sauveur, différant seulement en ceci d’avec les fidéles, que non épargné, ni délivré, Il but réellement la
coupe qui fera échapper ceux-ci a la mort gu’ils redoutent. Cela pourra leur étre appliqué comme une lecon
pressante, afin qu’ils connaissent la justice et la délivrance ; mais, quant a la coupe de colére, ils ne la boiront
pas; ils seront exaucés et délivrés sur la terre. Ce psaume nous présente donc la colére sous la loi; dans le
psaume 89, nous trouvons la miséricorde et la faveur, en Christ, mais comme objet de leur attente dans la
promesse; la délivrance actuelle viendra dans le livre suivant, par l'introduction définitive de I'Eternel, le
Messie, pour le repos du monde et d’lsraél.

Psaume 89. Nous avons vu que le psaume précédent placait Israél (lorsqu’il était coupable de Lui avoir été
infidéle), sous le jugement de I'Eternel, avec le sentiment de la colére qu’il avait encourue, ayant foi néanmoins
en I'Eternel Lui-méme. C’est une position que Christ a tout particuliérement prise, quoique naturellement pour
d’autres, en particulier pour Israél, mais non pas pour cette nation seulement. Maintenant, le psaume 89
s’occupe de l'autre face de la relation de Dieu avec Israél; non pas de Sa relation avec la nation en tant que
sous la loi, mais de cette relation selon les promesses de I'Eternel & David. Ici, remarquez-le, ce n’est point le
péché qui est mis en avant; certainement il était, dans l'un et l'autre cas, la cause de I'état dont il est fait
mention ; mais ce dont il s’agit, ¢’est de la colére au lieu du salut. L’Eternel avait été le Sauveur d’Israél, et la foi
Le considérait encore comme tel ; néanmoins |l abandonnait Israél au lieu d’accomplir la promesse, en tant que
faite a David. Il n’y a pas de trace de confession de péché. Dans le psaume 88, le résidu exprime sa plainte a
I'égard de la mort et de la colere sous lesquelles ils se sent placé ; notre psaume, lorsque la bonté devait étre
édifiée pour toujours, montre I'alliance devenue de nul effet et la couronne de David profanée. Les chapitres 40
a 58 d’Esaie sont des plaidoyers contre Israél, pour le convaincre qu'il s’est rendu coupable, d’abord contre
I'Eternel par les idoles qu'’il s’est faites (chap. 40 & 48) ; ensuite, par son rejet de Christ (chap. 49 & 58). Ici, au
contraire, nous avons la plainte d’lsraél contre I'Eternel Lui-méme ; non pas, je pense, une plainte de blame qui
serait impie, mais une sorte d’appel qui s’adresse a Lui, sur le fondement de ce qu’ll avait été pour Israél :
comme nous |'avons vu, I'Eternel est occupé ici & établir ces relations. Israél est bien Israél, et il se trouve dans
le pays (voyez le psaume 85); les nations sont la; tout n’est pas restauré; la derniere confédération apparait,



mais elle est formée contre Israél. Dieu se tient dans I'assemblée de Dieu; Il juge au milieu des juges (Ps. 82);
I'Eternel s’est rappelé Ses anciennes compassions (Ps. 81, 10-16). Le souvenir de I'arche est rappelé et il est
fait mention de Dieu comme de Celui qui est assis entre les chérubins, comme autrefois dans le désert (Ps. 80).
En un mot, le livre tout entier présente la condition d’un peuple rétabli dans le pays, mais qui est attaqué et
détruit; le temple qui existe de nouveau étant abattu et ruiné (Ps. 74 a 76 et 79). Ce n’est pas simplement un
résidu juif, se plaignant de la malice anti-chrétienne de gens avec lesquels il est extérieurement associé ou par
lesquels il a été chassé; mais c’est la nation d’lsraél (représentée par le résidu), ayant des ennemis qui
détruisent ce qui lui est cher, encouragée par des prophéties relatives au résultat final et instruite par la grace
souveraine envers David, lorsque, pour ce qui la concerne, elle a manqué a sa fidélité comme nation (Ps. 78 et
79). Elle regarde a Dieu (Elohim) comme tel, en contraste avec 'homme, au Trés-haut, mais revient avec priére
a I'Eternel (auquel elle appartient depuis sa sortie d’Egypte) et demande que Sa main soit sur le fils de
I'homme, le provin®® qu’ll s’est fortifié, psaume 80. En un mot, tout le livre envisage Israél comme formant un
peuple qui est de fait dans le pays, qui a un temple, qui entre par la foi dans la relation d’alliance, mais qui est
sujet aux invasions destructrices de puissances ennemies, I’Assyrien et ses alliés, auxquels, a la vérité, le
peuple revient par suite des succés qu'ils remportent (Ps. 73, 10); car la prophétie, contenue en Esaie 10, 5 a
23 n’est pas encore accomplie dans ce moment-la (comparez Es. 18, 5-7).

Or les deux derniers psaumes du livre font voir toute la pression que cet état de choses exerce sur I'esprit
des fideles. Au lieu d’un peuple béni, nous avons devant nous son isolement sous la colére. Néanmoins
I'Eternel est le Dieu de leur salut(Ps. 88, 11, Le tréne est renversé et profané, quoique d’immuables promesses,
gu’il ne serait point mis de cété par suite de fautes quelconques, eussent été faites en miséricorde a David. On
trouve le résultat dans le livre suivant, par la manifestation du Seigneur, par I'introduction du Fils unique dans le
monde. Dans tout ce livre-ci, nous sommes sur le terrain de la prophétie en rapport avec Israél : le livre ne
présente point la condition spéciale dans laquelle le résidu juif sera vis-a-vis de I’Antichrist, par suite du péché
gu’il a commis en rejetant Christ, ni ses afflictions spéciales en rapport avec cette condition; ceci se trouve,
comme nous I'avons vu, dans les premier et deuxiéme livres. De la vient aussi que dans les livres suivants nous
voyons les fidéles reconnaitre que I'Eternel a été leur refuge et leur demeure dans toutes les générations : leur
histoire prend fin par I'apparition du Messie, en gloire.

Avant d’aller plus loin, j’ajouterai ici encore quelques observations de détail sur le psaume 89. Il a pour sujet
les bontés de I'Eternel (Sa gratuité envers Israél, khasdei) et leur immutabilité, les gratuités assurées [Es. 55, 3], ||
y a de la foi pour dire «a toujours», car c’est la grace; et ainsi la requéte que nous avons fait remarquer
ailleurs, s’éléve vers Dieu : «Jusques a quand ? ». En serait-il autrement et en apparence méme a toujours ?
L’Eternel était fidéle; car le fidéle avait dit avec foi : la gratuité, la bonté «sera édifiée pour toujours; dans les
cieux mémes tu établiras ta fidélité », 1a ou rien ne pouvait lui porter atteinte. Il en sera ainsi, Satan étant
précipité du ciel : c’est la description méme du millénium. Alors le psalmiste raconte I'alliance faite dés I'origine
avec David, alliance qui est I'expression de la gratuité, de ce a quoi Jéhovah devait étre fidéle : les gratuités
assurées a David[Es- 55. 3], Ensuite il revient en arriére, et continue de célébrer les louanges de I'Eternel (v. 5-
18); il rappelle I'ancienne délivrance de la servitude d’Egypte et considére que la louange de I'Eternel découle
nécessairement de ce qu’ll est, et de la bénédiction du peuple qui sait ce que c’est que le cri de joie. lls
s’égaieront tout le jour en Son nom et seront haut élevés par Sa justice (car ici nous sommes en plein sur le
terrain de la grace). Il est la gloire de leur force, et dans Son bon plaisir leur corne sera haut élevée. Telle est la
bénédiction qu’il y a & se trouver associé avec I'Eternel, dans Sa faveur. Mais cette bénédiction se trouve dans
les immuables gratuités promises a David. Comment s’accompliront-elles ? En ceci (v. 18), que le Kodesh
(saint) d’'Israél, sera leur roi. Mais Dieu avait aussi parlé, non d’un Kodesh (saint), mais d’'un Khésed (bien-



aimé) dans lequel tous les Khasdei (pluriel de Khésed), toutes les gratuités, seraient concentrés et envers
lequel I'Eternel montrerait une fidélité immuable — «les graces assurées de David »[Es. 55, 3], Le psaume
revient ici a I'alliance faite avec David et fait voir qu’elle ne devait jamais étre changée (v. 34-37). Cependant
tout était, de fait, dans un état différent; mais il y avait aussi, fondée sur cette promesse, la foi pour dire :
Jusques a quand, 6 Eternel? S’ll cache Sa face & jamais et si Sa fureur s’embrase comme un feu, qui est
I’lhomme qui vivra et ne verra point la mort (v. 48) ? Le fidele fait appel aux bontés précédentes envers David,
en tant que jurées a David lui-méme; mais je ne doute pas que, dans le verset 49, ces gratuités ne soient
applicables a tous les fidéles. Néanmoins I’Esprit de Christ entre dans cette position du résidu, comme Il I'a fait
pour la colere, afin de prendre sur Lui toute la réalité de leur fardeau. Naturellement, en ce jour-la, Lui
n’éprouvera aucune souffrance; mais Il a anticipé ce jour de souffrance, afin que Son Esprit p(t s’exprimer
dans Son peuple comme avec Sa propre voix; car 'opprobre qui vient des puissants et des apostats, en ce
jour, diffamera les actes de I'Oint de Dieu. Et si les fidéles marchent sur ces traces, ils auront part a I'opprobre
provenant des ennemis de I'Eternel. Telle est alors la position des fidéles : ils marchent dans les sentiers du
Seigneur, ils attendent les bénédictions de I'alliance avec Israél, sentant la colére sous laquelle ils se trouvent;
dans la foi néanmoins, mais regardant a la promesse de gratuité faite par Dieu a David (promesse qui était une
pure grace, car I'arche de I'alliance s’en était allée et Israél était devenu /-Cabodl! Sam. 4, 21]) et attendant la
réponse. Cette réponse, le livre suivant la donne. Comme je l'ai dit, nous sommes ici dans les temps
prophétiques, au milieu des scénes décrites par Esaie, avec I'’Assyrien et un temple dévasté. Les méchants
sont la; le peuple s’assemble en foule avec eux dans la prospérité. Si quelque partie du livre de Daniel se
rapporte a ces circonstances, c’est le chapitre 8 et non pas le septieme : la Béte ou I’Antichrist ne sont pas en
scéne, mais nous avons devant nous le pays, Israél coupable, les promesses — non pas la question d’un Christ
rejeté. Ce psaume termine le troisieme livre.

Livre 4

Le quatrieme livre ne différe pas du troisieme d’une maniére aussi marquée que les trois précédents I'un de
lautre, et spécialement le troisieme des deux premiers, par la raison que le troisieme, tout en annoncant
prophétiguement la bénédiction, décrit un état de choses qui prépare le chemin a l'intervention divine pour
introduire une pleine bénédiction. Le premier livre avait donné les grands principes de la position du résidu juif
en rapport avec I'histoire de Christ; le second avait présenté les fidéles hors de Jérusalem; le troisiéme revient
a la condition d’lsraél comme nation rétablie dans le pays, mais pas encore dans la pleine bénédiction de
I'Eternel ; le quatriéme, comme je I'ai dit, compléte le tableau par la venue du Messie et rattache ensemble la
nation et Christ, la nation et I'Eternel. Le livre s’ouvre donc en présentant la nation en relation avec I'Eternel, au
retour duquel on s’attend et qui, finalement, bénit les Israélites afin que Son bon plaisir soit sur eux. Le second
psaume du livre nous fait voir la nation en rapport avec Christ, en tant qu’homme dans ce monde; le troisiéme,
psaume 92, célébre d’'une maniére prophétique le grand résultat, dans le plein établissement duquel nous font
entrer les psaumes 93 a 100. Viennent ensuite quelques détails profondément intéressants sur Christ, psaumes
101 et 102, tandis que le résultat général, en tant que manifestant les voies de I'Eternel envers Israél et |a terre,
est traité dans les louanges des psaumes 103 et 104. Les voies de I'Eternel, depuis le commencement, et
celles d’Israél envers Lui, se trouvent dans les psaumes 105 et 106 qui terminent le livre.

Le premier psaume du livre, le psaume 90, place le peuple — c’est-a-dire sa portion fidéle — sur le
fondement de la foi en I'Eternel, et exprime son désir d’étre délivré et béni de Sa main. D’abord I'lsraélite pieux



reconnait que le Seigneur a été de génération en génération la demeure d’lsraél; ensuite qu’ll est le Dieu
éternel, avant que le monde fat, qu’ll tourne et retourne ’'homme en un moment, comme il Lui semble bon, et
que pour Lui le temps n’est pas le temps. Actuellement Israél était consumé par Sa colere. Mais ce n’est pas
tout : quoique Son pouvoir soit absolu, Il n’en use pas d’une fagon arbitraire. Son gouvernement est un vrai et
saint gouvernement moral ; les fidéles le reconnaissent par une confession sincére, non seulement des fautes
extérieures, mais aussi des péchés secrets que ce gouvernement met en lumiére, car c’est la maniére d’agir de
Dieu. Leurs jours s’en allaient par Sa grande colére; ils demandent que 'orgueil de leur coeur soit tellement
brisé, qu’il leur soit donné de se souvenir de leur faiblesse et de leur mortalité, de telle sorte qu’ils soient
débarrassés de la suffisance si naturelle a leurs pauvres coeurs et qu’ils en acquiérent un coeur sage, par la
crainte de Dieu. L’homme est mis a sa place et Dieu a la sienne, en méme temps qu’lsraél se confie en
I'Eternel : tout ceci est plein d’instruction relativement a la position morale qui convient dans ce jour-la au
résidu, ainsi qu'a tous ceux qui ont affaire avec Dieu. Ainsi on regarde & I'Eternel pour qu'll revienne en
délivrance, comme l'indique la parole de la foi : « Jusques a quand ? ». Quant a Ses serviteurs, ils demandent
que, de méme que I'affliction est venue sur Lui, ainsi aussi Son ceuvre apparaisse désormais : que la gratuité
du Seigneur soit sur eux et que leur ceuvre soit établie par Lui. C’est la vraie foi, quant a la relation avec le Dieu
supréme dans Son saint gouvernement sur la terre. Mais s'il en est ainsi, c’est que I'Eternel est le Dieu d’Israél.

Psaume 91. Nous trouvons ici un autre principe fort important. En prenant place avec Israél, dans la position
de la confiance en I'Eternel, le Messie devenait le canal qui doit amener la pleine bénédiction du peuple. Trois
noms d’ Elohim (Dieu) nous sont présentés dans ce psaume : celui par lequel Il fut en relation avec Abraham, le
nom de Tout-puissant; puis un autre nom, dont Abraham a pu avoir connaissance d’une maniere prophétique
par le témoignage de Melchisédec, le titre millénaire d’Elohim, quand Il prend Son titre le plus élevé sur la terre
(comp. Gen. 14, 18-20), le nom de Trés-haut. Ces deux noms, comme tous les noms de Dieu, ont I'un et I'autre
leur signification propre : I'un rappelle Sa puissance parfaite, I'autre Sa suprématie absolue. Le troisieme nom
est celui d’Eternel. Alors surgit la question : Quel est le Dieu & qui appartient cette place ? Qui est ce Dieu
supréme au-dessus de tout sur la terre ? Qui trouvera le lieu secret de Sa demeure pour y habiter ? Celui qui se
sera logé la, sera complétement protégé par le pouvoir du Tout-puissant. Le Messie (Jésus) dit aussitdt : « J’ai
dit de I'Eternel : Il est ma confiance et mon lieu fort». Il prend I'Eternel, le Dieu d’Israél, pour Sa demeure. Les
versets 3 a 8 nous font connaitre la réponse qu’ll regoit. Sans aucun doute ces choses sont vraies de tout pieux
Israélite, et tous les fidéles peuvent les avoir, mais conduits par I'Esprit de Jésus, le seul parfait fidéle, qui a
réellement pris cette position. Je pense qu’au verset 9, c’est Israél qui parle, c’est-a-dire que I'Esprit
personnifiant Israél, s’adresse au Messie : « Parce que toi tu as mis I'Eternel, mon refuge, le Trés-haut, pour ta
demeure, aucun mal ne t'arrivera ». L’allocution continue jusqu’au verset 13; puis au verset 14, I'Eternel Lui-
méme parle du Messie (Jésus) comme de Celui qui a mis Son affection sur Lui et qui obtiendra la pleine
bénédiction de I'Eternel, parce qu’ll a connu Son nom. C’est un psaume trés intéressant & ce point de vue.

Mais nous avons a remarquer que tout — le caractére de Dieu sous tous ses aspects — est envisagé ici au
point de vue de la terre. Quant a la question de savoir comment Christ a pu faire 'abandon de toutes les
bénédictions terrestres, comme chose actuelle, afin de prendre la position de parfaite obéissance, en se
confiant d’'une maniére absolue en Son Pere, elle nous conduit a des vues plus profondes sur les desseins de
Dieu et sur le sentier du Bien-aimé Lui-méme. Satan aurait voulu se servir précisément de ce qui est dit ici pour
Le détourner du chemin de I'obéissance, et L’amener dans celui de la défiance et de la volonté propre[Luc 4, 9-
12]. Mais, Dieu soit béni, ce fut en vain, comme nous le savons. Les gratuités assurées a David[Es. 55, 3]
devaient se trouver dans un Etre obéissant et ressuscité — (ce point est traité plus loin dans un psaume d’une



incomparable beauté) — et des bénédictions plus profondes et des gloires plus hautes devaient étre ainsi
introduites. Mais celui qui a suivi cette marche parfaite de la soumission, n’en a pas moins assuré tout le fruit a
ceux qui marcheront aprés Lui dans cette position de confiance en I'Eternel sur la terre. Ce principe se montre
sous diverses formes tout le long du livre des Psaumes : et méme I'ceuvre expiatoire de Christ, impliquant qu’ll
renongait personnellement a la bénédiction terrestre, était nécessaire pour que d’autres pussent suivre ce
chemin dans lequel Il a pu, naturellement, marcher personnellement sans elle. Nous trouvons, au psaume 21,
une révélation divine quant a la maniére dont la promesse de la vie s’est accomplie pour le Seigneur.

Le psaume 92 emploie les noms de Dieu : Eternel et Trés-haut; seulement il ne s’agit plus du domicile
secret que connaissent seules la fidélité et la foi. Les versets 7 et 8 montrent comment la toute-puissance
assure la bénédiction et répond a la foi. Ce qui est célébré ici n’est point I'exercice de la foi, sous la discipline,
mais la réponse a la foi, annongant (v. 15) que I'Eternel est droit et qu’il N’y a point d’injustice en Lui. Les
psaumes 90 a 92 forment ensemble une introduction au grand theme qui suit, caractérisé par I'expression :
« L’Eternel régne ». Déja la puissance avait été déployée; on en attend maintenant le résultat parfait et final
dans le jugement de tous les ennemis, et dans la bénédiction permanente, non pas simplement comme objet
d’espérance, mais fondée sur I'intervention manifeste de Dieu. Ces choses sont exprimées dans la position que
le Messie avait prise au psaume précédent, ou |l est identifié avec Israél dans les derniers jours, restauré par la
puissance divine, mais non pas encore dans la pleine et paisible jouissance de la bénédiction divine,
précisément comme nous I'avons vu dans le troisiéme livre. Le Messie prend donc la direction de la célébration
des louanges, et voit Sa corne élevée en gloire (comp. Ps. 75). Mais les pensées de I'Eternel sont plus
profondes. Il voit de loin, Il voit la fin d&s le commencementlEs. 46, 101 et Il accomplit Sa parole et tous Ses
desseins. C’est la ce dont la foi doit se souvenir.

Le psaume 93 annonce les grands et bienheureux résultats de l'intervention finale de Dieu en puissance.
L’Eternel régne. Certes Son tréne était établi dés I'éternité; mais les fleuves avaient élevé leur voix; les flots
mugissant des hommes impies s’étaient fait entendre, seulement I'Eternel, dans les lieux hauts, était plus
puissant qu’eux tous. Deux autres grands principes complétent ce court, mais remarquable sommaire de toute
I'histoire du gouvernement de Dieu & I'égard de 'hnomme : « Les témoignages de I'Eternel sont trés sdrs ». Quoi
gu’il puisse arriver, la foi peut compter sur eux. D’autre part, il en ressort une autre grande vérité concernant le
caractere de Dieu : «La sainteté sied a la maison de Dieu». Mais je regarde cette derniére phrase comme
décrivant la sainteté qui convient a la maison de Dieu durant la période finale de laquelle ces psaumes parlent
et en vue de laquelle la terre a été établie. Puis, au psaume suivant, viennent les détails de la venue du Fils
unique dans le monde, a I'effet d’y établir la gloire et I'ordre selon Dieu, venue a laquelle la requéte du résidu
d’Israél sert d’introduction.

Le psaume 94 nous donne cette requéte des fidéles; elle est en méme temps I'expression de la parfaite
intelligence de leur position, des voies de Dieu, de la position des méchants et du résultat qui va étre produit, et
cela, pour ce psaume comme pour tous ceux de ce livre, sur le pied de la relation connue du peuple avec
I'Eternel. Nous avons vu qu’au psaume 91, Christ prend cette place avec le peuple, afin que la pleine
bénédiction puisse venir sur le peuple en tant qu’associé avec Lui. Le psaume 94 s’adresse & I'Eternel comme
au Dieu des vengeances et Lui demande de se montrer, de s’élever comme juge de la terre et de rendre la
récompense aux orgueilleux. Le «Jusques a quand ? » devient instant et pressant ; la conduite et I'impiété des
méchants sont exposées. Les versets 4-11 s’adressent aux Israélites incrédules touchant la folie de cette



conduite. Les versets 12 & 15 renferment une explication bien instructive des voies de I'Eternel : « Bienheureux
’lhomme » que Jah chétie et qu’ll enseigne par Sa loi! Telle est la position du résidu souffrant, cette position
dans laquelle Dieu le met a I'abri des mauvais jours jusqu’a ce que la fosse soit creusée pour le méchant. Sans
doute les fidéles (comme les Psaumes nous le montrent) avaient été quelquefois bien prés d’oublier cette
précieuse vérité (voy. Ps. 73); pas toujours cependant (voyez Ps. 27, 5) ; mais la foi ne I'oublie pas, et c’est la
le vrai sens des afflictions du résidu, et des nétres aussi sous les soins de notre Pére. Le cceur, au milieu du
mal, a affaire avec Dieu, non seulement dans la soumission, mais comme sachant que la coupe qui lui est
présentée vient de I'Eternel (de notre Pére). Ainsi le trouble et la misére que nous ressentons, lorsque nous
rencontrons la volonté de ’homme dans notre volonté, sans qu’il nous reste de ressource, prennent fin; et la
volonté (le grand obstacle) étant soumise, Dieu enseigne alors le coeur humble et soumis qui est dans sa vraie
position devant Lui®®. Pour la foi, c’est d’ailleurs une chose établie que I'Eternel ne rejettera jamais Son
peuple : mais le jugement retournera a la justice et tous ceux qui sont droits de coeur le suivront. C'est la le
grand principe, le principe essentiel et capital du changement qui s’effectue dans le temps dont parle notre
psaume. Le jugement, longtemps séparé de la justice, revient désormais a elle. Le jugement se trouvait en
Pilate, la justice en Christ. La I'opposition de ces deux choses était compléete ; — partout ailleurs elle I'est plus
ou moins. Souffrir pour la justice — or la justice divine établie dans les cieux est certainement la meilleure part
— C’est la part de Christ, comme homme, maintenant glorifié ; mais ce n’est point la le maintien de la justice sur
la terre. Cette justice sur la terre doit étre maintenue d’'une maniere effective ; mais ou trouver celui qui la fera
triompher ? Qui se chargera de la cause des fidéles, ou se lévera pour le résidu, contre les puissants ouvriers
d’iniquité ? Si I'Eternel ne s’était levé pour eux, leurs Ames eussent été bientdt logées dans le lieu du silence. I
est a peine besoin de faire remarquer combien tout cela est vrai de Christ, a I'égard des hommes, combien |l
entre pleinement dans toute la position qui nous est présentée ici. Méme lorsque le résidu avait peur de glisser,
la bonté de I'Eternel I'a soutenu ; et sous le poids accablant des pensées, ou se trouve toute la puissance du
mal, les consolations de I'Eternel ont fait les délices de son ame. Le verset 20 nous présente une demande trés
remarquable : le tréne d’iniquité et celui de I'Eternel sont-ils préts & s’unir ensemble ? Non, sans doute ; alors
les jours du tréne de I'iniquité sont comptés. La méchanceté est 13, elle est maintenant patente. Mais I'Eternel,
la retraite des fideles, le juge des méchants, qui fera venir leur iniquité sur eux-mémes, les détruira. Comme je
I'ai déja fait observer, ce psaume nous présente donc, d’'une maniére remarquable, la revue la plus compléte
de I'ensemble de la position du résidu et des voies de I'Eternel.

Les psaumes 95 a 100 nous montrent trés distinctement la marche de l'introduction du Fils unique dans le
monde ; mais ici, Il est toujours vu comme I'Eternel venant du ciel en jugement, et, a la fin, prenant place entre
les chérubins et appelant le monde a L’adorer la. Cela met en contraste I'établissement d’lsraél dans la
bénédiction par le moyen de la puissance, avec son ancienne chute, quand il fut délivré pour la premiére fois.

Le psaume 95 appelle Israél & venir devant I'Eternel avec des cris de joie, des louanges et des actions de
grace; il décrit (v. 3-5) Sa grandeur par-dessus tous les dieux et comme Créateur. Mais I'Eternel est Celui qui a
fait Israél, Il est aussi son Dieu; et Israél maintenant peut attendre le repos, méme apres un si long temps et
une si longue chute. Jusqu’a ce que la puissance intervienne pour exercer le jugement, pendant qu’il est dit :
«aujourd’hui» (car dans ce grand «demain » Dieu ne supportera plus de mal ni de volonté rebelle), le peuple
est invité a ne pas endurcir son cceur, comme autrefois dans le désert, lorsque Dieu jura qu’il n’entrerait point
dans Son repos. Mais maintenant, aprés tout, la grace dit : «Aujourd’hui! ». Elle les invite a venir en Sa
présence a Luli, le rocher de leur salut.



Le psaume 96 appelle toute la terre a entrer dans I'esprit de I'évangile éternel : tous doivent reconnaitre
I'Eternel ; les dieux des nations ne sont que vanité ! Au psaume 95, l'invitation était faite comme de compagnie :
«Venez, chantons, agenouillons-nous ! ». Ici, il est dit & ceux qui sont loin : « Chantez a I'Eternel... racontez
parmi les nations sa gloire ». L’Eternel est le Créateur; et Son excellence est alors déclarée, mais c’est dans
Ses parvis, en Israél sur la terre, gqu’ll est connu. Les nations sont de nouveau invitées a Le reconnaitre la, a
L’adorer conformément & I'ordre établi dans Sa maison sur la terre, car I'Eternel régne, le monde est affermi; Il
exercera le jugement sur les peuples avec droiture. Cela introduit l'invitation a tout le monde créé de se réjouir
dans un cheeur de louanges devant I'Eternel, car Il vient pour juger la terre en justice et selon Sa fidélité.

Le psaume 97 célébre la venue méme de Christ. L’Eternel a pris & Lui Sa grande puissance et Son régne :
la terre et la multitude des fles sont appelées a se réjouir. Les nuées et I'obscurité sont autour de Lui, car ce
n’est pas de la révélation de Lui-méme qu’il s’agit, mais de celle de Ses jugements en puissance. La justice et
le jugement caractérisent toujours Son tréne : le feu du jugement marche devant Lui et consume tous Ses
adversaires. L’Eternel, le Seigneur de toute le terre, sort de Son lieu. Les cieux (car sur la terre il n’y a personne
pour le faire) déclarent Sa justice avec puissance, et tous les peuples voient Sa gloire. Ensuite I'effet du
jugement est déclaré : le culte des idoles est couvert de confusion devant I'Eternel, et tous les pouvoirs, toutes
les autorités, depuis les anges et au-dessous, doivent désormais Le reconnaitre. Mais un autre fait se produit,
qui est la joie et la délivrance pour Sion : c’est le jugement du mal qui est sa délivrance, car il est la glorieuse
exaltation de I'Eternel son Dieu®. Les versets 10 & 12 signalent les objets bénis de la délivrance, savoir le
résidu fidéle. La lumiere est semée pour le juste et la joie pour ceux qui sont droits de cceur. Le psaume tout
entier est un exposé fort complet du caractére de la venue du Seigneur sur la terre.

Dans le psaume 98, Israél sur la terre célébre le résultat de cette intervention personnelle. L’Eternel a fait
connaitre Son salut et s’est souvenu de Sa bonté et de Sa fidélité envers la maison d’Israél. Tout le pays (ou
toute la terre) est invité & célébrer I'Eternel comme Roi. Ici I'invitation ne s’adresse point aux cieux, comme au
psaume 96 : les cieux sont déja remplis de Sa gloire, et les anges ont été appelés a adorer; mais la mer, avec
tout ce qui la remplit, le monde et ceux qui y habitent, doivent faire éclater leur joie au-devant de I'Eternel qui
vient pour juger la terre et tout le monde habitable.

Le psaume 99, quoique d’un caractére trés simple, renferme quelques principes importants. L’Eternel régne
maintenant, non pas seulement en rendant manifeste la puissance céleste, mais en établissant cette puissance
comme Roi sur la terre. Maintenant Il est assis, comme jadis, entre les chérubins, en Israél. Il est grand en Sion
et haut élevé par-dessus tous les peuples. Je pense que ce mot peuples (« Ammim»), traduit généralement par
« peuple», ce qui le confond avec Israél, est employé, non pas comme « Goim» (98, 2 et souvent ailleurs), en
opposition avec Israél et la connaissance de I'Eternel, mais pour désigner les nations qui ne sont pas Israél, en
tant que mises en relation avec Israél et par 14 avec I'Eternel Lui-méme. Israél est appelé « Goi» (Ps. 43) quand
il est jugé et rejeté. En outre le Roi (le Messie, mais toujours I'Eternel), aime la justice et établit la droiture,
exercant le jugement et la justice en Jacob. Ainsi I'Eternel, le Dieu de Jacob, devait étre exalté et cela dans
Jérusalem.

Mais voici un autre principe touchant et important. Israél avait entiérement failli; il avait repoussé I'Eternel,
rejeté le Messie, et avait été jugé et chassé. Mais Dieu n’avait jamais abandonné Sa fidélité et Sa grace. Aussi
I'Esprit revient-ll ici en arriere pour reconnaitre les saints de I'ancienne alliance qui, par grace, avaient été



fideles. Le résidu a toujours été reconnu; en un sens nous sommes tous encore enfants de Jérusalem, la
délaissée, et nous attendons, sous la discipline et le gouvernement, qui sont pour nous ceux d’'un Pere. Moise
et Aaron parmi Ses sacrificateurs, Samuel parmi ceux qui invoquaient Son nom, les vrais prophétes sans office,
quelle que flt leur mesure, tous ont crié & I'Eternel et Il leur a répondu. Il y avait entre eux et Lui la relation de la
foi : 'Eternel leur répondait, mais Il gouvernait Son peuple, tirant vengeance de leurs actes. Il en sera de méme
alafin : quiconque invoquera le nom du Seigneur sera sauvé [Jo€l 2, 32 mais certainement les actes de ceux qui
L’invoqueront seront punis. Ce sont la les deux pivots de toutes les voies de Dieu : d’un c6té la grace et des
oreilles de compassion attentives au cri des débonnaires et des affligés ; de I'autre, un gouvernement saint et
vrai. Il en est de méme pour nous; seulement nous sommes sous le gouvernement du Pére (quoigu’il soit
toujours le gouvernement du Dieu saint), mais apres le salut et 'adoption. L’lsraél régénéré est ainsi identifié
avec I'lsraél fidéle de jadis. L’enfant de Ruth et de Booz est un fils né a Naomi[Ruth 4, 17 On ne connait plus
Mara[Ruth 1, 20]

Le psaume 100 est une invitation universelle & adorer I'Eternel avec allégresse et louange. L’Eternel est
bon. Le verset 5 présente en principe la grande vérité si souvent posée comme fondement de I'espérance
d’Israél : «Sa bonté demeure a toujours », veérité qui leur donnait aussi lieu de dire : «Jusques a quand ? ».
L’expression : « Toute la terre » du verset 1, désigne tout le pays d’Israél; le droit que réclame le peuple d’Israél
d’étre le peuple de I'Eternel et le troupeau de Sa pature, semble s’étendre & la terre entiére ; cependant, j’incline
beaucoup a penser gu’il est question simplement de «tout le pays d’lsraél». Ce psaume termine la
remarquable série de ceux qui décrivent la venue de I'Eternel (Christ) pour établir la justice et le jugement sur la
terre, et Son tréne en Israél.

Le psaume 101 pose les principes d’apres lesquels le roi gouvernera sa maison et le pays quand il prendra
le royaume au nom de I'Eternel.

Le psaume 102 est un des plus remarquables, peut-étre le plus remarquable de tous les psaumes; il
présente Christ d’'une maniéere divinement admirable. Le verset 10 fait voir quelle a été I'occasion du cri par
lequel le psaume commence. Christ est complétement envisagé comme homme, élu d’entre le peuple et exalté
pour étre le Messie ; et maintenant, au lieu de prendre le royaume, Il est rejeté et chassé®. Le temps auquel
nous sommes reportés, est celui de 'approche immédiate de la croix ; mais il fut, nous le savons, anticipé, peut-
étre souvent, en pensée, par le Seigneur, comme Jean 12 nous en fournit un exemple. Christ regarde a
I'Eternel, qui avait jeté par terre Celui qu’ll avait appelé a la position de Messie, mais qui rencontre maintenant
I'indignation et la colére. Ici, Il n’envisage pas Ses souffrances comme Lui venant de la part de I’'homme. Elles
venaient de sa part, sans doute, et |l le sentit; mais les hommes ne sont pas devant Lui dans ce jugement; ce
n’est pas non plus de Son ceuvre expiatoire qu’il est question, quoique nous trouvions ici ce qui I'opérait,
I'indignation et la colére qui ont eu leur plein effet a la croix : il s’agit de Christ Lui-méme, de Son retranchement
comme homme. |l est dans la détresse, Son cceur est frappé, semblable au pélican du désert et au hibou des
lieux désolés; Ses jours sont comme une ombre qui s’allonge; Il est sec comme I'herbe. Tel était le Messie a
qui appartenaient toutes les promesses. Mais I'Eternel demeurait éternellement; Ses promesses étaient
certaines. |l se leverait et aurait compassion de Sion; le temps assigné était venu. Toute la scéne, depuis Christ
sur la terre jusqu’au résidu des derniers jours, est une scene seule et unique. Lorsque Sion sera restaurée, les
nations craindront le nom de I'Eternel. Quand I'Eternel batira Sion, Il paraitra dans Sa gloire. Il aura égard a la
priere du désolé et exaucera le pauvre résidu, afin gu’on annonce Son nom en Sion et Sa louange dans



Jérusalem, alors que les peuples seront rassemblés et les royaumes, pour servir I'Eternel. Mais ou était alors le
Messie ? Sa force avait été abattue dans le chemin; Ses jours avaient été abrégés. Il avait crié a celui qui
pouvait Le délivrer, Le sauver de la mort. Sion devait-elle étre restaurée et pas le Messie ? Devait-Il, Lui, rester
abattu et retranché ? Vient alors I'admirable et glorieuse réponse : Il est Lui-méme le Créateur des cieux et de la
terre; Il est toujours le méme; Ses années ne défaudront pas, lorsque I'univers créé sera changé comme un
habit. Les enfants de Ses serviteurs continueront d’habiter prés de Lui et leur semence sera établie devant Lui.
Le Christ, Jésus, le méprisé et le rejeté, est I'Eternel le Créateur. Le Jéhovah dont nous avons appris qu’ll doit
venir, est le Christ qui est venu. L’Ancien des jours vient : c’est Christ qui I'est, tout en étant Fils de I’'homme. Ce
contraste entre I'extréme humiliation et I'isolement de Christ, et Sa nature divine, est d’'une puissance
incomparable. Mais il faut nous rappeler que nous avons ici le sentiment personnel de la réjection de Christ, en
rapport avec le résidu, et non le fait de porter dans Son ame le jugement du péché, pour les hommes.
Considérez la différence des résultats au psaume 22, bien que cette ceuvre parfaite fit nécessaire aussi pour la
« nation » qui sans elle n’aurait pu étre délivrée.

Les psaumes 103 a 106 nous présentent, en méme temps que l'alliance, les résultats en grace et en
responsabilité de I'histoire d’Israél.

Le psaume 103 nous fait entendre la voix du Messie en Israél, célébrant les louanges de Dieu selon Ses
voies envers ce peuple. Le psaume 104 nous donne le chant de louange du Messie dans la création. Le
psaume 105 décrit les voies de Dieu en grace envers Israél, depuis Abraham jusqu’au moment ou Dieu donna
a Son peuple le pays dont il doit maintenant jouir en paix. Au psaume 106, les voies d’Israél, depuis le
commencement jusqu’a la fin, sont confessées, mais la bonté de I'Eternel est reconnue, et les fidéles
s’attendent a elle, car elle demeure a toujours. La gréace et la faveur sont le seul fondement sur lequel puisse
étre édifiée I'espérance qui méne a I'obéissance. Cette pensée termine le livre.

Les psaumes 103 et 104 exigent quelques observations. Sans doute, c’est I'Esprit de Christ qui conduit les
louanges que nous y trouvons, car Sa louange commencera par I'Eternel dans la grande congrégation; mais
c’est au nom d’Israél que le psaume s’énonce. Israél posséde le pardon et la miséricorde par les tendres
compassions de I'Eternel. Pour ce qui est de 'homme, ses jours sont comme I'herbe; le peuple aussi a été
comme I'herbe et desséché (Es. 40), mais la bonté de I'Eternel est de tout temps et a toujours sur ceux qui Le
craignent, sur ceux qui Lui obéissent. Ainsi tout est attribué a la grace — en méme temps qu’a la fidélité —
selon la nature méme et le nom de I'Eternel; mais c’est pour ceux qui obéissent, pour le résidu fideéle.
Maintenant I'Eternel les reconnait avec amour et de tendres compassions ; tous leurs péchés sont entiérement
éloignés d’eux; le trone de I'Eternel est préparé dans les cieux : seul moyen d’assurer la bénédiction!
Maintenant Son royaume a domination sur tout. Il ne s’agit pas seulement des droits de I'Eternel, mais Son
régne est établi de fait. Ce psaume est le chant de louange d’Israél & la suite de I'intervention de I'Eternel, dont
ont parlé les psaumes précédents. Matthieu 9, 1 a 6 signale Jésus comme I'Eternel qui maintenant, & la fin,
guérit tout Israél, selon le verset 3 de notre psaume. Plus nous apprenons a connaitre & fond I'Ecriture, plus la
vérité que, tout en étant Fils de ’lhomme, Christ est le Jéhovah de I’Ancien Testament, apparait claire et nette.

Le psaume 104, qui célébre I'Eternel comme Créateur, exige fort peu de remarques. Il s'occupe presque
exclusivement de la terre. L’Eternel y est présenté comme revétu de la gloire des cieux, décrite ici en un



magnifique langage ; mais c’est la terre qui est le sujet du psaume. Elle est envisagée comme existant pour étre
la demeure de I'homme, ainsi qu’elle I'est effectivement, mais sous la dépendance absolue de la volonté
souveraine de I'Eternel. Ce n’est pas la terre que I'on célébre, mais son Créateur ; ce n’est pas le paradis, mais
la terre, telle que nous la voyons entre les mains de ’lhomme. Seulement, le psaume envisage les pécheurs
comme consumeés de dessus la terre, de sorte qu’il n’y a plus de méchants : ce trait donne a notre psaume un
caractere particulier et le rattache a I'introduction du Premier-né dans le monde.

Le psaume 105 offre des actions de graces a I'Eternel et invite la postérité d’Abraham et de Jacob & se
souvenir de Lui et & se glorifier en Son nom. Les versets 7 & 9 nous en donnent les motifs. Il est I'Eternel leur
Dieu; Ses jugements sont dans toute la terre, et Il s’est souvenu de Son alliance a toujours. Cette alliance
devait étre une alliance éternelle : elle était ordonnée pour mille générations ; maintenant Il s’en est souvenu.
Vient alors le récit de la maniére dont Dieu avait pris soin des péres et avait jugé I'Egypte pour la délivrance de
Son peuple; en dépit de la servitude, aucun n’avait chancelé parmi Ses tribus. « Il se souvint de sa parole
sainte, et d’Abraham son serviteur’®, et il fit sortir son peuple avec joie, ses élus avec chant de triomphe. Et il
leur donna les pays des nations,... afin qu’ils gardassent ses statuts et qu’ils observassent ses lois ». Quant a
toutes leurs chutes subséquentes, il n'en est fait mention en aucune maniére; car maintenant Dieu s’est
souvenu de nouveau de Son alliance avec Abraham (v. 8), et Il a délivré Son peuple par des jugements, car
c’est 'accomplissement de la promesse ; et «les dons et I'appel de Dieu sont sans repentance » [Rom. 11, 29] | e
psaume suivant nous dira les voies d’Israél, mais seulement afin de faire ressortir la miséricorde de Dieu et Sa
bonté qui ne faillit jamais ; car tel est le theme précieux de ce psaume.

Psaume 106. «Alléluia! Célébrez I'Eternel, car il est bon; car sa bonté demeure a toujours ». Nous avons
retrouvé souvent cette expression de la bonté inépuisable et fidéle de I'Eternel qui fait la sdreté d’lsraél. Le
psaume décrit ensuite le caractére de ceux qui sont bienheureux, et demande, comme par la bouche d’un fidéle
Israélite de la fin, que I'Eternel se souvienne de lui selon Sa faveur envers Son peuple, avec le désir de voir le
bien de Ses élus, de se réjouir dans la joie de Sa nation et de se glorifier avec Son héritage. C’est I'expression
d’une piété vraie qui se met a confesser la culpabilité du peuple. Elle ne dit pas : ils ont péché, bien qu’elle le
reconnaisse, comme manifestant la bonté de I'Eternel qui demeure ; mais : nous avons péché avec nos péres.
C’est le langage de la piété pratique, faisant I'expérience, par sa propre confession, de la permanence de la
miséricorde. Le psaume parcourt alors toute I'histoire d’lsraél a ce point de vue et montre a la fin que, malgré
tout, I'Eternel se souvenant de Son alliance, a considéré I'affliction d’Israél et a fait que les nations qui I'avaient
emmené captif ont eu compassion de lui. Car c’est la miséricorde que les fideles contemplent maintenant, afin
de pouvoir triompher dans la louange de I'Eternel. Cela termine le livre quatriéme.

On remarquera que, de méme que le troisieme livre, le quatrieme parle de tout Israél, et que, tout en faisant
ressortir le contraste remarquable entre I’lhumiliation de Christ et Sa divinité éternelle, ce livre n’entre pas d’une
maniere particuliere dans les circonstances des Juifs, ni dans I'association de Christ avec eux, quoique Son
Esprit soit dans tout ce que nous y trouvons. Dans le psaume 94, I’Antichrist nous est présenté, mais en vue de
sa destruction par I'arrivée du Messie, le Roi, venant comme I'Eternel, le juge.

Livre 5

Le cinquieme livre nous rameéene en arriére et présente une vue générale des voies de Dieu envers Son
peuple avec une espece de commentaire divin sur elles toutes; il se termine par des chants de louange,



comme se termineront sirement toutes les voies du Seigneur.

Le psaume 107 est une sorte d’introduction a tout ce qui suit. Il célebre la bonté de Dieu «qui demeure a
toujours », formule bénie de la foi en I'immuable miséricorde de I'Eternel dans tous les ages, depuis la
manifestation de la grace au temps de David. C’est a Israél restauré qu’il appartient particulierement de chanter
cette miséricorde. Le psaume célébre les deux parties de la délivrance dans laquelle la bonté de Dieu s’est
manifestée envers ceux qui en ont été I'objet. lls sont rachetés de la main de I'oppresseur; — ils sont
rassemblés des pays du levant et du couchant, du nord et de la mer. Tel est le double caractére de la
restauration d’Israél : sa délivrance dans le pays et son rassemblement d’entre les nations de tous c6tés. Mais
le sujet propre du psaume est la bonté de I'Eternel. Il envisage les délivrances accordées, dans les
circonstances les plus facheuses ou la folie de 'homme lait plac€, en réponse a son cri de détresse, avec le
désir que ceux qui ont fait de telles expériences célébrent I'Eternel pour Sa bonté et Ses merveilles envers les
fils des hommes. En Israél s’en trouve la manifestation compléte. Le psaume passe ensuite au chatiment qui
atteint les Juifs dans le pays, aprés leur retour, mais il le fait suivre de la ruine complete de I'orgueil des
hommes comme dernier résultat. L’Eternel verse le mépris sur les nobles et reléve le pauvre de Iaffliction,
donnant les familles comme par troupeaux. Le grand résultat du gouvernement de Dieu est alors signalé : les
hommes droits se réjouissent, toute iniquité a la bouche fermée. Quiconque est sage et prend garde a ces
voies de Dieu, comprendra les bontés de I'Eternel. Il convient de remarquer comment la bonté de Dieu,
rappelée ici, est manifestée exclusivement dans les choses temporelles; elle n’en est pas moins Sa bonté, qui
est d’'une grande douceur, mais ce fait nous montre tres clairement quel est le terrain sur lequel ces
enseignements nous placent.

Le psaume 108 a un caractere particulier : il est composé de la fin de deux autres, dont les premiéres
parties étaient I'expression d’'une profonde détresse et dont les derniéres, réponse a ce cri, en foi et en
espérance, ont été réunies ici. La premiere partie de ce psaume, qui forme la fin du psaume 57, exprime la
ferme assurance du cceur pieux qui peut psalmodier maintenant, et qui psalmodie parmi les peuples
(« ammim») désormais en relation avec Israél, et parmi les diverses races de nations, les peuplades.

Mais tous les résultats que doit amener la faveur de Dieu ne sont pas encore produits, et la méme foi,
saisissant le psaume 60, dont elle omet le cri de détresse, célébre 'intervention de Celui dont la bonté s’éléve
par-dessus les cieux, a I'effet d’amener I'assujettissement de tous ceux qui possédent encore quelques parties
du territoire d’Israél.

Il est bon de faire remarquer que ce qui caractérise en général ce livre, comme le livre précédent,
relativement a la position d’Israél, c’est que le peuple est bien délivré et rétabli par Dieu dans le pays, mais n’y
est pas a I'abri de toute attaque, ni en possession de toute la terre promise. Aussi, quoique le peuple fasse
entendre des actions de grace et des chants de louange (car Dieu est intervenu, et I'état d’Israél a changé), il
éprouve le besoin de secours et de sécurité contre des ennemis non encore détruits, et celui de la pleine
bénédiction de Dieu dans la paix. Parmi ces psaumes de la fin, on n’en trouve que quelques-uns qui soient
exclusivement des psaumes de louange, ou plutét qui invitent a la louange. Cet état, dans lequel le peuple est
délivré, mais attend encore une pleine sécurité, est exprimé a la fin du psaume 108; pour ce qui regarde la
délivrance finale, le fait seul est énoncé.

La connexion des deux parties de ce psaume n’est pas sans intérét. La premiére célébre I'Eternel pour ce
gu’ll est, en tant que connu du cceur par la foi : ¢c’est Dieu en contraste avec ’homme. Sa bonté est grande par-



dessus les cieux, et Sa vérité atteint jusqu’aux nues — la bonté étant toujours placée la premiére, comme la
racine de tout. La seconde partie débute en exprimant I'attente que Dieu s’éléve au-dessus des cieux et que Sa
gloire soit au-dessus de toute la terre : il faut qu’ll prenne Sa place et qu’ll revendique Son nom comme Dieu,
afin que Ses bien-aimés soient délivrés. Le verset 7 fait connaitre la réponse de Dieu qui prend en main, en
détail, toute la cause d’Israél comme étant la sienne propre. Ainsi c’est Dieu qui a guerre avec les nations qui
possedent le pays d’Israél, et c’est par la force de Dieu avec lui que le résidu fera des actions de valeur. C’est
pourquoi il est fait mention ici de Dieu et non de Jéhovah, parce qu’il ne s’agit pas de la relation selon alliance,
mais de ce qu’ll est, Lui, en contraste avec ’'homme dont le secours pour la délivrance est absolument vain.

Psaume 109. Il est certain que ce psaume-ci s’applique a Judas ; toutefois nous verrons en le lisant qu’il ne
peut s’appliquer exclusivement a lui, et cette remarque nous aide a comprendre de quelle maniére les Psaumes
sont écrits. On y trouve la condition générale des saints aux derniers jours, et cela méme d’une maniére qui ne
peut absolument pas s’appliquer a Christ personnellement, comme par exemple le psaume 118, 10 et 11 ; ces
passages s’appliquent aux justes en général; il y en a d’autres qui peuvent s’appliquer, et quelques-uns avec
toute leur portée et leur exactitude prophétique, a Christ personnellement et aux circonstances dans lesquelles
Il s’est trouvé. Quand on lit les Psaumes, il faut avoir tout cela devant I'esprit, et rechercher I'enseignement de
Dieu. J’ai dit que le psaume 109 ne s’applique pas exclusivement a Judas. Il parle, pour la plus grande partie,
plutdt « des méchants » que «du méchant». Les cing premiers versets parlent de la haine des méchants qui
sont de la troupe des Juifs, hostiles a Christ et au résidu fidéle ; — Judas est un cas spécial de cette haine des
méchants contre Christ; — mais je n’ai aucun doute que méme cette partie du psaume ne soit d’une
application générale, c’est-a-dire que les jugements demandés sont des jugements généraux, et qu’il ne faut
point y voir une révélation prophétique que Judas avait femme et enfant, ou quoi que ce soit de ce genre. Le
verset 20 prouve incontestablement le caractére général de I'application de ces imprécations. Toutefois, nous
ne saurions douter que notre bien-aimé Seigneur ait été dans cette position de souffrance, mais je ne doute pas
davantage qu’ll s’y soit trouvé simplement en grace, comme prenant la position du résidu, et que le psaume
s’applique au résidu qui traverse des afflictions semblables : les versets 30 et 31 le font voir clairement.
Néanmoins c’est une chose trés certaine que Christ est pleinement entré dans tout cela, ce qui est, pour nous,
du plus profond intérét, car le fait qu’ll y est entré donne précisément a ce que nous trouvons ici son véritable
caractére.

Le psaume 110 est d’'une application si simple que, malgré son grand intérét, il n’a pas besoin d’un long
commentaire. Le pauvre (Ps. 109, 31) qui, pour son amour, a trouvé la hainelv- 4], est le Seigneur de David; I
est appelé & s’asseoir a la droite de I'Eternel. Il est du plus profond intérét de voir comment, en Esaie 6, le
Seigneur est I'Eternel des armées, dans le sens le plus absolu, et, dans notre psaume, Celui qui est le Fils de
David s’assied & la droite de I'Eternel et brise les rois au jour de Sa colére (comparez Ps. 2). Tout ce qui est
relatif & I'association de I'Eglise avec Lui en haut, est omis, et le psaume passe directement du fait de la séance
de Christ a la droite de Dieu, au fait qu’ll enverra de Sion la verge de Sa force : cela montre combien, dans ces
psaumes, tout est entierement juif. Remarquez de plus que ce psaume est la réponse au rejet de Christ sur la
terre : il ne s’agit point de Sa venue du ciel pour détruire I’Antichrist; |l a déja pris possession de Sion, et c’est
de la que sort la verge de Sa force. Tout cela répond a la position du résidu, telle qu’elle nous est présentée
dans tout ce livre, qui nous a montré les Juifs restaurés, mais la domination d’Israél ou de Christ en Sion non
encore établie. Mais le peuple est désormais de franche volonté au jour de la puissance de Christ (voyez Cant.
6, 12). QuU’ll était différent lors de Son humiliation ! Le psaume 109 a décrit ce dernier état. Mais ici nous nous



trouvons, au matin d’un jour nouveau, dans lequel nous sommes, non pas devant les péres, mais devant les
enfants de la grace. Puis nous trouvons le serment assuré de I'Eternel, que Christ sera assis comme
sacrificateur sur Son tréne sur la terre. C’est a la fois une promesse et une prophétie. Le regard se porte aussi
en avant vers le jour de Sa colére : Adonai, le Seigneur qui est a la droite de I'Eternel, a un jour de colére qui
approche — le jour déja signalé, ou Ses ennemis seront mis pour le marchepied de Ses pieds ! Le temps de Sa
séance & la droite de I'Eternel n’est pas ce jour, mais le temps de la miséricorde, le jour favorable. Christ a été
exauce et exalté, et Son ceuvre parmi les hommes est le résultat de Son expiation en grace. Désormais le
temps de la colére est venu, celui de I'exécution du jugement. Je suppose qu’au verset 6, le chef d’'un grand
pays est le chef du pouvoir sur la terre, mais pas I’Antichrist, ni méme la Béte, qui sont détruits lorsque Christ
vient du ciel. L’homme qui s’exalte est abaissé. Christ, qui, dans une humble dépendance de Son Pere, but des
eaux rafraichissantes qui Lui furent données en chemin, selon la volonté de Dieu, aura Sa téte haut élevée sur
la terre. Nous trouvons dans les psaumes que nous venons de parcourir, les principaux éléments de la scéene
tout entiére.

Les psaumes qui suivent sont comme une revue des circonstances depuis les temps anciens, et de celles
qui doivent survenir, avec des réflexions a leur sujet et des chants de louange relativement au résultat.

Les psaumes 111, 112 et 113 forment un tout, comme un alléluia qui célébre les voies de I'Eternel & I'égard
d’Israél dans I'ceuvre de sa délivrance. D’abord, au psaume 111, ce sont les ceuvres de I'Eternel, glorieuses
par elles-mémes. Il les a rendues mémorables par Sa puissante intervention en justice ; néanmoins Il s’est
montré plein de compassion, et s’est souvenu aussi de Son alliance. Il a manifesté a Son peuple la puissance
de Ses ceuvres en lui donnant I'’héritage des nations; de plus, Ses ceuvres subsistent. Ce qui donne lieu a la
louange, avec la connaissance de Son nom, c’est qu’ll a envoyé la rédemption & Son peuple. L’Eternel étant tel,
Sa crainte est le commencement de la sagesse : elle nous rend intelligents pour la conduite que nous avons a
suivre. La foi le sait, et I'apparition du Seigneur pour le jugement le prouvera au monde.

D’autre part, le psaume 112 décrit le caractére de ceux qui craignent I'Eternel, ainsi que la bénédiction qui
sera leur partage lorsque le gouvernement de Dieu sera établi. Tout cela fait voir combien il est impossible
d’appliquer ces psaumes a la position des saints d’aujourd’hui, quoique les exercices de la foi et de la piété
aient souvent la méme origine chez les saints de tous les ages. Mais, c’est par la délivrance d’Israél que le nom
de I'Eternel est alors manifesté.

Dans le psaume 113 le sujet de la louange est plus général, méme tout a fait universel, mais I'occasion en
est la méme. Cette louange est célébrée dés maintenant et a toujours ; désormais elle est répandue sur toute la
terre, mais Celui gu’on célébre est le Dieu d’Israél, qui habite dans les lieux trés hauts, qui s’abaisse néanmoins
a regarder si bas, mais afin d’exalter ceux qu’ll aime, de les faire asseoir avec les nobles de Son peuple et de
remplir de joie dans leur demeure ceux qui étaient sans espérance.

Le psaume 114 est écrit dans le style poétique le plus élevé. Il est important pour nous, en ce qu’il rattache
directement I'ancienne délivrance d’Israél de la servitude d’Egypte & la délivrance actuelle du peuple, et nous
fait voir que, dans toutes les deux, c’est le méme Seigneur qui appelle la terre a trembler a cause de Sa
présence. Lors de la délivrance de Jacob, la mer s’enfuit et le Jourdain retourna en arriére. Pourquoi cela ? Ce
n’était certes pas par frayeur devant la présence de ’'homme. La terre doit trembler, maintenant aussi, devant



Celui qui apparut alors pour la délivrance de Son peuple et qui, pour I'amour de lui, changea la mer en une terre
seche et la pierre dure en une source d’eau !

Le psaume 115 nous montre quel est le vrai et parfait fondement de cette délivrance, dont le cceur jouit par
la foi. Ce n’est point aux fidéles que revient la louange, mais & I'Eternel, particuliérement pour Sa miséricorde,
ensuite pour Sa fidélité a Sa promesse. L’homme pieux, par I'Esprit, se réfere alors au cri de la douleur amere
dont il est parlé en Joél et a laquelle font allusion les psaumes 42 et 43 : Pourquoi les nations diraient-elles : Ou
donc est leur Dieu ? Moise parlant dans le méme esprit, avait dit de méme : « Les Egyptiens I'entendront [Nomb.
14, 13], et que feras-tu a ton grand nom ?[Jos. 7, 9] », Sainte et heureuse hardiesse de la foi! Ce caractéere de
I'affliction du résidu montre comment sur la croix et dans Ses derniéres souffrances, Christ entra dans ce genre
de douleur. Les Juifs Lui tinrent alors effectivement le langage que nous lisons ici[Matt. 27, 43] ' mais ils n’auraient
jamais pu le Lui tenir auparavant. L’Israélite fidéle répond : Notre Dieu est aux cieux! Puis il met son Dieu en
contraste avec les idoles ; Israél, la maison d’Aaron, et tous ceux qui craignent I'Eternel sont invités & se confier
en Lui. Cette derniere invitation ouvre la porte a tous les Gentils qui recherchent la face de Jacob. Vient ensuite
ce que nous avons indiqué comme le fondement des psaumes qui nous occupent, savoir que I'Eternel s’était
souvenu des Israélites, et qu’ll voulait les bénir, méme de plus en plus, les petits avec les grands : « vous et vos
fils ». lls étaient les bénis de I'Eternel, le Créateur des cieux et de la terre. Les cieux Lui appartenaient, mais I
avait donné la terre aux fils des hommes. Ce trait montre bien clairement que c’est de la bénédiction terrestre
gu’il s’agit ici, car Dieu ne nous a pas donné a nous la terre, mais la croix sur la terre, avec le ciel et les choses
qui y sont, pour notre part : nous cherchons les choses qui sont en haut, non celles qui sont sur la terre[Col. 3, 1-
2]. De méme, d’'une maniére presque plus frappante, les morts ne loueront point Jah, mais, nous, dit I'Esprit par
la bouche du résidu, nous Le louerons dés maintenant (c’est-a-dire depuis le moment de la délivrance finale) et

a toujours ! Pour nous, chrétiens, nous disons : « Déloger et étre avec Christ est de beaucoup meilleur ! » [Phil- 1,
23],

Le psaume 116 célebre cette délivrance qui échoit aux fideles quand ils sont sur le point de mourir. Jéhovah
les exauce et ils marcheront devant I'Eternel, dans la terre des vivants. Sous ce rapport, ce psaume est un récit
continu de la miséricordieuse bonté de I'Eternel envers les Israélites qu’ll avait secourus lorsqu’ils étaient
abaissés ; et cela avait provoqué leur amour pour Lui. Au reste, voici quel est le caractére de I'Eternel : Il garde
les simples; I'dme si douloureusement éprouvée, peut retourner en son repos; la mort de Ses saints est
précieuse devant Ses yeux; et maintenant, devant tout Son peuple, dans les parvis de la maison de I'Eternel,
au milieu de Jérusalem, le fidéle rendra les voeux qu’il avait faits en sa détresse quand il invoquait I'Eternel. Il
offrira le sacrifice d’actions de graces. La citation de ce psaume par I'ap6tre Paul[2 Cor. 4, 13] fajt voir 'usage
gu’on peut faire des psaumes qui nous occupent comme renfermant, pour tout fidéle, de saints principes de
conduite. Malgré la souffrance et I'épreuve, la confiance en I'Eternel ouvrait la bouche du fidéle. Quand Paul
disait en Romains 3, 4 : « Que Dieu soit vrai et tout homme menteur », ce n’était pas dans le méme esprit qu’au
verset 11 de notre psaume, quoiqu’il y ait quelque chose de semblable dans I'expression de I'apbtre : « Tous
cherchent leurs propres intéréts » (Phil. 2, 21). Mais, quant au principe, I'apdtre peut I'adopter. Le mot traduit
« agitation » ne signifie pas «agitation» dans le sens d’un défaut moral, comme trop de hate, mais plutbt :
«dans ma détresse », et mieux encore : «dans ma détresse ou mon alarme subite », c’est-a-dire par I'effet de la
pression des circonstances ; une alarme qui fait qu’on est agité.



Le psaume 117 est Iinvitation aux autres nations et aux autres peuples a venir célébrer I'Eternel, qui
désormais sera roi sur toute la terre. Les peuples se réjouissent et sont heureusement introduits dans cette
relation, I'Eternel s’étant révélé a eux par Ses voies & I'égard d’Israél. Ici, comme toujours, la bonté vient
d’abord; et la vérité demeure a toujours, aucune chute du peuple n’y mettant fin. Comme les psaumes
précédents, celui-ci est un « Alléluia ».

Au psaume 118 nous trouvons, mais pas d’'une maniere aussi formelle, la louange et I'action de gréaces,
rattachées a la formule bien connue : «Sa bonté demeure a toujours!» — ou plutét, fondées sur elle. Les
mémes personnes que le psaume 115 invitait & se confier en I'Eternel, sont maintenant invitées a Le célébrer.
Depuis le verset 5, le Saint Esprit parle, dans la personne d’Israél délivré, de cette fidélité de Jah. Maintenant
que I'Eternel est pour Ses saints, ils n’ont plus & redouter ’homme. L’Eternel vaut mieux que ’'homme. L'Eternel
vaut mieux que les principaux (v. 6-9). Les versets 10 a 18 exposent les circonstances et les voies par
lesquelles Israél avait passé : toutes les nations I'avaient environné ; au nom de I'Eternel, il les avait détruites;
elles avaient été éteintes comme un feu d’épines. La puissance de I'ennemi avait rudement poussé Israél ; mais
I'Eternel lui avait été en secours. Les versets 14 & 17 célébrent le résultat de cette intervention dans un chant
de joie et d’allégresse. Au verset 18, nous trouvons un autre aspect de la méme scene. Les circonstances
gu’lsraél avait traversées étaient le chatiment de Jah, qui I'avait chatié sévérement, mais ne I'avait point livré a
la mort qui constituait la puissance de I'ennemi sur le peuple. Nous apprenons donc ici ce qu’est réellement
I'épreuve, comme nous pouvons le voir aussi dans Job — d’abord les instruments, les hommes, méme toutes
les nations; ensuite I'ennemi qui agit, par leur moyen, et sur I'esprit, poussant '’dme rudement ; mais derriere
cela, source de tout ce qui arrive, nous voyons Dieu qui chéatie, mais qui n’abandonne pas. Ceci est plein
d’instruction pour nous dans beaucoup de circonstances par lesquelles nous passons et ou se trouvent tous
ces divers éléments d’épreuve.

Maintenant les portes de justice s’ouvrent devant Israél. Ce changement, introduit tout a coup, comme
résultat de I'épreuve, est de toute beauté : «J'y entrerai, je célébrerai Jah; c’est ici la porte de I'Eternel, les
justes y entreront ! ». Israél célébrera |1a ses louanges, car I'Eternel lui a répondu et a été son salut. Mais ici
parait une vérité plus élevée et plus profonde : Israél ne peut étre restauré sans le Messie, et Israél reconnait
maintenant Celui qu’il avait méprisé jadis. «La pierre que ceux qui batissaient avaient rejetée est devenue la
téte de I'angle. Ceci a été de par I'Eternel ; c’est une chose merveilleuse devant nos yeux» (v. 22, 23). Cette
expression «nos yeux», nous révele qui est réellement celui qui parle, et, quoigu’on n’entende qu’une seule
VOiX, qui sont ceux qui prennent part au chant de louange. C’est ici le jour que I'Eternel a fait; c’est Sa journée,
la journée de la bénédiction de Son peuple en rapport avec le Messie ; Son peuple se réjouit en elle. Maintenant
ils crient : Hosannah au Fils de David, au Roi d’Israél, et disent : Béni soit Celui qui vient au nom de I'Eternel (v.
24-26) ! Nous apprenons, d’apres le propre enseignement du Seigneur, quels sont ceux qui parlent dans ce
psaume et a quel temps il s’applique ; car la maison a été laissée déserte, et ils ne Le verront pas de nouveau
jusqu’a ce qu'ils disent : « Béni soit celui qui vient ! » [Matt. 23, 38-39], En sorte que c’est bien Israél, c’est-a-dire le
résidu, qui parle, et cela au jour de sa repentance, sous la grace, quand il est prés de voir de nouveau le
Messie. lls bénissent Celui qui vient de la maison de I'Eternel. L’Eternel est Dieu, Il a donné la lumiére & Israél;
maintenant le culte et le sacrifice sont offerts a Celui qui a délivré et béni; maintenant ils disent : « Tu es mon
Dieu, je te célébrerai, je t'exalterai ! ». Le psaume se termine par I'expression bien connue de la louange et de la
gratitude reconnaissante d’Israél : « Célébrez I'Eternel, car il est bon, car sa bonté demeure a toujours ! ».

Ainsi I'intelligence spirituelle des voies de Dieu & laquelle arrive le peuple, sa venue pour adorer I'Eternel en
justice, et la confession gu’il fait du Messie, de Jésus, jadis méprisé et rejeté, tout cela est développé en



rapport avec la délivrance et la bénédiction d’lsraél et avec la parfaite manifestation de la nature et du
caractére de I'Eternel. Plusieurs versets de ce psaume sont cités au terme des souffrances du Sauveur ; dans
aucun autre psaume on ne trouve autant de rapprochements entre Lui et les douleurs ou les promesses
d’Israél.

Le psaume 119 nous présente, dans son contenu général, la loi écrite dans le cceur. Ce psaume prend
ainsi, dans la série des Psaumes, une place importante. |l se rattache aussi nettement aux souffrances d’Israél
dans les derniers jours, et aux précédentes infidélités du peuple envers Dieu; chacune de ses vingt-deux
parties présente, ce me semble, une phase différente des exercices du coeur en rapport avec la loi qui y est
écrite, quoique le principe général soit le méme d’un bout a l'autre. Je signalerai trés brievement la portée
principale de ces diverses divisions.

La premiére division[v- 1-8] nous présente naturellement le grand principe général. C’est la troisiéme fois que
nous rencontrons la déclaration de la béatitude comme manifestation du retour de I'dme dans I'épreuve et dans
la détresse, a la grande vérité exprimée dans le psaume 1, ou I'effet en est vu sous le gouvernement immédiat
de Dieu. Au psaume 32, le bonheur du pardon est célébré; ici, c’est celui que I'on golte a marcher avec Dieu,
guand on est revenu de ses égarements, en dépit de toutes les difficultés et du mépris que I'on peut rencontrer.
A la vérité, il y a une autre béatitude & la fin du premier livre, ol nous avons vu Christ si pleinement introduit : le
psaume 41 déclare bienheureux celui qui comprend le pauvre, qu’il s’agisse de Christ ou de ceux qui marchent
sur Ses traces. Le psaume premier supposait le bonheur sous le gouvernement d’un Dieu qui prenait en main la
cause des justes, mais nous savons que, de fait, cette bénédiction n’a pas été réalisée sur la terre, et c’est
méme ce qui a introduit une justice céleste et la rédemption. Dés lors, au psaume 41, la vraie béatitude
consiste dans le discernement et l'intelligence de la position que le Seigneur a prise comme rejeté des
hommes, Lui, le vrai pauvre, se placant Lui-méme, pratiquement, dans cette condition qu’ll déclare
bienheureuse, comme nous le montre le sermon sur la montagne, ou se trouve établie la grande vérité de la loi
dans le coeur. Ici, dans notre psaume, nous voyons apparaitre aussi les circonstances adverses dans ce cri :
«Ne me délaisse pas tout a fait ! ».

Dans la deuxieme division du psaumel[v- 9-16], |la Parole est liée a Dieu. Non seulement celui qui garde la
Parole est ’lhomme bienheureux, mais la Parole le purifie : le désir de son coeur est positivement fixé sur elle.
Remarquez la connexion intime entre Dieu et Sa Parole, aux versets 10 et 11.

La troisieme division[V- 17-24] nous présente la maniére dont celui qui a la loi dans son coeur s’appuie, dans
I'affliction, sur la miséricorde divine. Le fidéle Israélite regarde aux voies pleines de bonté de I'Eternel pour étre
conduit a garder Sa parole (v. 17). Le verset 19 décrit I'état de ce fidele; le verset 21, ainsi que nous I'avons
remarqué dans tout ce livre, I'intervention de I'Eternel qui s’est fait connaitre déja par la délivrance, mais pas
encore par la compléte bénédiction. Les versets 22 et 23 font voir le mépris sous lequel se trouve le résidu
affligé qui, dans cet état, a fait de la loi de I'Eternel ses délices et sa consolation.

Dans la quatrieme division [V- 25-32] ' 'épreuve est plus intérieure. L’ame du fidéle est attachée a la poussiére,
mais il s’attend au secours de Dieu, selon Sa Parole; il désire éprouver I'effet de cette eau vive qui vient de
Dieu. Il a été sincere devant Dieu; il Lui a déclaré ses voies; il en est toujours ainsi. || demande que Dieu
éloigne de lui la voie du mensonge : il s’est tenu fermement a la Parole et s’attend a ce que Dieu ne le rendra
point honteux. Mais il demande que son cceur soit mis au large, afin de pouvoir courir librement dans la voie des
commandements de Dieu. C’est |a le résultat certain de la discipline : une &me qui a pris plaisir a la volonté de
Dieu et a la sainteté, souhaite encore de courir en liberté. Quoiqu’il s’agisse ici de commandements, c’est-a-



dire d’'un cbté extérieur de la Parole, c’est pourtant toujours la Parole dans le coeur. Nous retrouvons la méme
chose chez Zacharie et Elisabeth[Luc 1. 6] qui sont une belle expression morale du résidu. Pour le chrétien, ces
choses auront un caractére plus absolu et intérieur; ce sera plutét la sainteté que les témoignages (quoiqu’il
puisse peut-étre commencer par ceux-ci) soit quand Dieu l'appelle pour la premiére fois, soit apres la
discipline ; il s’agit pour lui de « marcher dans la lumiére comme Dieu est dans la lumiére » [1 Jean 1, 7] i| ne s’agit
point des ordonnances et des commandements de I'Eternel. Néanmoins, en principe, la nature de ces
exercices est essentiellement la méme. Faire aujourd’hui aux saints I'application directe de ce psaume, c’est
abaisser le niveau divin de leurs pensées; mais on peut appliquer d’'une maniere fort instructive la nature de
I'exercice moral qui y est présenté — car la soumission et la confiance au sein de I'épreuve sont toujours
convenables et bonnes, quoique les formes en soient chez le Juif tout a fait inférieures a ce qu’elles sont chez
le chrétien (comparez avec ce que nous avons ici, I'épitre aux Philippiens, ou nous trouvons I'expérience
chrétienne).

La cinquiéme division[v- 33-40] exprime le désir d’étre guidé et enseigné de Dieu dans Ses voies et dans
I'observation de Sa loi.

La sixiéme[v- 41-48] implore la bonté et le salut de Dieu dans cette marche, afin qu’on ait du courage devant
les adversaires et qu’on tienne ferme la loi de Dieu.

Dans la septieme[v- 49-56] |e fidéle, vivifié par la Parole, compte sur elle, car Dieu a fait qu’il s’y est attendu
comme en Sa parole, en sorte que maintenant il s’appuie sur toutes ses déclarations. Au milieu des peines et
des chagrins, quand il n’y avait au-dehors rien de réjouissant pour la nature, la Parole a soutenu son cceur.

Cela améne la huitiéme divisionlv- 57-64] : C’est pourquoi I'Eternel est la portion du fidéle. Il L’avait
recherché, il s’était jugé et avait rebroussé chemin vers les témoignages de I'Eternel. Il comptait sur Lui et
voulait Le célébrer dans les veilles secretes de la nuit, ou son coeur était laissé a lui-méme. Il s’accompagnait
de ceux qui le craignaient. L’Eternel illumine ses pensées et il voit la terre remplie de Sa bonté. C’est une belle
peinture des mouvements du coeur.

La neuviéme division[v- 65-72] expose les circonstances dans lesquelles se trouve le fidéle au moment de ce
psaume. Par |'effet de la consolation dont nous I'avons vu jouir, dans la partie qui précede, il peut considérer les
circonstances qui I'environnent avec I'ceil et la pensée de Dieu. Aussi cette portion du psaume met-elle,
beaucoup plus que les autres, ces choses devant nous, du moins les sentiments auxquels ces circonstances
donnent lieu. L’Eternel avait déja fait du bien & Son serviteur, selon Sa Parole; et celui-ci recherche
I'enseignement de Dieu, afin de bien comprendre Sa pensée. Il avait été sous la discipline ; avant de s’y étre
trouvé, il allait a travers champs, mais maintenant il marchait dans I'esprit et le sentier de I'obéissance. Il voit
les orgueilleux dire des mensonges contre lui, et leur coeur épaissi comme la graisse, sans aucun lien avec
Jéhovah ni dans leur état, ni dans I'esprit d’obéissance; et il reconnait combien il lui est bon d’avoir été affligé,
afin qu'il apprit les statuts de I'Eternel. Il n’y a pas de meilleure marque de la bonne condition de I'ame, que de
voir celle-ci revenir a la volonté de Dieu — « Seigneur, que veux-tu que je fasse ? » — et considérer comme bon
tout ce qui a contribué a 'amener a cet état : elle donne a la volonté de Dieu, comme autorité et moralement, la
place qui lui appartient dans le cceur.

La dixiéme division[v- 73-80] renferme deux pensées principales. L'Eternel est le Créateur du fidéle, Celui qui
I'a formé; ce dernier regarde a Lui pour qu’ll dirige Sa pauvre créature, comme un fidele Créateur. Ceux qui
craignent I'Eternel se réjouiront, quand ils le verront, parce qu’il s’est attendu & Sa Parole. En second lieu, il
connait que c’est dans Sa fidélité méme que I'Eternel I'a affligé, et il attend que Ses compassions viennent sur



lui, que les orgueilleux soient couverts de honte et que ceux qui craignent I'Eternel reviennent a Lui. Tout cela
se rattache a I'intégrité du coeur dans les statuts de I'Eternel.

Le cri devient plus pressant dans la onzieme division[v- 81-88]. Le fidele est sous la pression de I'épreuve,
son &me se consume en attendant la délivrance; — en attendant que I'Eternel exécute le jugement; car il
marche dans Ses préceptes. Les orgueilleux le persécutent, sans cause : ils ne tiennent point compte de
I'Eternel, ni de Sa loi.

Dans la douziéme division[V- 89-96]  |a création rend témoignage a la fidélité permanente de Dieu. Sa Parole
est établie dans les cieux ou rien ne peut I'atteindre ni I'ébranler. N'e(it été la loi de I'Eternel qui avait soutenu
son ceeur, le fidele elt péri sous le poids de I'affliction. Combien il est précieux de posséder la Parole dans un
monde pareil ! Nous avons plus que des commandements, mais nous pouvons dire : «J’ai vu la fin de toute
perfection ». Et une autre pensée plus rassurante surgit de tout cet exercice du cceur : « Je suis a toi! ».

Dans la treizieme division[v- 97-104] |e fidele exprime les délices qu’il prend intérieurement dans la loi de
I'Eternel, et I'effet qu'il en retire, en intelligence spirituelle.

Dans la quatorzieme division[v- 105-112] |3 |oi le dirige dans sa marche. Affligé et opprimé, il attend sa
consolation de Celui dont il a pris les jugements pour sentier, en dépit des méchants et de leurs pieges.

La quinziéme division[v- 113-120] nous dit I'norreur que le fidéle éprouve pour ceux qui sont doubles de coeur,
et comment il regarde & Dieu comme son asile, et rejette les méchants. Il compte sur I'appui de I'Eternel pour
ne pas étre confus dans son espérance, et il considere avec une solennelle frayeur le jugement assuré des
méchants.

Dans la seiziéme division[v- 121-128], |e fidéle insiste plus vivement pour que I'Eternel intervienne en vue de
la délivrance. La maniére dont les méchants ont annulé la loi ne fait que le porter, lui, a s’y attacher plus
étroitement. Il est temps que I'Eternel agisse.

Toutes les divisions qui suivent[v- 129-168] manifestent les effets de ce fort attachement a la loi et aux
témoignages de I'Eternel, la valeur de la loi, sous tous les rapports, pour le cceur du fidéle. Nous y voyons
I’épreuve sous laquelle il était encore dans ce sentier de la justice, comment il voulait marcher dans les voies de
I'Eternel lorsqu’il serait délivré, et sa profonde douleur quant aux transgresseurs. Il demande & étre enseigné,
vivifié, gardé, et rappelle le caractere éternel des témoignages de Dieu; en sorte qu’il demeure ferme, quoique
opprimé par les méchants.

La derniére division[v- 169-176] |3 partie finale, est d’un caractére plus général, quoique dans le méme esprit
que les autres; elle est, pour ainsi dire, le résumé de tout le psaume. Le fidéle exprime le désir que le cri de
I'opprimé, qui prenait ses délices dans la loi, monte devant I'Eternel; il demande l'intelligence et la délivrance
selon Sa Parole; et il déclare que ses levres publieront Sa louange, quand Il lui aura enseigné Ses statuts : sa
langue s’entretiendra de Sa Parole; il a le sentiment de la justice de Ses commandements; il attend que Sa
main lui soit en secours, parce qu’il a choisi Ses préceptes. Il avait ardemment désiré le salut de I'Eternel (il
n’avait point mis sa confiance en I’homme); la loi de Jéhovah avait été ses délices — non point sa volonté, ni
les voies de I'homme prospére. Il demande de vivre afin de célébrer les louanges de I'Eternel, et que Ses
ordonnances lui soient en aide; car il a devant lui la puissance de la mort et du mal. Enfin il reconnait qu’il
s’était égaré et s’attend au Berger d’lsraél, pour Le chercher, car il n'avait point mis en oubli Ses
commandements. Tel est I'état moral d’Israél dans les derniers jours, lorsque de retour dans son pays, la loi est
écrite dans son coeur, mais que la pleine délivrance et la bénédiction finale ne sont pas encore venues. De fait,



ce psaume développe I'état moral du coeur de ceux qui craignent Dieu dans les circonstances prophétiquement
introduites par le psaume 118.

Nous arrivons maintenant, avec les psaumes 120 a 134, aux cantiques appelés « Cantiques des degres ».
lIs décrivent, je n’en doute point, les circonstances extérieures de la méme période dont nous venons de parler,
alors qu’lsraél est dans le pays, mais que la puissance de Gog n’est pas encore détruite. Le psaume 120 est la
premiére expression du cri que le fidéle dans la détresse fait monter vers I'Eternel qui I'a exaucé. Ici la plainte
est particulierement relative au mensonge et a la tromperie : le jugement atteindra tout cela. Mais il ne s’agit
point de I'oppression et de la violence contre Jérusalem, ni de celles qu’exerce le peuple apostat; il s’agit des
mensonges et des tromperies proférées contre le fidéle lui-méme : son malheur est de séjourner en Méshec, et
de demeurer dans les tentes de Kédar. Le mal est dans le coeur de ceux qui sont devant lui; et lorsque le fidéle
parle de paix, ils sont pour la guerre. Il me semble que ce psaume ne traite pas de I'oppression exercée a
Jérusalem par I'Antichrist ou par la Béte, mais qu’il s’applique a ceux qui, dans le pays, se trouvaient la ou le
dernier ennemi qui avait feint de les favoriser®, et en avait amené plusieurs a apostasier pour I'amour du repos
et de la prospérité, se manifeste maintenant comme n’étant qu’un perfide oppresseur.

Au psaume 121 I'assurance est donnée que I'Eternel est la protection du fidéle, Lui qui ne sommeille ni ne
s’endort jamais; «il ne permettra point que ton pied soit ébranlé». La portée générale de ce psaume est
évidente ; mais je ne suis pas absolument certain de celle du premier verset, & moins d’identifier I'Eternel, le
Créateur des cieux et de la terre, avec la montagne de Sion® et la ville du grand Roi. Quoi qu’il en soit
cependant, le sujet du psaume est I'Eternel comme la grande sécurité des fidéles ; ¢’est pourquoi Son nom est
souvent répété. Ce nom est mentionné en rapport avec le double caractere de Créateur des cieux et de la terre,
et de gardien d’Israél, du fidéle en particulier. L’Eternel le gardera en toutes circonstances, dés maintenant et &
toujours !

Le psaume 122 célébre Jérusalem. Le saint se réjouit d’y aller; c’est la que montent les tribus, et que les
trénes de jugement, les trénes de la maison de David, se trouvent. Son coeur y est attaché pour 'amour de ses
fréres et de ses compagnons et a cause de la maison de I'Eternel, le Dieu d’Israél, le Dieu des Israélites fidéles.
Il s’agit du rétablissement des relations avec Jérusalem, le souvenir des anciennes relations revient a I'esprit, et
les nouvelles sont établies.

Au psaume 123 nous revenons aux douleurs du résidu, et a ce qui constitue sa ressource. La bénédiction
n’est pas complétement venue ; le résidu regarde & I'Eternel dans les cieux; mais en regardant a Lui comme
Dieu d’Israél, il dit maintenant : « notre Dieu ! ». Toutefois il est encore accablé par les insultes de ceux qui sont
a leur aise et par le mépris des orgueilleux.

Au psaume 124 la puissance de I'ennemi venait de se déployer contre les fidéles qui, dans le pays, se
confiaient en I'Eternel ; ils avaient échappé, mais uniquement parce que I'Eternel avait été pour eux, sans quoi
ils eussent été entierement engloutis par le dernier effort de la puissance de I'ennemi, je pense, quand la Béte
apostate et I'’Antichrist ont disparu de la scene.



Le psaume 125 célébre la bénédiction de ceux qui se confient en I'Eternel, en vertu de Son intervention qui
leur fait dire que désormais I'Eternel est autour de Son peuple, dés maintenant et & toujours. La paix sera sur
Israél. Quant & ceux qui se détournent dans leurs voies tortueuses, I'Eternel les aménera en jugement avec les
ouvriers d’iniquité. Le baton de la méchanceté ne reposera point sur le lot des justes : ce baton de méchanceté,
qui représente le regne des méchants, sera absolument exclu, ainsi que le mal qu’il fait, pour que les justes ne
s’écartent pas du droit chemin. Je pense que tout cela est relatif a la derniére invasion de Gog au terme de sa
puissance, a la derniére condition de I'Assyrien, peut-étre au huitieme chapitre de Daniel; seulement ce
passage nous donne I'ensemble du caractere de cette invasion, et non pas simplement son caractére final;
peut-étre aussi tout cela est-il relatif au dernier roi du Nord qui entre en scéne aprés le roi qui fait selon sa
volonté en Daniel 11.

Psaume 126. Aprés avoir éprouvé la délivrance, le coeur du fidéle trouve son centre en Sion, car il en sera
ainsi. Combien Sion avait été abaissée, selon le psaume 124 (comp. Es. 29, 4; 17, 12-14, et d’autres
passages)! Et maintenant c’était comme un songe, tant la joie était compléte, tant elle était inattendue ! Les
nations elles-mémes reconnaissent la main du Seigneur. Mais le fidéle attend la pleine bénédiction et demande
a I'Eternel de rétablir Ses captifs pour que cette bénédiction soit entiére. Cependant Dieu s’était déja
manifesté; et, pour le fidéle qui s’était chargé de Son témoignage dans la souffrance, dans la honte et
I'opprobre, il y avait maintenant une moisson d’allégresse. |l en est toujours ainsi, car ce n’est que par la
souffrance qu’arrive la joie parfaite, le témoignage de Dieu étant placé dans un monde d’iniquité.

Au psaume 127, nous voyons que c’est I'Eternel qui batit la maison, qui garde la ville, qui accorde la faveur
ardemment désirée, de nombreux enfants, et que sans Lui ’homme travaille et veille en vain. Le caractére de la
bénédiction est ici entierement juif.

Le psaume 128 rappelle gu’une postérité nombreuse est un don et une bénédiction de Dieu, et déclare que
les bénédictions qui viennent d’étre mentionnées sont la part de quiconque craint I'Eternel. Il s’agit d’une
bénédiction temporelle et actuelle — de bénédictions qui viennent de Sion; et le désir du cceur de I'lsraélite
fidele, c’est de voir tous les jours de sa vie la prospérité de Jérusalem. Quoique le résidu soit I'objet direct des
bénédictions présentées, Dieu voulait, comme principe, que le fidéle gentil, celui qui craignait I'Eternel et qui
reconnaissait le Dieu d’Israél, y e(t part aussi et se réjouit avec Son peuple.

Le psaume 129 revient maintenant avec joie aux souffrances et aux épreuves par lesquelles ont passé les
enfants de Sion. Mais I'Eternel est juste; Il a coupé les cordes des méchants. Tous ceux qui ont Sion en haine
(car Sion est toujours ici la pensée dominante) sont desséchés comme I'herbe des toits, comme des choses
sans valeur que personne ne désire.

Le psaume 130 traite un autre sujet, dont nous avons rencontré, ailleurs déja, des traces manifestes : il
s’occupe des péchés d’Israél comme question entre le peuple et Dieu. Nous ne trouvons point ici cependant
une détresse purement légale : la confiance en Jéhovah caractérise le sentiment que le résidu a de ses péchés,
bien que ce sentiment soit accompagné de celui d’une détresse et d’'une humiliation profondes. C’est I'effet que
produit toujours dans I'dme la vue du péché unie a I'expérience de la miséricorde. La détresse purement légale
est plus personnelle dans sa terreur, quoigu’elle soit merveilleusement efficace pour détruire la confiance en



soi, et nous jeter dans les bras de la miséricorde ; la conviction de péché avec le sentiment de la miséricorde
implique davantage le sentiment d’avoir offensé le Dieu de bonté, et c’est une ceuvre plus profonde. Ici, «il y a
pardon » auprés de Jah, afin qu’ll soit craint, et 'dAme attend I'Eternel, quoiqu’elle ait crié des lieux profonds;
elle Le désire, la grace est ce & quoi elle regarde ; I'Eternel est celui qu’elle attend, verset 5. Le fondement de
son espérance est déclaré au verset 7, tandis que le verset 8 montre sa confiance dans un résultat complet. Au
verset 3, 'dme reconnait sincérement ce qui a donné lieu au besoin auquel la grace vient répondre ; le verset 7
expose ce sur quoi on peut compter en grace : la bonté et la rédemption en abondance; au verset 8 la foi
compte pleinement sur cela en faveur d’lsraél. Israél sera racheté, non pas de ses peines, mais de ses
iniquités.

Le psaume 131 établit en peu de mots la marche du fidele dans I'humilité et dans I'éloignement de toute
confiance en lui-méme. Israél doit se confier en I'Eternel dés maintenant et & toujours.

Le psaume 132 est, sous quelques rapports, un psaume trés intéressant. Il nous présente le rétablissement
de 'arche de I'alliance dans le lieu de son repos, et les promesses de I'Eternel en réponse a la supplication de
Son serviteur. Son point de départ est I'établissement de I'arche en Sion par David. Ce fait, comme nous
'avons vu en étudiant les livres historiques, est d’une trés haute importance. En lui se manifesta la grace
agissant en puissance, lorsque Israél avait manqué si complétement que le lien entre le peuple et Dieu était
entierement rompu, en tant que basé sur le principe de la responsabilité du peuple, et que I'arche avait été
menée en captivité et que « I-Cabod»[1 Sam. 4, 21] qvait été écrit sur tout cet état de choses™. Mais maintenant
avaient été trouvées, en un sens plus complet et plus durable, des demeures pour le Puissant de Jacob, des
demeures ou les fideles se prosterneraient devant Son marchepied, car la semence de David, le Messie de
Jéhovah, devait s’asseoir sur Son tréne & toujours et & perpétuité. L’Eternel entrait maintenant dans Son repos,
Lui et 'arche de Sa force. Auparavant (voir Nomb. 10, 35-36), s’ll se levait, c’était pour disperser Ses ennemis,
et Il retournait ensuite aux dix mille milliers d’Israél. Maintenant les ennemis étaient dispersés, et I'Eternel se
levait pour trouver Son repos en Israél. Remarquez au verset 13 I'élection souveraine de Dieu. Remarquez
aussi que la promesse qui répond a la supplication, va chaque fois au-dela de la requéte : cela ressort de la
comparaison des versets 14 et 15 avec le verset 8; du verset 16 avec le verset 9; et des versets 17 et 18 avec
le verset 10. C’est du plus haut intérét comme manifestation de la grace du Seigneur, en faisant voir tout
I'intérét qu’ll porte a Son peuple et comment Son amour dépasse toutes les espérances de celui-ci.

Psaume 133. Maintenant les freres habitent ensemble dans l'unité. C’est comme I'huile de I'onction
d’Aaron, qui, répandue sur sa téte, communiquait a tout le reste le parfum de la faveur divine ; comme la rosée
abondante de I'Hermon, qui, quelque élevée que f(it sa source, portait sa puissance rafraichissante la ou Dieu
avait commandé la bénédiction et la vie pour I'éternité®’”. Je ne vois pas la nécessité de chercher prés de
I’'Hermon quelque montagne du méme nom, mais plutét le contraire.

Le psaume 134 clét la série des psaumes des degrés en invitant les serviteurs de I'Eternel & Le bénir : nuit
et jour ils doivent Le célébrer et élever des mains pures dans le lieu saint pour Le bénir. Il est la, et Ses
serviteurs y sont aussi pour célébrer Ses louanges. L’Eternel qui a fait les cieux et la terre, bénit maintenant,
non pas simplement du ciel, mais de Sion. Sion est le lieu ou I'on bénit Jéhovah, et d’ou Jéhovah bénit. Je
serais disposé a considérer le dernier verset comme prononcé par la bouche de Christ comme Fils de David et



dans le caractére de Melchisédec, qui disait : « Béni soit le Dieu Trés-haut, et béni soit Abram de par le Dieu
Trés-haut | »[Gen. 14, 19-20]  J’observe seulement que Christ parle ainsi spécialement en rapport avec I'Eternel
(comme en Zach. 6, 13), bénissant de Sion le résidu fidéle. Ce dernier verset est une espéce de réponse a
I'invitation contenue dans ceux qui précédent ; I'Esprit de Christ dans le résidu invite les serviteurs de I'Eternel &
Le bénir; et eux bénissent de Sa part le fidéle.

Les psaumes 135 et 136 célébrent I'Eternel qui a délivré Israél et habite désormais dans Jérusalem; ils
rendent grace a Celui dont la miséricorde demeure a toujours, le Créateur de toutes choses, en bonté, qui
d’abord avait délivré le peuple et s’était souvenu de lui pour le racheter lorsqu’il était déchu et abaissé.

Le psaume 135 a un caractere tres marqué, car il donne une clef remarquable pour I'interprétation du livre
tout entier, qu’il rattache aux anciennes déclarations de Jéhovah touchant Sa relation avec Israél, de maniéere a
faire de I'histoire du peuple un seul tout. Il a pour sujet : « Louez Jah. Louez le nom de I'Eternel | » car Il est bon;;
c’est une chose agréable de Le célébrer. Il s’est choisi Jacob et Israél pour Son trésor particulier. Puis au
verset 6, I'Eternel est célébré comme le Dieu Tout-puissant qui fait tout ce qui Lui plait et dispose chaque jour
de la création; ensuite, comme Celui qui a exécuté le jugement sur les oppresseurs d’lsraél, qui a délivré le
peuple et lui a donné le pays des nations qu’ll a chassées. Aprés cela vient le nom de I'Eternel en rapport avec
Israél et en contraste avec les idoles; puis aux versets 13 et 14, deux passages qui sont rapportés d’aprés
Exode 3, 15 et Deutéronome 32, 36. Dans I'un de ces passages nous voyons que Dieu se chargea pour
toujours d’lsraél, sous le nom de I'Eternel, et 'autre annonce d’une maniére prophétique la délivrance du
peuple aprés qu'’il aura totalement et completement failli. Dans le premier, lorsque Dieu envoie Moise pour les
délivrer, Dieu prend le nom de I'Eternel, le Dieu de leurs péres, le Dieu d’Abraham, d’lsaac et de Jacob, et I
déclare que c’est Ia Son nom éternellement, et Son mémorial dans tous les ages[Ex- 3, 151 || fait ensuite la
promesse de délivrer Israél et de l'introduire dans le pays[Ex 3. 171, Le second passage se trouve dans le
cantique prophétique de Moise, apres qu’il a placé sous les yeux des enfants d’lsraél le tableau de leur
apostasie, de leur tache qui n’est point une tache d’enfants de Dieu; car ils quitterent le Dieu qui les avait faits
et 'émurent & jalousie par les dieux étrangers[Peut. 32, 15-16]: glors I'Eternel cacha d’eux Sa face [Deut. 32, 20] gt
se serait décidé a abolir leur mémoire d’entre les hommes, n’e(it été la crainte que ’hnomme, dans son orgueil,
n'en prit occasion de s’exalter[Peut- 32, 27] Mais ensuite, lorsque le peuple sera dénué de tout appui et sans
espérance en lui-méme, I'Eternel jugera Son peuple et se repentira en faveur de Ses serviteurs[Deut. 32, 36] : ||
exécutera des jugements sur les nations et fera qu’elles se réjouiront avec Son peuple[Peut.- 32, 43] En sorte que
nous trouvons dans ces deux versets la premiere délivrance et le dessein de Dieu, ainsi que Ses jugements et
Ses voies aux derniers jours, ou les psaumes nous ont amenés. lls nous fournissent ainsi une clef qui rend
aisée I'application des Psaumes. Puis les versets 15 a 18 présentent le jugement exercé sur les idoles dont il
est question en Deutéronome 32, et qui avaient été une occasion de chute pour le peuple. Le psaume se
termine par une invitation solennelle & bénir I'Eternel, adressée aux diverses classes déja signalées : la maison
d’Israél, la maison d’Aaron, la maison de Lévi et tous ceux qui craignent I'Eternel. C’est maintenant de Sion
qu’on loue I'Eternel, dont on pouvait dire désormais qu’ll habitait dans Jérusalem.

Le psaume 136 peut étre considéré comme la réponse a 'invitation solennelle du psaume précédent. Ce qui
le caractérise, c’est la formule, déja souvent remarquée, qui exprime la bonté immuable de I'Eternel pour Israél
en dépit de tout : « Sa bonté demeure a toujours ! ». Le psaume célébre Dieu comme Créateur, Dieu des dieux
et Seigneur des seigneurs, Libérateur des enfants d’Israél qu’ll avait conduits par le désert; Celui qui ayant
exterminé par Son pouvoir de grands et puissants rois, avait donné I’héritage du pays a Son peuple ; Celui qui,



se souvenant enfin des siens dans leur état d’extréme abaissement, les avait délivrés, Celui qui fournissait la
nourriture a toute créature vivante, Lui, le Dieu des cieux. Dans un sens, ce psaume clét les psaumes
historiques.

Viennent ensuite deux séries supplémentaires : d’abord une série de psaumes, qui nous présentent les
afflictions caractéristiques du résidu et les voies de I'Eternel & son égard dans les derniers jours ; ensuite une
autre série que remplissent les louanges millénaires. Les afflictions dont nous parlons, se trouvent a partir du
psaume 137 jusqu’au psaume 144 ; ce dernier toutefois exprime I'attente de la délivrance et de la bénédiction.
Le psaume 139 a aussi un caractere particulier, comme nous allons le voir.

Le psaume 137 est le seul qui fasse mention de Babylone pour donner I'histoire compléete des souffrances
d’'Israél; dans les derniers jours il "’aura qu’un accomplissement mystique, mais qui a son importance, parce
que c’est au temps de la captivité de Babylone que la présence divine dans Jérusalem a pris fin et que la
puissance des Gentils a été établie. La foi ne pouvait pas étre heureuse sur une terre étrangére, ni y chanter les
cantiques de Sion. Ces fidéles que nous trouvons ici, ne forment point un peuple céleste; c’est pourquoi leur
pensée se tourne vers Jérusalem que la foi n’oublie jamais. Babylone doit étre détruite; son jugement est
ardemment désiré; I'inimitié d’Edom n’est point oubliée. Le but du psaume est d’exprimer tout I'attachement
que, dans leur captivité, les fideles portent a Sion; le cceur ne pouvait étre séparé d’elle sur la terre étrangere.

Le psaume 138 nous présente le fondement sur lequel la foi repose; savoir la Parole de Dieu. Le fidéle
arrive maintenant a reconnaitre cette Parole dans le culte; lorsque les rois de la terre I'auront ouie, ils se
convertiront, célébreront I'Eternel et chanteront dans Ses voies. Mais il y a autre chose & célébrer que Sa
vérité : quoique haut élevé, I'Eternel voit ceux qui sont en bas état; Il vivifie, Il protége, Il achéve tout ce qui
concerne le croyant fidéle : « Sa bonté demeure a toujours ! ».

Dans le psaume 139 nous trouvons tous les exercices de coeur qui appartiennent aux voies de Dieu.
Quoique la fidélité de Dieu accomplisse toute la bénédiction qu’ll s’est proposée, pas une de nos pensées ne
Lui échappe; il n’est pas possible a ’lhomme de se tenir en Sa présence, mais il n’est pas non plus possible de
s’enfuir et de se cacher de Lui, comme la conscience pourrait le désirer. Cela révele une autre vérité : Dieu voit
tout et connait tout, parce qu’ll a tout formé. Cette pensée se rattache a la pensée si précieuse pour nous, que
c’est en bonté qu’ll prend une connaissance parfaite de nous. Il s’intéresse a nous, veille sur chacun de nos
membres, comme Il connait chacune de nos pensées. Mais s’ll connait nos pensées, Lui, a les siennes; et
combien elles nous sont précieuses !

Ce sont la précisément les effets produits par la loi. Elle commence nécessairement par la conscience, sous
I'ceil de Dieu, car elle nous améne en Sa présence ; ensuite elle nous conduit aux pensées de Dieu, qui nous a
formés pour Lui-méme, puis a déployé devant nous les spheres infinies de Sa bénédiction et de Ses voies. Dieu
veille sur le fidéle dans le silence du sommeil, en sorte que, s’il se réveille, il se trouve avec Dieu. Mais, de plus,
cette relation avec Dieu le sépare entierement des méchants : Dieu les tuera; le fidéle les somme de se retirer
loin de lui. Par conséquent, il regarde les méchants avec haine et horreur a cause de ce qu’ils sont a I'égard de
Dieu : pour ce qui le concerne lui-méme, il désire étre sondé a fond, afin qu’il ne reste pas de méchanceté en
lui.

Quoique ce psaume ait spécialement en vue le jugement extérieur des méchants, il nous fait pénétrer
profondément dans la relation de I'esprit de 'homme avec Dieu et son langage s’adapte a notre propre



condition comme chrétiens. Le grand sujet qui y est traité directement, c’est que le coeur de ’homme doit étre
entierement sondé, comme il le sera lors du jugement, comme il doit I'étre toujours. Si cette recherche de I'état
du cceur, cette opération qui consiste a le sonder a fond, a lieu lorsque nous sommes dans une position de
responsabilité personnelle, le résultat est nécessairement ce cri : « Ou fuirai-je loin de ta face ? ». Mais lorsque
nous sommes devenus |'ouvrage de Dieu, c’est-a-dire, lorsque la grace et la puissance sont intervenues, les
pensées de Dieu nous deviennent précieuses, et nous pouvons demander d’étre sondés, connus et éprouvés
(plus nous le serons, mieux ce sera), afin que, dépouillés de nous-mémes, nous soyons capables de jouir de
Dieu. Alors aussi nous demandons a Dieu de nous conduire. La volonté est brisée, comme les pensées sont
jugées, et notre désir est d’étre conduits par Dieu. Nous voyons aussi que le caractere de ce psaume le
rattache aux derniers jours : «O Dieu, si tu voulais tuer le méchant!». Celui qui parle attend le jugement; il
exprime sa haine pour ceux qui haissent Dieu et I’horreur qu’ils lui inspirent.

Dans les cing psaumes qui suivent nous sommes sur le méme terrain que nous avons déja parcouru treés en
détail ; seulement, ils s’appliquent a un Israél restauré, mais qui se trouve encore dans le combat, et n’est pas
pleinement béni.

Au psaume 140, le fidele demande a étre délivré de ’'homme mauvais et de ’homme violent. Israél est en
relation avec I'Eternel, mais les orgueilleux I'enserrent de toutes parts.

Psaume 141. Instruit au sujet du gouvernement de I'Eternel, le fidéle est attentif & Ses paroles et a Ses
pensées pour étre gardé et béni par Lui. Il accepte comme une discipline d’étre frappé par le juste; il compte
sur I'exaucement de ses requétes; et méme lorsque le jugement fond sur les orgueilleux (Israél, je pense), il
envisage ce jugement comme le moyen de leur faire entendre la parole de I'Eternel. C’est un psaume, comme
David e(t pu I'écrire quand Salil le poursuivait. Le fidéle prévoit le jugement dont le méchant va étre frappé,
mais il désire que les calamités servent a en arréter quelques-uns.

Le psaume 142 regarde & I'Eternel comme & 'unique refuge.

Psaume 143. Le fidéle implore particuliérement la miséricorde et la bonté de I'Eternel, afin qu’au milieu des
persécutions dont il est I'objet de la part de I'ennemi et des maux qui le pressent, Dieu n’entre point en
jugement avec lui, mais fasse voir Sa miséricorde. Comme serviteur de I'Eternel, il demande & étre enseigné et
conduit. Tous ces psaumes expriment donc les sentiments de personnes plongées dans une profonde
détresse, mais qui, étant en relation avec I'Eternel — non pas chassées loin de Jérusalem et ne Le connaissant
que comme Dieu — attendent que leurs ennemis soient retranchés.

Le psaume 144 bénit I'Eternel comme source de la force. Le motif qu’il allégue pour la destruction des
ennemis, est : «Qu’est-ce que 'homme ?». Pourquoi I'Eternel tiendrait-Il compte® d’un ver semblable et
différerait-1l d’introduire la bénédiction en ajournant ainsi le jugement ? On attend donc la délivrance comme la
parfaite, la vraie bénédiction finale d’Israél : « Bienheureux le peuple pour qui il en est ainsi! Bienheureux le
peuple qui a I'Eternel pour son Dieu!». Ce psaume s’applique directement & David lui-méme, car il y est
nommé et reconnait Dieu comme assujettissant Son peuple sous lui (le peuple de Dieu), en un mot comme la
source du pouvoir royal. Je ne vois pas qu’il introduise personnellement quelqu’un sur la scéne au dernier jour.
S'il le faisait, ce serait a I'égard du « prince » ; car il y aura alors sur la terre une maison de David selon la chair.



Mais ce que nous avons ici, c’est l'introduction du peuple dans I'état de soumission a Christ, ou il sera un
peuple de franche volonté au jour de sa puissance(Ps- 110, 3] et s’établira un chef dans la grande journée de
Jizreél (Os. 1, 11); alors I'Eternel dissipera entiérement la puissance de ses ennemis, fournira au peuple un
nouveau cantique, et le bénira. Le Messie sera certainement son chef, mais cela est dit d’'une maniere
prophétique par David en personne. Le véritable bien-aimé sera Chef sur Israél.

Le psaume 145 avance prophétiquement jusqu’au millénium, quand la détresse est passée et que la
parfaite délivrance peut étre célébrée. Nous avons ici Christ en esprit, peut-étre méme en personne, entonnant
les louanges de Dieu au milieu d’Israél et réveillant ces louanges parmi les hommes. De la vient que, quoique
n’étant que I'expression d’'un dessein, ce psaume a le caractere d’un dialogue. Il exprime dés I'abord le dessein
de Christ de célébrer Dieu a toujours et a perpétuité : une génération dira a I'autre la louange de Ses ceuvres.
«Je parlerai! ». Son coeur, on le voit, est plein de louange; et il en parle (v. 5). Et les hommes «diront la force
de tes actes terribles, et moi je déclarerai tes grands faits. lls feront jaillir la mémoire de ta grande bonté, et ils
chanteront hautement ta justice ». Il s'interrompt alors, par un mouvement plein de beauté, pour parler de la
miséricorde ; ici encore, de I'abondance du cceur la bouche parle [Matt. 12, 34] : Toutes les ceuvres de I'Eternel Le
célébreront. Ses saints Le béniront. lls prendront pour sujet la gloire du royaume de I'Eternel et ils diront Sa
puissance, afin de faire connaitre a I'ensemble du genre humain Ses actes puissants et la magnificence
glorieuse de Son royaume qui est un royaume de tous les siecles. Puis les versets 14 a 20 décrivent le
caractére de I'Eternel. Le verset 21 revient au dessein du coeur de celui qui a entonné la louange.

C’est comme homme que Christ parle ici; au verset 1, Il dit : « Mon Dieu » ; et I'Eternel est envisagé comme
roi. En général, les actes extérieurs et la grandeur de I'Eternel sont célébrés par d’autres, appelés «ils » dans le
psaume, tandis que tout en mentionnant Ses actes merveilleux et Ses grands faits Celui qui dit « je » ou « moi »
(Christ) célébre surtout I'Eternel Lui-méme, ce qu’ll est. C’est de la grandeur, de I'excellence et de la majesté
de I'Eternel que nous voyons son coeur rempli, dans les versets 3, 5, 8 & 10; mais il mentionne aussi, d’une
maniere générale, Ses voies et Son caractere de bonté et de miséricorde (v. 14-19). Il convient de remarquer
que ceux qui parlent dans ce psaume, sont : Celui qui conduit les louanges, les saints (le résidu juif), et le
monde en général, les fils d’Adam. A ce point de vue, il présente un grand intérét, car nous y voyons le Messie,
le premier & louer I'Eternel dans la grande congrégation. Et combien Son cceur n’est-il pas rempli de Ses
louanges ! Le régne de I'Eternel est établi; tout s’unit pour Le louer, & commencer par le Messie au milieu
d’'Israél, puis viennent les saints préserveés, et, sous leur direction, le monde entier : ils célebrent Sa grandeur,
Sa grande bonté et Ses actes merveilleux.

Le psaume 146 introduit les derniéres louanges. D’abord, c’est I'effusion du coeur qui loue I'Eternel comme
Celui qui a été le secours de Jacob, qui célebre ce qu’ll est, ainsi que la consolation qu’il y a a se confier en Lui,
le Créateur, le libérateur des opprimés et des prisonniers, le consolateur des humbles, Celui qui aime les justes
et qui renverse le train des méchants. L’Eternel, le Dieu de Sion, régnera a toujours, de génération en
génération. Apres tout ce que nous venons de voir, le caractére de cette louange est fort simple.

Psaume 147. Maintenant les saints prennent leur place dans Jérusalem et en Sion pour dire ce qu’est
I'Eternel : Il est leur Dieu; Il batit Jérusalem et rassemble ceux d’lsraél qui étaient dispersés, guérissant ceux
qui sont brisés de coeur et bandant leurs plaies. Les versets 4, 5 et 6 chantent Sa grandeur, Sa bonté et Ses
jugements ; les versets 7 a 9, Sa bonté manifestée dans les bénédictions qu’ll accorde a la terre ; les versets 10



et 11, le plaisir qu’ll prend, non dans la force animale, mais en ceux qui Le craignent. Au verset 12 on retrouve
le cantique de louange pour célébrer encore Ses voies a I'égard de Jérusalem. Les versets 15 a 18 célebrent
Sa puissance, manifestée dans I'ordonnance des saisons ; les versets 19 et 20 disent comment Il a déclaré Ses
paroles a Jacob et Ses statuts a Israél, ne faisant ainsi a aucune nation ; ces dernieéres ont pu voir la puissance,
en création et en providence, du Dieu de Jacob, mais Sa pensée et Ses lois étaient la portion de Son peuple.

Le psaume 148 appelle d’abord les cieux et tout ce qui s’y trouve a prendre leur part dans le grand alléluia,
en louant I'Eternel qui les a créés et les maintient dans leur position ; ensuite, il invite la terre et tout ce qu’elle
renferme a se réunir pour louer Celui dont le nom seul est haut élevé, dont la majesté est au-dessus de la terre
et des cieux, mais qui exalte la corne de Son peuple, la louange de tous Ses saints que nous avons rencontrés
partout dans les Psaumes, mais qui désormais sont la plénitude d’lsraél, du peuple qui est pres de Lui. Le
grand Créateur que les cieux et la terre doivent célébrer, est le Dieu d’Israél, et Israél est Son peuple.

Le psaume 149 invite Israél a la louange. Nous avons vu constamment I'ancienne création et Israél allant
ensemble (comme la nouvelle création et I'Eglise), et formant la sphére des Psaumes. Cependant ici, I'on
chante dans la congrégation des saints. La relation dans laquelle se trouve Israél est double : I'Eternel I'a formé
pour Sa louange; Il est son roi en Sion. Le psaume présente ensuite les raisons qu’il y a de Le célébrer :
I'Eternel prend plaisir en Son peuple ; mais nous apprenons quels sont ceux auxquels appartient cette place :
« |l pare les débonnaires de salut » ; alors les saints se réjouissent de la gloire. Mais si les louanges de Dieu sont
dans leur bouche, I'épée du jugement terrestre et de la vengeance est dans leur main pour exécuter ce
jugement sur les nations et sur les peuples, pour lier les puissants qui les avaient opprimés jadis. C’est la le
jugement qui était écrit. Cette gloire est pour tous ses saints. Les personnes présentées ici sont donc, d’'une
maniere évidente, les débonnaires d’lsraél, maintenant délivrés, avec le Seigneur Jésus, roi en Sion, et
exécutant le jugement sur ceux qui les avait opprimés. Tel est véritablement, selon I'expression du psaume, «le
jugement qui était écrit » ; cela confirme I'aspect sous lequel j’ai envisagé les deux derniers livres. Le millénium
lui-méme n’est pas décrit : les Psaumes nous y introduisent ; mais, par la maniére dont ils rattachent Christ, tel
gue nous Le voyons dans les évangiles, avec le résidu d’'Israél aux derniers jours, ils jettent la plus vive lumiére
sur les évangiles eux-mémes.

Le psaume 150 est une derniére invitation générale a louer I'Eternel — seulement, remarquez-le, il s’agit
maintenant de Le louer en liberté dans Son saint lieu, aussi bien que dans le firmament de Sa force. On Le loue
dans le saint lieu avec tous les instruments du temple. On Le loue pour Ses actes puissants et pour I'étendue
de Sa grandeur. Tout ce qui respire est invité a louer Jah! Ce psaume est comme un cheeur final éclatant, plein
de puissance et d’énergie, bien approprié a la position juive et au service du temple.

Nous terminons ici cette étude si intéressante et si instructive, a I'’égard de laquelle je ne pouvais espérer
d’apporter d’autre aide que I'esquisse des principes généraux qui peuvent mettre le lecteur en état d’user lui-
méme du livre des Psaumes. Je n’ai pas eu la pensée de présenter en détail le contenu si varié et si merveilleux
de cette portion des Ecritures : un tel travail aurait exigé des volumes, tant pour ce qui concerne les rapports
prophétiques du contenu des Psaumes, que pour ce qui regarde les exercices et les sentiments de la foi, en
tant que nous pouvons en faire I'application aux saints d’aujourd’hui.



1. T C’est dans I'acte de la mort que les souffrances de Christ, pour la justice (et ce & quoi Il s’est exposé pour étre &
méme de sympathiser avec le résidu fidéle, quand celui-ci souffre sous la main gouvernementale de Dieu), et
I’expiation se rencontrent. Les souffrances pour la justice ont leur expression typique dans I'offrande du géateau, tandis
que I’expiation est figurée dans le sacrifice pour le péché, brilé hors du camp. Christ a souffert jusqu’a la mort; alors, I
a fait aussi I'expiation pour le péché. Quelques-uns de ceux du résidu pourront souffrir jusqu’a la mort, comme fidéles
dans I'épreuve sous ce gouvernement de Dieu; mais dans ce cas, comme Christ Lui-méme, ils obtiendront une
meilleure résurrection. Je n’ai pas besoin de répéter que I'ceuvre expiatoire est absolument et exclusivement I'ceuvre
de Christ.

2. T Je me sers ici du nom d’Israél en contraste avec I'Eglise et les Gentils ; plus tard, quand nous entrerons dans les
détails de notre étude, nous verrons Juda distingué d’Israél.

3. T De la découle le caractére d’intimité dans les sentiments, et I'intérét touchant des Psaumes. Ce sont comme les
battements de cceur de Celui qui, dans les détails de Son histoire, dans I'ensemble de Sa vie, dans Ses relations avec
Dieu et avec les hommes, en un mot dans Sa présentation extérieure, ainsi que dans toutes les voies de Dieu a I'égard
de Sa manifestation en ce monde, a pris la place du résidu.

4. T Il ne faut pas s’arréter trop longtemps sur ces souffrances en elles-mémes, en les séparant entiérement de ce qui
est le c6té divin de la personne du Sauveur, si on ne veut pas que cette contemplation devienne sans profit, ou méme
funeste, n’étant plus réellement qu’un sentiment de la chair.

5. T Je pense que les deux premiers livres doivent étre particuliérement distingués des trois derniers. Les deux
premiers présentent davantage Christ personnellement parmi les Juifs ; tandis que les trois derniers s’occupent plutot
de la nation et de son histoire. C’est aussi pour cela que le psaume 72, le dernier du deuxiéme livre, s’arréte au regne
de Salomon.

6. T De la vient aussi que, dans I'épitre aux Romains, la Parole nous présente des expériences, parce que I'ame
passe au travers du travail intérieur qui I'introduit dans la liberté, tandis que dans I'épitre aux Ephésiens nous ne
trouvons pas d’expériences, parce que ’homme est considére, d’abord comme mort dans le péché, et ensuite comme
uni a Christ, élevé a la droite de Dieu. L’épitre aux Philippiens nous occupe presque exclusivement de |'expérience
propre du chrétien.

7. T L’'union n’est le propre que de la position de I'Eglise, elle a lieu par le baptéme du Saint Esprit. Par un seul Esprit
nous sommes baptisés pour étre un seul corps (1 Cor. 12, 13); celui qui est uni au Seigneur est un seul Esprit (1 Cor.
6, 17); les Ecritures ne font pas dépendre I'union de la vie seulement (comp. Jean 14, 20).

8. T Le psaume 8, tout en étant le grand résultat des voies de Dieu, en Christ, présente un changement considérable
dans la position de Christ selon les conseils de Dieu, qui forme la base de tout ce qui suit. Cette nouvelle position,
comme Fils de ’homme, est mentionnée en Jean 1 en contraste avec la confession de Nathanaél faite selon le
psaume 2. On la trouve en Luc 9, 26 et dans les passages paralléles des autres évangiles. Elle est citée en Ephésiens
1, 1 Corinthiens 15 et développée en Hébreux 2. A la fin de I'évangile de Jean, nous avons aussi les trois caractéres
sur lesquels ces psaumes sont fondés, Dieu revendiguant en cela la gloire de Son Fils rejeté : |l ressuscite Lazare et le
Fils de Dieu en est glorifié[11. 4. Il fait son entrée a Jérusalem comme roi d’lsraél[12. 15], et, lorsque les Grecs se
présentent, Il dit : « L’heure est venue pour que le Fils de 'lhomme soit glorifié » [12. 23], Mais pour prendre cette place
selon le conseil de Dieu, Il doit souffrir et mourir. Comme conséquence, au chapitre 13, Il prend Sa position céleste.
C’est une autre sphére de gloire qui n’est pas ordinairement envisagée dans les Psaumes, quoique dans notre
psaume 8, il en soit parlé prophétiquement au moment ou Il y entre. Il y est appelé Fils de I'homme[V- 4] et c’est aussi le
titre qu’ll aimait prendre quand Il était sur la terre.

9. T Ici, le résidu est envisagé comme étant dans les derniers jours, au moment ou le jugement est sur le point de
s’exécuter.

10. T Plus spécialement sur les Juifs, alors que le tiers est épargné et passe par la tribulation quand les deux tiers sont
retranchés (Zach. 13, 8). Le jugement des dix tribus est une autre chose qui a lieu hors du pays ou les rebelles
n’entrent pas, selon Ezéchiel 20, 35. Le nom d’Israél, appliqué a la nation, est le terme général en rapport avec la
promesse.

11. T Ici, Adonai veut dire Seigneur, dans le sens d’un titre exprimant Sa suprématie officielle.

12. T Les versets 22-24 du chapitre 9 du Lévitique nous présentent cette vérité d’'une maniére frappante.
L’acceptation par Dieu du sacrifice n’était pas manifestée avant que Moise et Aaron — Christ comme sacrificateur et
roi — fussent sortis du tabernacle, aprés y étre entrés (v. 23). Ensuite le peuple adore; mais Aaron bénissait
auparavant d’auprés de l'offrande (v. 22). Nous savons par I'Esprit, descendu du ciel, que I'offrande a été acceptée,



tandis que le sacrificateur est encore au-dedans du voile; et par Lui, nous connaissons la pleine et entiere valeur de la
justice divine.

13. T Je n’ai pas la pensée que ce ne soit le cas d’aucun des psaumes : nous savons au contraire que plusieurs
d’entre eux, et notamment le psaume 22, nous fournissent I'expression de Ses sentiments personnels, et que, d’un
autre cété, il ne serait pas exact d’affirmer qu'on ne trouve dans les psaumes qui ne s’appliquent pas directement a
Lui, aucune parole qui exprime Ses sentiments. J’aurai I'occasion d’en citer plusieurs exemples dans le cours de notre
étude, et jai déja établi le principe de leur application : mais ici je parle des psaumes qui nous occupent dans ce
moment, savoir des psaumes 3 a 7.

14. T La petitesse de 'homme, comparée a la grandeur de la création dans les cieux, donne occasion & la révélation
des conseils de Dieu dans ’'homme.

15. T lls ne comprirent pas une seule fois ce qu’ll leur disait.

16. T Comparez & ce point de vue Jean 12, 23 et 24, ou Christ est rejeté, et la revendication de Sa gloire telle qu’elle
apparait dans les chapitres 11, 12 et 13, comme Fils de Dieu, roi d’Israél et Fils de ’'homme.

17. T Devenant ainsi homme et en ce qu’ll glorifie Dieu dans Son ceuvre comme homme, Il a aussi droit — par le don
de Dieu — sur toute chair.

18. T Cela a été manifesté par I'envoi du Saint Esprit aprés que le Seigneur eut été glorifié. Les nouveaux cieux et la
nouvelle terre seront la pleine manifestation des résultats de I'ceuvre de la croix qui sera, en outre, la juste base de la
condamnation de ’'homme incrédule.

19. T Quoique «le bois sec » soit proprement I'lsraél sans vie, cependant, comme le résidu, qui a longtemps rejeté
Jésus, le Messie, se trouve d’abord mélé avec la nation, les fideles traversent dans leurs @mes et en esprit les
afflictions qui viennent sur la nation, exception faite toutefois de son jugement final de la part de Dieu qui a été porté
par Christ pour eux : Il mourut pour la nation. Mais, ce jugement final a part, ils traversent tout, et sentent plus que
jamais 'amertume de la douleur et de I'angoisse, en face du jugement, parce qu’ils ont le sentiment du péché qui
I'améne. C’est pourquoi Christ, qui connaissait la cause de ce jugement qu’ll avait devant Lui et qu’ll devait traverser
(subissant I'oppression, sans délivrance apparente, car I’heure était venue a laquelle Il devait étre compté parmi les
transgresseurs), a pu entrer pleinement dans leur position ; et bien qu’ll y soit entré en amour, cependant la justice qui
effrayait Israél, était devant Lui.

20. T Remarquez qu'ils sont, en principe, dans cette position, dés le moment ol le Messie est rejeté.

21. T Quand David, par I'Esprit, a employé cette expression il n’était pas encore roi, en fait. Mais I'esprit de Christ en
lui, parlait par anticipation, et évidemment en vue d’'une autre époque. Remarquez aussi qu’ici, les désirs de la foi
embrassent tout Israél quoique aucune délivrance, méme celle des Juifs, ne f(it encore accomplie.

22. T Comp. Daniel 12, 3 et Esaie 53, ou il faut lire, non pas : justifiera, mais « enseignera la justice a plusieurs, et
lui il portera leurs iniquités ».

23. T Pour Christ et pour le nouvel homme, le monde est un désert n’ayant rien pour rafraichir 'ame ; mais la gratuité
de Dieu étant meilleure que la vie, nous pouvons Le louer pendant notre vie et notre &me peut étre rassasiée comme
de moelle et de graisse. Le saint n’est pas dans le sanctuaire, mais il a vu Dieu la et son désir est vers Dieu Lui-méme.
Christ pouvait dire cela littéralement. Et nous, nous avons vu le Pére en Lui.

24. T La force de I'expression employée au verset 13 est controversée, mais je ne doute pas qu’elle ne s’applique aux
étables des moutons et du bétail.

25. T De plus, comme nous I'avons déja remarqué, I'identification avec la victime et la confession des péchés sur sa
téte, n’étaient en aucun cas I'acte de I'expiation. C’était simplement l'indication de ce qui devait étre expié.

26. T Ceci, pour le lecteur attentif, rend aisés a comprendre plusieurs psaumes qui, sans cela, seraient difficiles, parce
gu’on y voit I'affliction et la détresse succéder a la confiance ; mais ces choses ne sont, en réalité, que le chemin a
travers lequel I'esprit passe dans sa marche vers la confiance.

27. T Il faut remarquer la différence qu'il y a entre les noms de Adonai et de Jéhovah ; ce dernier, traduit par Eternel,
est le nom que Dieu a pris en fidélité éternelle dans Son alliance avec Israél ; tandis qu’Adonai est le nom de Celui qui
a pris le pouvoir et qui est pour nous, le Seigneur. Aussi, de fait, nous reconnaissons que Christ a ce caractére a
notre égard — notre Seigneur Jésus Christ; — il en sera de méme pour les Juifs, bien qu’ils ne doivent Le reconnaitre
que lorsqu’ils Le verront. Cet Adonai est Elohim.

28. T Quelques-uns, comme Venema, traduisent : «parce que jai été chassé et abaissé» au lieu de : «dés ma
jeunesse » ; Rosenmuller donne les deux traductions. Comparez le psaume 129.

29. T Comparez le rapport et le contraste remarquable de ceci avec Jean 15.



30. T Christ, tout en sentant profondément ce qui était devant Lui, est précisément le contraste avec cette lutte contre
la volonté propre, car Il est parfait dans Sa soumission (voir Jean 12 et Gethsémané). Pierre aurait résisté, mais Christ
a pris la coupe de la main de Son Pére.

31. T En Esaie 30, 32, ou le baton ordonné, qui est la verge décrétée, devait passer, ce devait étre avec des
tambourins et des harpes.

32. T Remarquez qu'il N’y a pas ici I'introduction de «moi» en rapport avec I'indignation et la colére, comme au
psaume 22, bien que Christ réalise la chose en esprit; mais, personnellement, Il est élevé et jeté en bas. C’est une clef
qui aide beaucoup a comprendre les Psaumes.

33. T S’en référer aux promesses inconditionnelles faites & Abraham, ou & celles de Moise dont I'accomplissement
dépendait de la fidélité du peuple, est une chose bien différente et marque le caractére de la foi qui fait appel aux unes
ou aux autres dans les temps ou le peuple invoque la miséricorde.

34. T C’est en rapport avec Daniel 8, non pas avec Daniel 9.

35. T La montagne est ordinairement le symbole d’une puissance élevée, une haute montagne comme la montagne de
Basan. Ici, c’est la montagne du Seigneur.

36. T Les trois formes de gouvernement avaient été manifestées, en Israél. D’abord la responsabilité directe envers
Dieu, sous la sacrificature. Celle-ci avait failli avec Eli et [-Cabod avait été prononcé. C’en était fait d’lsraél sur la
terrain de la responsabilité. Alors Dieu était intervenu par un prophéte : Il pouvait encore le faire ; ¢’était un acte de Sa
souveraineté. Mais le prophéte manque aussi et, de méme, la royauté établie par le peuple. Nous voyons alors, en
troisiéme lieu, la royauté établie comme puissance en grace, comme elle le sera en Christ, et 'arche est ramenée.
C’est ce que nous avons dans ce psaume.

37. T C’est un des deux passages de I'’Ancien Testament, ou il est parlé de la vie éternelle ; I'autre est en Daniel 12;
les deux la présentent comme devant étre accomplie au temps de la bénédiction a venir. Je n’ai pas besoin de dire
que, dans le Nouveau Testament, elle est pleinement révélée en Christ et que celui qui croit en Lui a la vie
éternelle[Jean 6, 47],

38. T Comparer le psaume 8 : la maniére dont la grace I'envisage et I'impatience de Job (7, 17, 18) contre la
discipline ; ainsi que la connaissance que Dieu, sous le rapport de Son gouvernement, prend des voies de ’lhomme.



